Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Der Dekalog der Bibel und der Pflichtenkodex fur den Muslim
Autor: Schreiner, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Dekalog der Bibel und der Pflichtenkodex
fur den Muslim

von Stefan Schreiner

Es ist ldngst gesehen worden, dass Muhammad den Biblischen Deka-
log, den er sehr wohl kannte, vor Augen hatte, als er seinen Pflichtenko-
dex fir den Muslim zusammenzustellen im Begriff war. Heinrich Speyer
meint in seinem bis heute grundlegenden Buche «Die biblischen Erzihlun-
gen im Qoran» (Neudruck Hildesheim 1961, S.305) sogar, «dass Moham-
med die Grundlehren der neuen Offenbarungsreligion in zehn Punkte
zusammenzufassen suchte». Doch eine Untersuchung der entsprechenden
koranischen Belegstellen zwingt ihn zu der einschrinkenden Feststellung:
«Dabei irrte er (Muhammed) sich mehrfach oder nahm es im Verlauf
seiner Rede mit der Zahlung nicht genau und zihlte einmal elf und einmal
nur neun Gebote auf. Der Inhalt dieser qoranischen Gebote stimmt dabei
nur selten mit dem der biblischen iiberein, wie denn iiberhaupt Moham-
med sein Zehnwort nur ganz dusserlich an das biblische anlehnt.» (S. 305-
306).

Diese Einschriankung, so richtig sie auch rein dusserlich den Tatbe-
stand beschreibt, trifft m.E. jedoch nicht den Kern der Sache, um die es
hier geht; denn um eine Anlehnung seines Zehnwortes an das biblische,
wie Speyer sie nachzuweisen und zu verstehen suchte, war es Muhammad
ganz sicher nicht zu tun. Wenngleich durchaus enge inhaltliche Verwandt-
schaft zwischen dem Dekalog der Bibel und Muhammads Pflichtenkodex
besteht, so darf man doch nicht tibersehen, dass Muhammad seinen
Pflichtenkodex nicht mit dem Dekalog identifiziert, sondern ihn deutlich
neben jenen, ja mehr noch, ihn jenem gegentibergestellt hat. Und dies gilt
keineswegs nur in formaler Hinsicht, sondern gerade auch im Blick auf
Wesen und Bedeutung seines Pflichtenkodex. So lautet denn meine These,
die ich mit den folgenden Betrachtungen begriinden will: Was der Deka-
log der Bibel fiir die judische Tradition ist, ist Muhammads Pflichtenko-
dex fiir den Islam (gewesen). «Gewesen» deshalb, weil der Pflichtenkodex
fiir den Muslim seine, wie ich hoffe zeigen zu konnen, anfingliche Son-
derstellung innerhalb des Korans und der frithen islamischen Tradition
nicht behaupten konnte, und zwar aus durchaus einsehbaren Griinden.

Dr. Stefan Schreiner, Wissenschaftlicher Assistent an der Humboldt-Universitit, Ber-
lin/DDR. Adresse: Charlottenstrasse 42, DDR-1080 Berlin.

171



«Gewesen» aber auch deshalb, weil die spitere islamische Tradition etwas
dem biblischen Dekalog als den «Zehn Geboten» Vergleichbares nicht
(mehr) kennt. wenngleich die Zehn Gebote dennoch in der Koranexegese
und vor allem der Auslegung der entsprechenden koranischen Ge-und
Verbote als ethischer Normen eine nicht unbetriichtliche Rolle spielen.

Im folgenden muss ich mich allerdings auf die Betrachtung einiger
Aspekte, die in meiner These angesprochen sind. beschrinken, und zwar
will ich mich beschrinken auf die Beantwortung der Frage nach der
Bedeutung des Pflichtenkodex. wie sie sich aus seinem Inhalt, seiner Form
und vor allem seiner Stellung innerhalb des Korans ergibt. Dabei deutet
diec Nebeneinanderstellung von biblischem Dekalog und koranischem
Pflichtenkodex im Thema dieses Beitrags bereits an, in welche Richtung
die Beantwortung gestellter Frage zielt., deren Ergebnis ich in meiner
These zusammengefasst habe. Um aber keine Missverstindnisse aufkom-
men zu lassen, sei gleich an dieser Stelle betont: Wenn ich im folgenden
immer wieder auf Vergleiche mit der Rezeption des biblischen Dekalogs
und seiner Deutung in der vorab judischen Tradition zuriickgreife, meine
ich damit nicht, Muhammad habe um alle diese Parallelititen im einzel-
nen gewusst. Davon kann gar keine Rede sein. Vielmehr verstehe ich die
hier angestellten Vergleiche als ein Aufzeigen phanomenologischer Ver-
gleichspunkte. die das Gemeinte zu verdeutlichen und zu vertiefen geeig-
net sind.

1) Muhammads Rezeption des Dekalogs und die Formulierung des Pflich-
tenkodex.

Wie ich in meinem Aufsatz «Der Dekalog in der jlidischen Tradition
und 1m Koran» (der demnichst in der Zeitschrift KAIROS erscheinen
wird) ausgefiihrt habe, wusste Muhammad nicht nur etwas vom Dekalog,
sondern rezipierte ihn in seiner Verkiindigung. Es ist freilich zuzugeben,
dass Muhammads Version des biblischen Dekalogs mit keiner der uns aus
der biblischen, jlidisch-christlichen Uberlieferung bekannten Fassungen
wortlich tibereinstimmt; dennoch ist sie hinreichend deutlich als Rezep-
tion des biblischen Dekalogs erkennbar.

Ohne jetzt in extenso meinen genannten Aufsatz zu zitieren, hier
zusammenfassend daraus nur dies:

Muhammads Version des biblischen Dekalogs haben wir in Sura 6,
151/2-154/5 vor uns, einem Text, der nach der traditionellen Chronologie
aus der mekkanischen Zeit stammt. Die Perikope beginnt mit einer Auf-
forderung (v.151/2), die, wie Heinrich Speyer festgestellt hat
(2.a.0.8.308), an Ps 34, 12 erinnert, einen Vers ubrigens, mit dem eben-

172



falls eine Art Gebotsreihe, nimlich der Tugendkatalog Ps 14 12-15 einge-
leitet wird. Die Aufforderung lautet:

«Sprich: Stellt euch auf, verlesen will ich euch, was euer Herr euch
verboten hat!»

In den anschliessenden Versen horen wir dann von folgenden neun

Ge-und Verboten: _

«(151/2) Gesellt Thm nichts bei! Den Eltern tut Gutes! Tétet nicht
eure Kinder aus Armut; Wir versorgen euch und sie auch! Néhert euch
keinen Unziichtigkeiten, weder sichtbar noch im Geheimen! Tétet kein
Leben, das (zu téten) Allah euch verboten hat, es sei denn, (es ge-
schieht) mit Recht! Das ist es, was Er euch geboten hat. Vielleicht
werdet thr begreifen. (152/3) Néhert euch nicht dem Besitz der, Waise,
es sei denn, thn zu mehren, bis sie volljihrig geworden ist! Gebt Mass
und Gewicht mit Gerechtigkeit! Wir beladen keine Seele iiber das ihr
Ertrégliche hinaus. Wenn ihr ( Recht) sprecht, seid gerecht, auch wenn
es um einen Verwandten geht! Und den Bund Allahs wahret! Das ist es,
was Er euch geboten hat. Vielleicht seid ihr dessen cingedenk. (153/4)
Denn «dieser mein Weg ist recht»; folgt ihm, und folgt nicht den
Pfaden (anderer), damit ihr nicht von Seinem Pfad getrennt werdet!
Das ist es, was Er euch geboten hat. Vielleicht werdet ihr gottesfiirch-
tg.»

Vergleichen wir diese Gebotsreihe mit dem Dekalog. wie wir ihn aus
Ex 20 oder Dt 5 kennen, miissen wir feststellen, dass hier vier der Zehn
Gebote fehlen, in sechs besteht immerhin jedoch Ubereinstimmung, drei
hat Muhammad hinzugefiigt. Dass es sich bei den zitierten Versen tat-
sachlich um Muhammads Wiedergabe des biblischen Dekalogs handelt,
geht aus dem diese Perikope abschliessenden Vers 154/5 sowie aus dem
weiteren koranischen Kontext deutlich hervor. Wir kommen darauf noch
zu sprechen. An dieser Stelle will ich nur schon betonen, dass ich den Vers
154/5 entgegen der islamischen Koranexegese nicht mit dem folgenden
Vers in Zusammenhang bringe. sondern ihn eben, wie auch Rudi Paret
erwogen hat («Der Koran — Kommentar und Konkordanz», Stuttgart
1971, S.155) als Abschluss der Wiedergabe des Dekalogs betrachte.

Wichtig wird diese Fassung des Dekalogs von Sura 6,151/2-154/5,
wenn wir uns nun dem Pflichtenkodex in Sura 17, 22/3-39/41 zuwenden,
einem Text, der m.E. mit Sicherheit die Perikope Sura 6, 151/2-154/5
voraussetzt, ja diese, wie wir gleich noch sehen werden. sogar ausfiihrlich
zitiert. Dass wir es bei der Perikope, die ich hier als den Pflichtenkodex
bezeichne, mit einem gewichtigen Text zu tun haben, ist lingst gesehen
worden. Bereits Theodor Noldeke charakteridierte sie in seiner «Geschich-
te des Qorans» (Bd.l, Leipzig 21909, S.137) als Zusammenfassung der
Pflichten des Muslims. ohne freilich.an jener Stelle nidher auf deren Be-

173



deutung einzugehen. Mit ihren elf Ge-und Verboten ist die Reihe in Sura
17,22/3-39/41 nicht nur eine der umfassendsten, sondern durch ithre Form,
ithren Inhalt und nicht zuletzt durch ihre Stellung im Koran neben der
Dekalogwiedergabe die zweifellos bedeutsamste.

Die Perikope beginnt in v.22/3 mit einem Vorspruch, namlich: «Serze
nicht neben Allah eine andere Gottheit...», der gleichsam das zentrale Ge-
bot (vgl. Ex 20,2-4) vorwegnimmt. Aber nicht nur das. Mit seiner Wieder-
holung am Ende der Gebotsreihe (v. 39/41=22/3) bildet er die fir diese
Perikope formal wie inhaltlich charakteristische inclusio, mit der wir uns
nachher noch zu beschiftigen haben.

Wie die Wiedergabe des Dekalogs in Sura 6 setzt die eigentliche
Gebotsreihe mit einer Formel ein, die das Nachfolgende eindeutig als
Gebote Allahs/Gottes ausweist. Dabei ist es wichtig zu wissen, dass nur
der Dekalog in Sura 6 und der Pflichtenkodex in Sura 17 durch ihre
Einleitungsformeln expressis verbis als Gebotsreihen im Koran kenntlich
gemacht sind. In Sura 17, 23/4 lautet diese Einleitungsformel ganz
schlicht: «Und geboten hat dein Herr...»

Im einzelnen enthalt der Pflichtenkodex folgende Ge-und Verbote
(der Kiirze halber lasse ich hier die Erliuterungen aus, die Muhammad
zum zweiten und dritten Gebot dieses Kodex gegeben hat). Der Text
lautet:

«(23/4) Dient Thm allein! Den Eltern tut Gutes! (...) (26/8) Gib dem
Verwandten, was ithm zusteht, ebenso dem Armen und dem Sohn des
Weges, aber verschwende nicht in Verschwendung! (...) (31/3) Totet
nicht eure Kinder aus Furcht vor Verarmung: Wir versorgen sie und
euch auch. Sie zu téten aber ist eine grosse Siinde. (32/4) Ndhert euch
keiner Hurerei, denn sie ist eine Unziichtigkeit und ein schlechter Weg!
(33/5) Titet kein Leben, das (zu toten) Allah verboten hat, es sei
denn, (es geschieht) mit Recht! (...) (34/6) Ndhert euch nicht dem
Besitz der Waise, es sei denn, ithn zu mehren, bis sie volljihrig worden
ist! Und wahret den Bund (Allahs), denn danach werdet ihr gefragt!
(35]7) Gebt volles Mass, wenn ihr messt! Wiegt mit richtiger Waage!
(...) (36/8) Folge nicht etwas, wovon du kein Wissen hast; denn Oh-
ren, Augen und Herz, sie alle werden danach gefragt werden. (37/9)
Gehe nicht mit Stolz auf der Erde cinher; denn niemals wirst du sie
durchdringen, niemals wirst du die Berge an Hdhe erreichen. (38/40)
Dies alles gilt bei deinem Herrn als Siinde und ist verhasst. (39/41)
Dies ist es, was dir dein Herr von der Erkenntnis (des Guten und
Basen) offenbart hat. Setze also nicht neben Allah eine andere Got-
theit, oder du wirst in das Gehinnom geworfen, getadelt und verstos-
sen.

174



Vergleichen wir diesen Pflichtenkodex nun mit der koranischen Fas-
sung des biblischen Dekalogs, zeigt sich. dass Muhammad die dort aufge-
fiihrten Gebote hier siamtlich nicht nur sinngemiss aufgenommen hat,
sondern er sie mit nur wenigen, im Grunde unerheblichen sprachlichen
Abweichungen sogar wortlich zitiert hat. Es wire jetzt zwar interessant
und ebenso aufschlussreich zu untersuchen, wie Muhammad und die
spateren muslimischen Korankommentatoren die Gebote des Dekalogs
und des Pflichtenkodex verstanden wissen wollten und ausgelegt haben,
indessen wiirde dies tiber den Rahmen dieses Beitrags hinausgehen.

Hinweisen mochte ich stattdessen aber auf jene Stellen, an denen
Muhammad auf seinen Pflichtenkodex im Koran Bezug genommen bzw.
an denen er ihn zitiert hat. Zu nennen sind da vor allem die Tugendkata-
loge, wenn ich sie einmal so bezeichnen darf, die in Sura 23,1-11; 25.63/4-
74; 60,12 und 4, 36/40-38/42 uberliefert sind. Zu nennen ist ferner die
Gemeinderegel aus Sura 16,90/2-97/9, und schliesslich gehort in diesen
Zusammenhang auch der sogenannte Moralkodex der Kinder Israel, wie
ithn Muhammad im Kontext der Erinnerung an den Bundesschluss am
Berge Sinai in Sura 2,40/38-48/5 verkiindet hat. Beil diesem Moralkodex
der Kinder Israels handelt es sich nimlich keineswegs um eine Wiederga-
be des Dekalogs, wie vielleicht anzunehmen wire aufgrund des Zusam-
menhangs mit dem Bundesschluss am Sinai, sondern um eine Wiedergabe
des Pflichtenkodex, den Muhammad hier den Kindern Israel vorhalt,
verbunden mit der Mahnung, ihn anzuerkennen und zu befolgen.

Wenngleich die aufgezihlten Perikopen durchaus Unterschiede in
Linge, Form und Inhalt der in ihnen enthaltenen Ge-und Verbote aufwei-
sen, so ist dennoch ein in allen bezeugter Grundkanon nicht zu leugnen,
der es m.E. berechtigt erscheinen lésst, alle genannten Perikopen als Be-
zugnamen auf den Pflichtenkodex zu deuten.

Ubrigens ist ja auch der biblische Dekalog keineswegs an allen Beleg-
stellen einheitlich und in seinem vollen Wortlaut tberliefert. Man ver-
gleiche nur Ex 20 mit Dt 5. Paulus zdhlt in Rém 13,9 nur vier Gebote auf,
in Luk 18,20 sind es fiinf, ebenso in Mat 19,18-19. R.Re’uven zitiert in
seinem Gesprach mit einem ungenannten Philosophen in Tos. Schevu®ot
II1,7 nur sechs Gebote. In TB Schabbat 89a finden wir acht Gebote, und
der aus dem zehnten Jahrhundert stammende Midrasch ¢Aseret ha-Dibe-
rot kennt tiberhaupt nur neun Gebote, die in ithm ausgelegt werden. Wie
die Anzahl der Gebote unterschiedlich iiberliefert ist, so ist auch deren
Reihenfolge durchaus nicht einheitlich. Doch wiirde es zu weit fiihren,
dies hier im einzelnen aufzuzeigen. Trotz all dieser Unterschiede hat aber
m.W. bislang niemand behauptet, dass an den zitierten Stellen eine andere
Gebotsreihe als der Dekalog gemeint sei. Doch dies nur am Rande. Weit
wichtiger freilich als Gemeinsamkeiten und Unterschiede in einzelnen

175



Formulierungen ist die jeweilige Bedeutung, dic Muhammad dem von
ihm rezipierten Dekalog ebenso wie seinem Pflichtenkodex beimisst. Und
damit wollen wir uns jetzt im zweiten Teil dieser Betrachtungen beschifti-
gen.

2) Dekalog und Pflichtenkodex — ihre Bedeutung nach dem Koran

Wihrend der Dekalog in der christlichen Tradition bekanntlich gerne
als «Bekanntgabe eines natiirlichen Moralgesetzes» gesehen wurde und
gesehen wird, wie Louis Gardet formuliert hat («Islam», Koln 1968, S.
119), so hat er in der jidischenTradition doch eine wesentlich andere
Bedeutung. Wie ich dazu in meinem eingangs erwihnten Aufsatz niher
ausgefiihrt habe, ist er hier vor allem die Summa der Tora., die Summa der
gottlichen Offenbarung und dann auch der Lehre, die zwar Israel gegeben
ist, aber dennoch allen Volkern gleichermassen gilt. Um diese Bedeutung
des Dekalogs als Summa der Tora hat Muhammad gewusst.

In Sura 7,103/1-174/2 gibt Muhammad einen Uberblick iiber die alte
jiidische Geschichte, wie er sie aufgrund verschiedener Uberlieferungen,
die ihm zu Ohren gekommen sind, verstanden hat. Er berichtet da vom
Auszug aus Agypten, vom Durchzug durchs Meer und den Taten Moses.
Wir horen ferner von der Wistenwanderung und dem Aufenthalt am
Berge Siani, und da heisst es dann, Sura 7,145/2:

«Und Wir schrieben ihm (Mose) auf die Tafeln beziiglich jeder Sache
eine Mahnung und eine Erkldrung fiir jede Sache (und geboten). 'Nimm sie
mit Fleiss an und gebiete deinem Volke, dass sie das Gute, das darin ist,
befolgen’». (vgl. dazu 2,40/38-48/5 ).

Erginzend erfahren wir dazu aus Sura 6,154/5, also dem Vers mit
dem Muhammad seine Wiedergabe des biblischen Dekalogs beschliesst:

«Ubrigens gaben wir Musa (Mose) die Schrift als Vervollkommnung
des Guten, das er getan hat, und als eine Erklirung fiir eine jede Sache, als
Wegweisung und Barmherzigkeit».

Dieser Vers besagt m.E.: Mose hat die ganze Tora, die «Schrift»
erhalten als «Vervollkommnung» dessen, was er mit der Ubermittlung der
Gebote getan hat (Sura 7,145/2), und das heisst doch sicher auch, dass
Muhammad die Ansicht teilte, die ganze Tora sei mindestens in nuce
bereits in den Zehn Geboten enthalten. Wenn er dariiberhinaus diese
«Schrift» als den «rechten Weg, den es zu befolgen gilt» (Sura 6,153/4), als
«Wegweisung und Barmherzigkeit» (Sura 6,154/5) bezeichnet, gibt er da-
mit jene Bezeichnungen wieder, mit denen die Juden schon immer ihre
Tora bedacht haben. Denn was ist die Tora anderes als eben jene «Gna-

176



dengabe Gottes», deren Befolgen Leben erméglicht und gewiihrt, deren
Nichtbefolgen aber die Strafe Gottes nach sich zieht (vgl. Dt 30.16-20).

Genau daran knipft Muhammad nun im Kontext seines Pflichten-
kodex an. So hdoren wir in Sura 17.2:

«Und Wir gaben Musa ( Mose ) die Schrift und bestimmiten sie zu einer
Wegweisung fiir die Kinder Israel (und geboten darin), dass sie niemanden
ausser Mir als den annehmen, der il Schicksal lenkt.»

Wihrend die letzten Worte dieses Verses mit ihrer Anspielung auf
das 1. und 2. Gebot des Dekalogs wohl als pars pro toto zu verstehen sind
und vor allem den eindeutigen Bezug des Gesagten auf diec Gabe der Tora
bzw. auf diese selbst ermdglichen sollen, exemplifizicren die anschliessen-
den Verse 3-7 den deuteronomischen Satz vom Lohn fiirs Befolgen und
der Strafe flrs Nichtbefolgen der Tora. In beinahe jesajanisch oder jere-
mianisch klingenden Worten deutet Muhammad exemplarisch einige Ka-
tastrophen aus der jidischen Geschichte, bei denen es sich (auch) nach
Meinung muslimischer Korankommentatoren, etwa Muhammad Asad
(«The Message of the Qur an», Gibraltar-Dublin 1980, S. 418-419) und
Abdullah Yusuf Ali («The Glorious Qur an»., London 1978, S. 694). um
die beiden Tempelzerstorungen sowie eine Anspiclung auf das babyloni-
sche Exil handelt, eben als Folgen der Nichtbefolgung der Tora. Diese
Perikope gipfelt in v.8 in der Feststellung:

«FEuer Herr kann sich wohl tiber cuch erbarmen: Wenn ihr euch aber
wieder (der Stinde) zuwendet, dann werden Wir uns wiederum (der Bestra-
fung) zuwenden, und bestimmt haben Wir (am Ende) das Gehinnom zum
Kerker fiir die, die (diese Wahrheit) verleugnen».

Der Tora und dieser ihrer Bedeutung stellt Muhammad nun unmit-
telbar den Koran und dessen Bedeutung gegentiber. Vers 9-16 lauten
namlich:

«Siehe, dieser Koran zeigt den Weg zum Richtigsten und verheisst
denen, die glauben, die die rechten Werke tun, dass ihnen grosser Lohn
zuteil wird, und dass Wir denen, die nicht glauben, im Jenseits schmerzliche
Strafe bereiten».

So wie der Dekalog die Summa der Tora ist, so ist fiir Muhammad
nun die Summa des Korans eben der Pflichtenkodex, der hier in Sura 17
folgt. Vers 22/3, der Beginn dieses Pflichtenkodex. schliesst nidmlich von
der Sache her unmittelbar an die eben zitierten Verse 9-10 an.

Und wie der Gedanke an Lohn und Strafe im Blick auf Befolgen
oder Nichtbefolgen der Tora bei Muhammad in einen eschatologischen
Ausblick ausmiindet (v.8), so gilt ein Gleiches auch im Blick auf Befolgen
oder Nichtbefolgen des Pflichtenkodex. Deswegen steht da am Ende der
Satz, ich zitiere noch einmal v. 39/41:

177



«Dies ist es, was dir dein Herr von der Erkenntnis (des Guten und
Bdsen) offenbart hat. Setze also nicht neben Allah eine andere Gottheit,
oder du wirst (am Ende) in das Gehinnom geworfen, getadelt und verstos-
sen».

Aber nicht nur diese Parallelitit ist von Belang, wenn es um die
Bedeutung des Pflichtenkodex geht. Ebenso muss man, will man sie rich-
tig erfassen, auch beriicksichtigen, dass er nicht irgendwo im Koran,
sondern gerade in Sura 17 iiberliefert ist, jener Sura, die mit der schon
vielverhandelten «Nachtreise», der Himmelfahrt Muhammads beginnt.
Auf diesen Zusammenhang hat iibrigens auch Muhammad Hamidullah in
seinem Buche «Der Islam — Geschichte, Religion, Kultur» (Genf-Paris
1388/1968, S. 134 Anf.) aufmerksam gemacht. Er schreibt dort nidm-
lich:«In einem schonen Abschnitt (sc.17,23/24-39/41) hat der Koran (im
Zusammenhang mit Muhammads Himmelfahrt) (Klammer im Original -
S.S.) seine Gebote fiir die muslimische Gemeinde gegeben». Wenn auch
diese Bemerkung hier eher nur beilaufig gemacht scheint, so hat Hamidul-
lah mit seiner Feststellung, dass die Gebote «im Zusammenhang mit
Muhammads Himmelfahrt» gegeben worden sind, doch etwas sehr Wich-
tiges gesagt. Was aber ist mit dieser Feststellung eigentlich gesagt?

Der Vers, der diese Himmelfahrt Muhammads, die sogenannte
«Nachtreise», schildert, lautet:

«Lob sei dem, der seinen Knecht des nachts von der heiligen Moschee
zur entferntesten Moschee, deren Umgebung wir gesegnet haben, gefiihrt
hat, damit Wir ihn einige von unseren Zeichen sehen liessen. Siehe, Er ist
der Horende und Sehende».

Auf alle Probleme einzugehen, vor die dieser Vers die Exegeten im-
mer wieder gestellt hat, ist hier unmaoglich. Fiir unsere Thema wichtig ist
indessen folgendes: Die muslimischen Korankommentatoren haben die-
sen Vers einmiitig auf Muhammad bezogen und diese Nachtreise als
dessen Himmelfahrt gedeutet und sich im Grunde dabei mit der stets
neuen Ausmalung der Umstande dieser Nachtreise begntigt. Bei niichter-
ner Betrachtung dieses Verses kommen jedoch Zweifel, ob mit dem
Knecht, von dem hier die Rede ist, iiberhaupt Muhammad gemeint ist.
Dies scheint niamlich ganz und gar nicht der Fall zu sein. Wie nun John
Wansbrough m.E. durchaus einleuchtend gezeigt hat («Quranic Studies —
Sources and methods of scriptural interpretation», Oxford-London 1977,
S. 68) — und Rudi Paret hat ihm darin zugestimmt (in: Der Islam 55, 1978,
S. 356) —, ist mit dem Knecht zundchst einmal Mose gemeint. Vers 17,1
muss also — gegen die Meinung der islamischen Tradition — mit dem
folgenden Versen 2-8 zusammengesehen werden. Die ganze Perikope 17,
1-8 ist eine Reflexion des Sinaiereignisses und dessen Konsequenzen. Von

178



daher ist es nur verstandlich, wenn sie mit dem zentralen Punkt dieses
Ereignisses, der Offenbarung. dem mattan Tora, beginnt. Und genau
darum geht es in 17,1 ganz eindeutig. Das Sehen-lassen der Zeichen ist ja
nichts anderes als eben eine Umschreibung der Offenbarung.

Nun hat, wie ich schon sagte, die islamische Tradition besagten Vers
einmiitig auf Muhammad und seine Himmelfahrt bezogen. also den Emp-
fang der Offenbarung durch Mose auf den Empfang der Offenbarung
durch Muhammad ubertragen. diec beiden «Offenbarungsempfinge» also
in gewissem Sinne «synchronisiert». Die geographische Lokalisierung auf
den Sinai wurde dabei, wenn ich so sagen darf. durch eine theologische
Lokalisierung ersetzt; aus dem irdischen Sinai wurde das himmlische Jeru-
salem («die entfernteste Moschee») zum Ort des Offenbarungsempfanges.
Und dieses hitte als der theologische Ort seine phinomenologische Ent-
sprechung im «brennenden Dornbusch» (Ex 3), aus dem heraus Mose die
Stimme Gottes horte. Sollte indessen Leo Baeck mit seiner These Recht
haben («Epochen der jiidischen Geschichte», Stuttgart 1974, S. 46-47),
dass der «brennende Dornbusch» (sench) identisch ist mit dem Sinai —
«Dornbusch» also nur eine Fehliibersetzung ist —, dann hitten wir diese
theologische Lokalisierung zwar nicht vorgegeben. tiberraschen kann sie
aber dennoch nicht. Zum mindesten der Aggada ist die Transzendierung
des geographischen Ortes im Blick auf den Offenbarungsempfang nicht
unbekannt. Ein beredtes Zeugnis legt dafiir TB Schabbat 88b ab. Dort
lesen wir ndmlich: _

« Mose stand mit seinen Fiissen auf dem Berge, mit seinem Kérper aber
war er im Himmel, der ihn wie ein Zelt umgab. Er schaute umher und sah
alles, was da oben vorging; und der Heilige, Er sei gepriesen, redete mit ihm
wie mit einem Freund von Angesicht zu Angesicht».

Hier haben wir’s unmissverstindlich: Die Gabe des Dekalogs ist
ebenso wie die Verkiindigung des Pflichtenkodex, mindestens nach der
Redaktion des Korans, unmittelbar mit dem transzendenten zentralen Ort
der Offenbarung verkniipft. Die Verkiindigung des Pflichtenkodex ist
mithin ebenso wie die Gabe des Dekalogs das zentrale Offenbarungsereig-
nis.

Was aber folgt daraus? Im Blick auf den Dekalog folgte daraus, dass
er als Summa der Offenbarung aufgefasst wurde. So sagte es Philon von
Alexandrien (de Decalogo § 154), ebenso horen wir’s aus jenem oft zitier-
ten Dictum von Resch Laqisch aus TB Berakhot 5a, in dem es heisst:

«R. Lewi ben Hama sagte im Namen des R. Schim®on ben Lagqisch:
Was bedeutet es, dass geschrieben steht: 'Ich will dir die Tafeln aus Stein
geben, die Torah und die Gebote, die ich aufgeschrieben habe, dass man sie
lehre? (Ex 24,12) Die Tafeln — das sind die Zehn Gebote; die Torah — das
ist die Schrift; und die Gebote — das ist die Mischnah; die ich aufgeschrieben

179



habe — das sind die Propheten und die Schriften; dass man sie lehre — das ist
die Gemara. Das lehrt: dass dies alles dem Mose am Sinai gegeben worden
ISI».

Angesichts dieses Zeugnisses stellt sich jetzt die Frage, ob sich Ver-
gleichbares auch im Blick auf Muhammads Pflichtenkodex sagen lisst.
Ich meine, ja. So mochte ich denn jetzt im dritten Teil die Aufmerksam-
keit auf einen Text lenken, der ein deutliches Beispiel dafiir ist, dass man
Muhammads Pflichtenkodex tatsidchlich als Summa der Lehre angesehen
hat.

3) Der Pflichtenkodex als Summa der Lehre des Islam

Wie stark Muhammad selber seinen Pflichtenkodex als Inbegriff, als
Summa seiner Lehre und zugleich als in gewissem Sinne normative Ge-
botsreihe empfunden hat, belegen die vorhin bereits aufgezidhlten Tugend-
kataloge ebenso wie die Gemeinderegel, auf die ich hier indessen nicht
naher eingehen mochte. Wesentlich aufschlussreicher scheint mir hier ein
Text zu sein, der davon Zeugnis gibt, wie ausserhalb des Korans, also im
frihen Islam, Muhammads Pflichtenkodex aufgefasst worden ist. Fiir die
Relevanz des Pflichtenkodex gibt es ndmlich nicht nur innerkoranische
Belege. Und vielleicht hat gerade die ausserkoranische Evidenz, auf die
ich jetzt kurz eingehen mochte, weitaus stirkere Beweiskraft. Es ist dies
freilich nicht der einzige ausserkoranische Beleg, doch moge er als pars
pro toto genugen.

Ibn Hischam berichtet in seiner «Sira des Propheten», seiner Prophe-
tenbiographie (Bd. 1, S. 336) von einer Begegnung, einem Gesprich, das
zwischen Dscha®far ibn Abi Talib und dem dthiopischen Negus stattge-
funden hat. Ausserer Anlass fiir diese Begegnung war die sog. «erste
Hidschra», d.h. die Flucht einer Gruppe Getreuer Muhammads aus Mek-
ka nach Athiopien im Jahre 615. Wiihrend dieses von Ibn Hischab mitge-
teilten Gespriches befragte der Negus Dscha®far ibn Abi Talib nicht nur
nach den Umstianden der Flucht der Muslime, sondern erkundigt sich vor
allem eingehend nach ihrem Glauben, nach ihrer Religion, nach der
Lehre, der sie anhdangen. Die Antwort, die Dscha®far ibn Abi Talib darauf
dem Negus erteilt, ist ausserordentlich bedeutsam und verdient es, hier
zitiert zu werden. Dscha®far ibn Abi Talib beginnt zundchst mit einem
Exkurs in die eigene Vergangenheit:

« Wir waren unwissende Heiden, beteten Gotzen an, assen Totes, trie-
ben Unzucht, zerrissen die Blutsbande, beachteten nicht das Recht des
Ndichsten, der Stérkere unterdriickte bei uns den Schwdécheren».

180



In scharfer Antithese zu dem bisher Gesagten fihrt er dann aber fort:

«So waren wir, bis Allah uns einen Gesandten, aus unserer Mitte er-
wdhlt, sandte, dessen Herkunft wir kannten, ebenso dessen Ehrbarkeit, Auf-
richtigkeit und Treue, der uns zu Allah rief, der uns gebot, IThm nichts
beizugesellen, Allah allein zu verehren, uns von den steinernen Gdétzen zu
trennen, die wir und unsere Viter angebetet haben. Er gebot uns, Allah
allein zu verehren und ihm nichts beizugesellen. Und er gebot uns, abzulas-
sen von dem, was verboten ist und vom Blut/Toten. Er verbot uns Unzucht.
Er gebot uns, die Familienbande zu achten und das Recht des Néichsten zu
wahren. Und er verbot uns, uns dem Besitz der Waise zu ndhern. Er gebot
uns, ehrerbietige Rede zu fiihren und gute Werke zu tun, nicht als Liigenzeu-
ge auszusagen und ehrbare Frauen nicht zu verleumden. Und er gebot uns,
die Pflichten des Betens, des Almosengebens und des Fastens zu erfiillen».

Es mag hier dahingestellt bleiben, ob dieses Gesprich tatsidchlich
stattgefunden hat oder nicht. Der Tradent, Umm Salama, soll immerhin
Augen-und Ohrenzeuge gewesen sein — so zumindest der Bericht. Aber
selbst wenn dieses Gespriach nur eine literarische Fiktion ist, und dies
scheint mir mehr als wahrscheinlich zu sein, 1st dessen Bedeutsamkeit
dadurch dennoch nicht geschmiélert. Wichtig bleibt, dass der Tradent
oder Ibn Hischam den Inhalt dessen, was Dscha‘far ibn Abi Talib im
zweiten Teil seiner Antwort an den Negus ausfiihrt, als «umur al-Islam»,
als «Prinzipien des Islam», also als die zentralen Lehrinhalte des Islam
deklariert. Die enge Verwandtschaft, ja Anlehnung und Wiederaufnahme
von Formulierungen aus dem Pflichtenkodex fallt auf. Und in dieser
engen Verwandtschaft, die durchaus nichts Zufalliges ist, meine ich eine
Bestitigung fiir meine These gefunden zu haben, dass der Pflichtenkodex
nicht nur von Muhammad, sondern mindestens auch in der Frihe des
Islams von den Muslimen als Summa der Lehre aufgefasst worden ist.
Das gilt auch dann, oder gerade erst recht, wenn man davon ausgeht, dass
das von Ibn Hischam mitgeteilte Gespriach zwischen Dscha®far ibn Abi
Talib und dem Negus nicht authentisch, sondern bewusste literarische
Fiktion aufgrund des Korans ist

Wenn man dazu noch beriicksichtigt, dass noch Schams ad-Din adh-
Dhahabi im 13.Jhd. in seinem Buche «Kitab al-kaba®ir» («Buch der gros-
sen Slinden») am Anfang die Frage verhandelte, ob es im Islam eine
normative Gebotsreihe gibt im Sinne jener «umur al-Islam», jener «Prinzi-
pien des Islam» als Summa der Lehre, und er als Bestitigung immerhin
einige Sieben-Gebote-Reihen zu nennen vermag, die er der Hadith-Litera-
tur entnommen hat, wenn man dies alles also berticksichtigt, dann scheint
es mir unzweifelhaft zu sein, dass es nicht nur irgendeine solche normative
Gebotsreihe einmal gegeben hat, sondern dass diese, vergleicht man die
bei Schams ad-Din adh-Dhahabi mitgeteilten Gebotsrethen mit dem

181



Pflichtenkodex, ganz offensichtlich Muhammads Pflichtenkodex war, der
einst diese zentrale Stellung und Bedeutung gehabt hat.

Die Frage stellt sich nun: Wenn es wirklich so klar und eindeutig ist,
dass Muhammads Pflichtenkodex einst als Summa der Lehre galt, wofiir
es — wie gesagt — nicht nur den zitierten, sondern noch weitere Belege gibt,
die Gleiches bezeugen, wenn es also so ist, warum hat dann dieser Pflich-
tenkodex seinen Platz und seine Bedeutung als diese Summa eingebiisst?

Eine Antwort auf diese Frage will ich nun im vierten und letzten Teil
meiner Betrachtungen versuchen zu geben.

4) Das erste Gebot — das ist die ganze Lehre

Zwei Griinde meine ich fiir die Zuriickdringung des Pflichtenkodex
als normativer Gebotsreihe namhaft machen zu kénnen. Das ist zunidchst
die Erkenntnis, dass alle koranischen Gebote prinzipiell gleichwertig sind.
Folglich reihte man die Gebote des Pflichtenkodex in die Reihe der iibri-
gen Gebote des Korans ein. Ibn Arabis «Kitab als-wassaya» («Buch der
Gebote») und Schams ad-Din adh-Dhahabis «Kitab al-kaba®ir» («Buch
der grossen Siinden») wiren immerhin zwei interessante und aufschluss-
reiche Belege dafiir.

In dieser Hinsicht teilte der Pflichtenkodex das Schicksal, das auch
dem biblischen Dekalog zumindest in einem Teil der jiidischen Tradition
beschieden war. Kein geringerer als Moscheh ben Maimon war es
schliesslich, der in seinem «Sefer ha-mizwot» («Buch der Gebote») die
Zehn Gebote des Dekalogs —da er die Imperative zdhlte, kam er auf
vierzehn Gebote im Dekalog — als mitzwot Nummer 25 bis 38 in die Reihe
der 613 mizwot der Torah eingliederte, in der sie bis ‘heute ihren Platz
behalten haben (Abraham Stern, Sepher minchat Avraham, Nagyvarad
5702/1942, S. 30-39). Zwar nennt Maimonides den Dekalog noch «assl at-
taschri®», die «Hauptgesetzgebung» oder die «grundlegende Offenba-
rung», was den «umur al-Islam», den «Prinzipien des Islam» bei Ibn
Hischam genau entspricht, doch vermeidet er es ganz, den. Dekalog als
Gebotsreihe mit normativem Charakter zu exponieren, wie es Ubrigens
schon einige Talmudweisen vor ihm getan haben.

Der andere Grund fiir die Zurlickdrangung des Pflichtenkodex aber,
und dies ist sicher der entscheidende, ist in einer persdnlichen Uberzeu-
gung Muhammads zu finden, die auf tiefer Frommigkeit und theologi-
scher Einsicht beruht. Ausgesprochen finde ich sie in der inclusio des
Pflichtenkodex, auf die ich schon aufmerksam gemacht habe, ohne sie
freilich genauerer Betrachtung zu wiirdigen. Dies muss an dieser Stelle
nachgeholt werden.

182



Die inclusio des Pflichtenkodex bildete das Gebot «Setze nicht neben
Allah eine andere Gottheit». Und dieses Gebot ist in deutlicher Parallele zu
jenem vorhin als pars pro toto des Dekalogs apostrophierten Gebotes aus
Sura 17,2 formuliert, das da lautete:

«und geboten darin: dass sie niemanden ausser Mir als den annehmen
als den, der ihr Schicksal lenki».

Auch an dieser Stelle, wie schon o6fter, ist die Parallelitit nichts
Zufalliges, sondern sichtbarer Beleg dafiir, dass das biblische 1. und 2.
Gebot, also die Aufforderung zur alleinigen Verehrung Gottes/Allahs bei
Muhammad ebenso wie in der Bibel und in der jiidischen Tradition unbe-
streitbar im Mittelpunkt steht. Die Tatsache aber, dass es als inclusio des
Pflichtenkodex begegnet, verleiht thm zudem noch ein besonderes Ge-
wicht, denn fiir Muhammad 1st es mehr als pars pro toto. Es ist die
eigentliche Quelle, aus der alle tibrigen Gebote fliessen, wie der ganze
Pflichtenkodex nur eine Explikation dessen ist, was in diesem einen Gebot
enthalten ist.

Muhammad teilt hier jene Ansichten aus der judischen Tradition. die
Baruch Graubard folgendermassen zusammengefasst hat («Gelesen 1n
den Biichern Mose», Miinchen 1965, S. 126-127): «Die ersten Worte auf
den Tafeln der Zehn Gebote bedeuten das Grundgesetz im Judentum, die
Quelle, aus der jede weitere Entwicklung und Erlduterung des Gesetzes
geflossen ist. (...) Unsere Weisen, Schriftgelehrten, Kommentatoren und
Kodifikatoren sehen sich ndmlich eigentlich nur als Erkldrer und Deuter
des ersten am Sinai gegebenen Grundgesetzes und empfinden das ganze
Gesetz, das sich durch Jahrtausende entwickelt hat, als im Worte "Ich
bin” am Sinai gegeben».

Welche Konsequenzen sich daraus ergeben, illustriert hochst ein-

driicklich ein Gesprich, das zwischen R.Re?uven und einem ungenannten
Philosophen stattgefunden hat und in TosScheu®ot III,7 mitgeteilt ist.
Darin heisst es:
Einmal hielt R. Re*uven den Schabbat in Tiberias. Dort traf ihn ein Philo-
soph und fragte ihn: "Wer ist der Gehassteste in der Welt?”” R.Re°uven
antwortete: " Derjenige, der den leugnet, der ihn geschaffen”. Da fragte
jener: "Wie das?”’ R.Re°uven antwortete: " Ehre deinen Vater und deine
Mutter, morde nicht, buhle nicht, stichl nicht, aussage nicht gegen deinen
Nichsten als Liigenzeuge, begehre nicht (was deines Ndichsten ist). Aber
niemand leugnet dies, solange er nicht die Hauptsache (Gott) geleugnet hat,
und niemand begibt sich auf den Weg der Gebotsiibertretung, solange er
nicht den geleugnet hat, der ihm dies nicht zu tun geboten hat».

Zweierlei ist an R.Re’uvens Antwort in unserem Zusammenhang
hier von Belang. Das ist zum einen das Betonen der Einheit Gottes: der
Schopfergott ist identisch mit dem Gott, der dic Gebote gegeben hat,

183



Leugnung des Schopfergottes fiihrt daher eo ipso zur Leugnung des Got-
tes, der die Gebote gegeben hat bzw. ist gleichbedeutend damit, wie umge-
kehrt Leugnung des Gottes, der die Gebote gegeben hat, co ipso Leug-
nung des Schopfergottes ist. Und das ist zum anderen die unmittelbare
Zusammengehorigkeit von Bekenntnis zu diesem Einen Gott und Erfiil-
lung der von Thm erlassenen Gebote. Wie jede Gebotsiibertretung die
Leugnung dessen, der sie gegeben hat, voraussetzt, also deren sichtbarer
Beweis 1st, so muss umgekehrt das Bekenntnis zu diesem Einen Gott
notwendigerweise die Gebotserfullung zur Folge haben.

Und genau diese hier skizzierte Zusammengehorigkeit von Bekennt-
nis und Gebotserfiillung war auch fiir Muhammad der Grund dafiir, dass
er weniger am konkreten Gesetz bzw. Gebot als vielmehr an der Parinese,
der Ermahnung zu einwandfreiem, bekenntnisgemissen ethischen Han-
deln, interessiert war und darauf wertlegte. Zeit seines Lebens blieb er
davon uberzeugt, dass das gemeinsame Bekenntnis zur absoluten Einzig-
und Ausschliesslichkeit Allahs, zu dem er unablissig aufrief, letzten Endes
genligt, das Menschsein so entscheidend zu préagen, dass es eigentlich
keines weiteren Gebotes als Quelle sittlichen Handelns mehr bedirfe: Die
Macht des gemeinsamen Bekenntnisses macht im Grunde einen Pflichten-
oder Gesetzeskodex tiberfliissig!

Und interessanterweise wird diese Ansicht bis heute von den Musli-
men vertreten. Abd ar-Rahman Azzam schreibt z.B. (zit. nach Johan
Bouman, «Gott und Mensch im Koran», Darmstadt 1977, S.24): «Genau-
so wie Polytheismus (...) Tyrannei und Egoismus mit sich bringt, so sind
Gerechtigkeit und Rechtmissigkeit mit tauhid (Monotheismus) verbun-
den. Deshalb ist das hochste Ziel der Botschaft Muhammads dieser
Glaube an Gott allein. Und deshalb sagt der Koran auch, dass, wer gegen
diesen Glauben siindigt. keine Vergebung erhalten wird. Bestiinde eine
Gesellschaft aus solchen Gliaubigen, dann wiirde sie aufrechterhalten wer-
den durch Gnade und wohltitig sein, denn die traditionelle Grundlehre
des Islam besagt: "Wahrlich, niemand ist ein Glaubiger unter euch, wenn
er nicht seinem Bruder dasselbe wiinscht, was er sich selber wiinscht”,
“den Barmherzigen wird vom Barmherzigen Barmherzigkeit gezeigt” und
“zeige Barmherzigkeit denjenigen, die auf Erden sind, und derjenige, der
im Himmel ist, wird euch Barmherzigkeit zeigen”. Dieses sind also die
Voraussetzungen fiir eine gliickliche Gesellschaft».

Kann es angesichts dieser Uberzeugung noch iiberraschen, dass man
hier auf einen Kodex als Summa der Lehre verzichten kann? Hier gentgt
ein einziges Gebot: «Setze also neben Allah nicht eine andere Gottheit,
oder du wirst (am Ende) in das Gehinnom geworfen, getadelt und verstos-
sen».

184



	Der Dekalog der Bibel und der Pflichtenkodex für den Muslim

