
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Der Dekalog der Bibel und der Pflichtenkodex für den Muslim

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Dekalog der Bibel und der Pflichtenkodex
für den Muslim

von Stefan Schreiner

Es ist längst gesehen worden, dass Muhammad den Biblischen Dekalog,

den er sehr wohl kannte, vor Augen hatte, als er seinen Pflichtenkodex

für den Muslim zusammenzustellen im Begriff war. Heinrich Speyer
meint in seinem bis heute grundlegenden Buche «Die biblischen Erzählungen

im Qoran» (Neudruck Hildesheim 1961. S.305) sogar, «dass Mohammed

die Grundlehren der neuen Offenbarungsreligion in zehn Punkte
zusammenzufassen suchte». Doch eine Untersuchung der entsprechenden
koranischen Belegstellen zwingt ihn zu der einschränkenden Feststellung:
«Dabei irrte er (Muhammed) sich mehrfach oder nahm es im Verlauf
seiner Rede mit der Zählung nicht genau und zählte einmal elf und einmal
nur neun Gebote auf. Der Inhalt dieser qoranischen Gebote stimmt dabei
nur selten mit dem der biblischen überein, wie denn überhaupt Mohammed

sein Zehnwort nur ganz äusserlich an das biblische anlehnt.» (S. 305-

306).

Diese Einschränkung, so richtig sie auch rein äusserlich den Tatbestand

beschreibt, trifft m.E. jedoch nicht den Kern der Sache, um die es

hier geht; denn um eine Anlehnung seines Zehnwortes an das biblische,
wie Speyer sie nachzuweisen und zu verstehen suchte, war es Muhammad
ganz sicher nicht zu tun. Wenngleich durchaus enge inhaltliche Verwandtschaft

zwischen dem Dekalog der Bibel und Muhammads Pflichtenkodex
besteht, so darf man doch nicht übersehen, dass Muhammad seinen
Pflichtenkodex nicht mit dem Dekalog identifiziert, sondern ihn deutlich
neben jenen, ja mehr noch, ihn jenem gegenübergestellt hat. Und dies gilt
keineswegs nur in formaler Hinsicht, sondern gerade auch im Blick auf
Wesen und Bedeutung seines Pflichtenkodex. So lautet denn meine These,
die ich mit den folgenden Betrachtungen begründen will: Was der Dekalog

der Bibel für die jüdische Tradition ist, ist Muhammads Pflichtenkodex

für den Islam (gewesen). «Gewesen» deshalb, weil der Pflichtenkodex
für den Muslim seine, wie ich hoffe zeigen zu können, anfängliche
Sonderstellung innerhalb des Korans und der frühen islamischen Tradition
nicht behaupten konnte, und zwar aus durchaus einsehbaren Gründen.

Dr. Stefan Schreiner. Wissenschaftlicher Assistent an der Humboldt-Universität.
Berlin/DDR. Adresse: Charlottenstrasse 42, DDR-I080 Berlin.

171



«Gewesen» aber auch deshalb, weil die spätere islamische Tradition etwas
dem biblischen Dekalog als den «Zehn Geboten» Vergleichbares nicht
(mehr) kennt, wenngleich die Zehn Gebote dennoch in der Koranexegese
und vor allem der Auslegung der entsprechenden koranischen Ge-und
Verbote als ethischer Normen eine nicht unbeträchtliche Rolle spielen.

Im folgenden muss ich mich allerdings auf die Betrachtung einiger
Aspekte, die in meiner These angesprochen sind, beschränken, und zwar
will ich mich beschränken auf die Beantwortung der Frage nach der
Bedeutung des Pflichtenkodex, wie sie sich aus seinem Inhalt, seiner Form
und vor allem seiner Stellung innerhalb des Korans ergibt. Dabei deutet
die Nebeneinanderstellung von biblischem Dekalog und koranischem
Pflichtenkodex im Thema dieses Beitrags bereits an, in welche Richtung
die Beantwortung gestellter Frage zielt, deren Ergebnis ich in meiner
These zusammengefasst habe. Um aber keine Missverständnisse aufkommen

zu lassen, sei gleich an dieser Stelle betont: Wenn ich im folgenden
immer wieder auf Vergleiche mit der Rezeption des biblischen Dekalogs
und seiner Deutung in der vorab jüdischen Tradition zurückgreife, meine
ich damit nicht, Muhammad habe um alle diese Parallelitäten im einzelnen

gewusst. Davon kann gar keine Rede sein. Vielmehr verstehe ich die
hier angestellten Vergleiche als ein Aufzeigen phänomenologischer
Vergleichspunkte, die das Gemeinte zu verdeutlichen und zu vertiefen geeignet

sind.

1) Muhammads Rezeption des Dekalogs und die Formulierung des Pflich¬
tenkodex.

Wie ich in meinem Aufsatz «Der Dckalog in der jüdischen Tradition
und im Koran» (der demnächst in der Zeitschrift KAIROS erscheinen
wird) ausgeführt habe, wusste Muhammad nicht nur etwas vom Dckalog,
sondern rezipierte ihn in seiner Verkündigung. Es ist freilich zuzugeben,
dass Muhammads Version des biblischen Dekalogs mit keiner der uns aus
der biblischen, jüdisch-christlichen Überlieferung bekannten Fassungen
wörtlich übereinstimmt; dennoch ist sie hinreichend deutlich als Rezeption

des biblischen Dekalogs erkennbar.
Ohne jetzt in extenso meinen genannten Aufsatz zu zitieren, hier

zusammenfassend daraus nur dies:
Muhammads Version des biblischen Dekalogs haben wir in Sura 6,

151/2-154/5 vor uns, einem Text, der nach der traditionellen Chronologie
aus der mekkanischen Zeit stammt. Die Perikope beginnt mit einer
Aufforderung (v.151/2), die, wie Heinrich Speyer festgestellt hat
(a.a.O.S.308), an Ps 34, 12 erinnert, einen Vers übrigens, mit dem eben-

172



falls eine Art Gebotsreihe, nämlich der Tugendkatalog Ps 34, 12-15 eingeleitet

wird. Die Aufforderung lautet:
«Sprich: Stellt euch auf, verlesen will ich euch, was euer Herr euch

verboten hat!»
In den anschliessenden Versen hören wir dann von folgenden neun
Ge-und Verboten:

«(151/2) Gesellt Ihm nichts bei! Den Eltern tut Gutes! Tötet nicht
eure Kinder aus Armut: Wir versorgen euch und sie auch! Nähert euch
keinen Unzüchtigkeiten, weder sichtbar noch im Geheimen! Tötet kein
Leben, das (zu töten) Allah euch verboten hat, es sei denn, (es
geschieht) mit Recht! Das ist es, was Er euch geboten hat. Vielleicht
werdet ihr begreifen. 152/3 Nähert euch nicht dem Besitz der. Waise,
es sei denn, ihn zu mehren, bis sie volljährig geworden ist! Gebt Mass
und Gewicht mit Gerechtigkeit! Wir beladen keine Seele über das ihr
Erträgliche hinaus. Wenn ihr (Recht) sprecht, seid gerecht, auch wenn
es um einen Verwandten geht! Und den Bund Allahs wahret! Das ist es,

was Er euch geboten hat. Vielleicht seid ihr dessen eingedenk. 153/4)
Denn «dieser mein Weg ist recht»: folgt ihm, und folgt nicht den

Pfaden (anderer), damit ihr nicht von Seinem Pfad getrennt werdet!
Das ist es, was Er euch geboten hat. Vielleicht werdet ihr gottesfürch-
tig.»
Vergleichen wir diese Gebotsreihe mit dem Dekalog. wie wir ihn aus

Ex 20 oder Dt 5 kennen, müssen wir feststellen, dass hier vier der Zehn
Gebote fehlen, in sechs besteht immerhin jedoch Übereinstimmung, drei
hat Muhammad hinzugefügt. Dass es sich bei den zitierten Versen
tatsächlich um Muhammads Wiedergabe des biblischen Dekalogs handelt,
gehl aus dem diese Perikope abschliessenden Vers 154/5 sowie aus dem
weiteren koranischen Kontext deutlich hervor. Wir kommen darauf noch
zu sprechen. An dieser Stelle will ich nur schon betonen, dass ich den Vers
154/5 entgegen der islamischen Koranexegese nicht mit dem folgenden
Vers in Zusammenhang bringe, sondern ihn eben, wie auch Rudi Paret

erwogen hat («Der Koran - Kommentar und Konkordanz», Stuttgart
1971, S.155) als Abschluss der Wiedergabe des Dekalogs betrachte.

Wichtig wird diese Fassung des Dekalogs von Sura 6,151/2-154/5,
wenn wir uns nun dem Pflichtenkodex in Sura 17. 22/3-39/41 zuwenden,
einem Text, der m.E. mit Sicherheit die Perikope Sura 6, 151/2-154/5
voraussetzt, ja diese, wie wir gleich noch sehen werden, sogar ausführlich
zitiert. Dass wir es bei der Perikope, die ich hier als den Pflichtenkodex
bezeichne, mit einem gewichtigen Text zu tun haben, ist längst gesehen
worden. Bereits Theodor Nöldeke charakterisierte sie in seiner «Geschichte

des Qorans» (Bd.l, Leipzig 21909, S.137) als Zusammenfassung der
Pflichten des Muslims, ohne freilich.an jener Stelle näher auf deren Be-

173



deutung einzugehen. Mit ihren elf Ge-und Verboten ist die Reihe in Sura
17,22/3-39/41 nicht nur eine der umfassendsten, sondern durch ihre Form,
ihren Inhalt und nicht zuletzt durch ihre Stellung im Koran neben der
Dekalogwiedergabe die zweifellos bedeutsamste.

Die Perikope beginnt in v.22/3 mit einem Vorspruch, nämlich: «Setze
nicht neben Allah eine andere Gottheit...», der gleichsam das zentrale Gebot

(vgl. Ex 20,2-4) vorwegnimmt. Aber nicht nur das. Mit seiner Wiederholung

am Ende der Gebotsreihe (v. 39/41 =22/3) bildet er die für diese

Perikope formal wie inhaltlich charakteristische inclusio, mit der wir uns
nachher noch zu beschäftigen haben.

Wie die Wiedergabe des Dekalogs in Sura 6 setzt die eigentliche
Gebotsreihe mit einer Formel ein, die das Nachfolgende eindeutig als
Gebote Allahs/Gottes ausweist. Dabei ist es wichtig zu wissen, dass nur
der Dekalog in Sura 6 und der Pflichtenkodex in Sura 17 durch ihre
Einleitungsformeln expressis verbis als Gebotsreihen im Koran kenntlich
gemacht sind. In Sura 17, 23/4 lautet diese Einleitungsformel ganz
schlicht: «Undgeboten hat dein Herr...»

Im einzelnen enthält der Pflichtenkodex folgende Ge-und Verbote
(der Kürze halber lasse ich hier die Erläuterungen aus, die Muhammad
zum zweiten und dritten Gebot dieses Kodex gegeben hat). Der Text
lautet:

«(23/4) Dient Ihm allein! Den Eltern tut Gutes! (26/8) Gib dem

Verwandten, was ihm zusteht, ebenso dem Armen und dem Sohn des

Weges, aber verschwende nicht in Verschwendung! (31/3) Tötet
nicht eure Kinder aus Furcht vor Verarmung; Wir versorgen sie und
euch auch. Sie zu töten aber ist eine grosse Sünde. (32/4) Nähert euch
keiner Hurerei; denn sie ist eine Unzüchtigkeit und ein schlechter Weg!
(33/5) Tötet kein Leben, das (zu töten) Allah verboten hat, es sei
denn, (es geschieht) mit Recht! (34/6) Nähert euch nicht dem

Besitz der Waise, es sei denn, ihn zu mehren, bis sie volljährig worden
ist! Und wahret den Bund (Allahs), denn danach werdet ihr gefragt!
(35/7) Gebt volles Mass, wenn ihr messt! Wiegt mit richtiger Waage!

(36/8) Folge nicht etwas, wovon du kein Wissen hast; denn

Ohren, Augen und Herz, sie alle werden danach gefragt werden. (37/9)
Gehe nicht mit Stolz auf der Erde einher; denn niemals wirst du sie

durchdringen, niemals wirst du die Berge an Höhe erreichen. (38/40)
Dies alles gilt bei deinem Herrn als Sünde und ist verhasst. (39/41)
Dies ist es, was dir dein Herr von der Erkenntnis (des Guten und
Bösen) offenbart hat. Setze also nicht neben Allah eine andere
Gottheit, oder du wirst in das Gehinnom geworfen, getadelt und Verstössen».

174



Vergleichen wir diesen Pflichtenkodex nun mit der koranischen
Fassung des biblischen Dekalogs, zeigt sich, dass Muhammad die dort
aufgeführten Gebote hier sämtlich nicht nur sinngemäss aufgenommen hat,
sondern er sie mit nur wenigen, im Grunde unerheblichen sprachlichen
Abweichungen sogar wörtlich zitiert hat. Es wäre jetzt zwar interessant
und ebenso aufschlussreich zu untersuchen, wie Muhammad und die
späteren muslimischen Korankommentatoren die Gebote des Dekalogs
und des Pflichtenkodex verstanden wissen wollten und ausgelegt haben,
indessen würde dies über den Rahmen dieses Beitrags hinausgehen.

Hinweisen möchte ich stattdessen aber auf jene Stellen, an denen
Muhammad auf seinen Pflichtenkodex im Koran Bezug genommen bzw.
an denen er ihn zitiert hat. Zu nennen sind da vor allem die Tugendkataloge,

wenn ich sie einmal so bezeichnen darf, die in Sura 23,1-11; 25.63/4-
74; 60,12 und 4, 36/40-38/42 überliefert sind. Zu nennen ist ferner die

Gemeinderegel aus Sura 16,90/2-97/9, und schliesslich gehört in diesen

Zusammenhang auch der sogenannte Moralkodex der Kinder Israel, wie
ihn Muhammad im Kontext der Erinnerung an den Bundesschluss am
Berge Sinai in Sura 2,40/38-48/5 verkündet hat. Bei diesem Moralkodex
der Kinder Israels handelt es sich nämlich keineswegs um eine Wiedergabe

des Dekalogs, wie vielleicht anzunehmen wäre aufgrund des

Zusammenhangs mit dem Bundesschluss am Sinai, sondern um eine Wiedergabe
des Pflichtenkodex, den Muhammad hier den Kindern Israel vorhält,
verbunden mit der Mahnung, ihn anzuerkennen und zu befolgen.

Wenngleich die aufgezählten Perikopen durchaus Unterschiede in
Länge, Form und Inhalt der in ihnen enthaltenen Ge-und Verbote aufweisen,

so ist dennoch ein in allen bezeugter Grundkanon nicht zu leugnen,
der es m.E. berechtigt erscheinen lässt, alle genannten Perikopen als

Bezugnamen auf den Pflichtenkodex zu deuten.
Übrigens ist ja auch der biblische Dekalog keineswegs an allen

Belegstellen einheitlich und in seinem vollen Wortlaut überliefert. Man
vergleiche nur Ex 20 mit Dt 5. Paulus zählt in Rom 13.9 nur vier Gebote auf,
in Luk 18,20 sind es fünf, ebenso in Mat 19,18-19. R.Re°uven zitiert in
seinem Gespräch mit einem ungenannten Philosophen in Tos. Schevucot
111,7 nur sechs Gebote. In TB Schabbat 89a Finden wir acht Gebote, und
der aus dem zehnten Jahrhundert stammende Midrasch cAseret ha-Dibe-
rot kennt überhaupt nur neun Gebote, die in ihm ausgelegt werden. Wie
die Anzahl der Gebote unterschiedlich überliefert ist, so ist auch deren

Reihenfolge durchaus nicht einheitlich. Doch würde es zu weit führen,
dies hier im einzelnen aufzuzeigen. Trotz all dieser Unterschiede hat aber
m.W. bislang niemand behauptet, dass an den zitierten Stellen eine andere
Gebotsreihe als der Dekalog gemeint sei. Doch dies nur am Rande. Weit
wichtiger freilich als Gemeinsamkeiten und Unterschiede in einzelnen

175



Formulierungen ist die jeweilige Bedeutung, die Muhammad dem von
ihm rezipierten Dekalog ebenso wie seinem Pflichtenkodex beimisst. Und
damit wollen wir uns jetzt im zweiten Teil dieser Betrachtungen beschäftigen.

2) Dekalog und Pflichtenkodex - ihre Bedeutung nach dem Koran

Während der Dekalog in der christlichen Tradition bekanntlich gerne
als «Bekanntgabe eines natürlichen Moralgesetzes» gesehen wurde und
gesehen wird, wie Louis Gardet formuliert hat («Islam», Köln 1968, S.

119), so hat er in der jüdischenTradition doch eine wesentlich andere
Bedeutung. Wie ich dazu in meinem eingangs erwähnten Aufsatz näher
ausgeführt habe, ist er hier vor allem die Summa der Tora, die Summa der
göttlichen Offenbarung und dann auch der Lehre, die zwar Israel gegeben
ist, aber dennoch allen Völkern gleichermassen gilt. Um diese Bedeutung
des Dekalogs als Summa der Tora hat Muhammad gewusst.

In Sura 7,103/1-174/2 gibt Muhammad einen Überblick über die alte

jüdische Geschichte, wie er sie aufgrund verschiedener Überlieferungen,
die ihm zu Ohren gekommen sind, verstanden hat. Er berichtet da vom
Auszug aus Ägypten, vom Durchzug durchs Meer und den Taten Moses.
Wir hören ferner von der Wüstenwanderung und dem Aufenthalt am
Berge Siani, und da heisst es dann, Sura 7,145/2:

«Und Wir schrieben ihm (Mose) auf die Tafeln bezüglich jeder Sache
eine Mahnung und eine Erklärung für jede Sache und geboten : 'Nimm sie

mit Fleiss an und gebiete deinem Volke, dass sie das Gute, das darin ist,
befolgen'». (vgl. dazu 2,40j38-48j5).

Ergänzend erfahren wir dazu aus Sura 6.154/5. also dem Vers mit
dem Muhammad seine Wiedergabe des biblischen Dekalogs beschliesst:

« Übrigens gaben wir Musa Mose die Schrift als Vervollkommnung
des Guten, das er getan hat, und als eine Erklärung für eine jede Sache, als

Wegweisung und Barmherzigkeit».
Dieser Vers besagt m.E.: Mose hat die ganze Tora, die «Schrift»

erhalten als «Vervollkommnung» dessen, was er mit der Übermittlung der
Gebote getan hat (Sura 7,145/2), und das heisst doch sicher auch, dass

Muhammad die Ansicht teilte, die ganze Tora sei mindestens in nuce
bereits in den Zehn Geboten enthalten. Wenn er darüberhinaus diese

«Schrift» als den «rechten Weg, den es zu befolgen gilt» (Sura 6,153/4), als

«Wegweisung und Barmherzigkeit» (Sura 6,154/5) bezeichnet, gibt er
damit jene Bezeichnungen wieder, mit denen die Juden schon immer ihre
Tora bedacht haben. Denn was ist die Tora anderes als eben jene «Gna-

176



dengabe Gottes», deren Befolgen Leben ermöglicht und gewährt, deren
Nichtbefolgen aber die Strafe Gottes nach sich zieht (vgl. Dt 30,16-20).

Genau daran knüpft Muhammad nun im Kontext seines Pflichtenkodex

an. So hören wir in Sura 17,2:

«Und IVir gaben Musa Mose) die Schrift und bestimmten sie zu einer
Wegweisung für die Kinder Israel (und geboten darin), dass sie niemanden

ausser Mir als den annehmen, der ihr Schicksal lenkt.»

Während die letzten Worte dieses Verses mit ihrer Anspielung auf
das 1. und 2. Gebot des Dekalogs wohl als pars pro toto zu verstehen sind
und vor allem den eindeutigen Bezug des Gesagten auf die Gabe der Tora
bzw. auf diese selbst ermöglichen sollen, exemplifizieren die anschliessenden

Verse 3-7 den deuteronomischen Satz vom Lohn fürs Befolgen und
der Strafe fürs Nichtbefolgen der Tora. In beinahe jesajanisch oder jere-
mianisch klingenden Worten deutet Muhammad exemplarisch einige
Katastrophen aus der jüdischen Geschichte, bei denen es sich (auch) nach
Meinung muslimischer Korankommentatoren, etwa Muhammad Asad
(«The Message of the Qur an», Gibraltar-Dublin 1980. S. 418-419) und
Abdullah Yusuf Ali («The Glorious Qur an». London 1978. S. 694). um
die beiden Tempelzerstörungen sowie eine Anspielung auf das babylonische

Exil handelt, eben als Folgen der Nichtbefolgung der Tora. Diese

Perikope gipfelt in v.8 in der Feststellung:
«Euer Herr kann sich wohl über euch erbarmen: Wenn ihr euch aber

wieder (der Sünde) zuwendet, dann werden Wir uns wiederum (der Bestrafung)

zuwenden, und bestimmt haben Wir (am Ende) das Gehinnom zum
Kerker für die, die (diese Wahrheit) verleugnen».

Der Tora und dieser ihrer Bedeutung stellt Muhammad nun unmittelbar

den Koran und dessen Bedeutung gegenüber. Vers 9-16 lauten
nämlich:

«Siehe, dieser Koran zeigt den Weg zum Richtigsten und verlteisst
denen, die glauben, die die rechten Werke tun, dass ihnen grosser Lohn
zuteil wird, und dass Wir denen, die nicht glauben, im Jenseits schmerzliehe

Strafe bereiten».

So wie der Dekalog die Summa der Tora ist, so ist für Muhammad
nun die Summa des Korans eben der Pflichtenkodex, der hier in Sura 17

folgt. Vers 22/3, der Beginn dieses Pflichtenkodex, schliesst nämlich von
der Sache her unmittelbar an die eben zitierten Verse 9-10 an.

Lind wie der Gedanke an Lohn und Strafe im Blick auf Befolgen
oder Nichtbefolgen der Tora bei Muhammad in einen eschatologischen
Ausblick ausmündet (v.8), so gilt ein Gleiches auch im Blick auf Befolgen
oder Nichtbefolgen des Pflichtenkodex. Deswegen steht da am Ende der
Satz, ich zitiere noch einmal v. 39/41 :

177



«Dies ist es, was dir dein Herr von der Erkenntnis (des Guten und
Bösen) offenbart hat. Setze also nicht neben Allah eine andere Gottheit,
oder du wirst (am Ende) in das Gehinnom geworfen, getadelt und Verstössen».

Aber nicht nur diese Parallelität ist von Belang, wenn es um die
Bedeutung des Pflichtenkodex geht. Ebenso muss man, will man sie richtig

erfassen, auch berücksichtigen, dass er nicht irgendwo im Koran,
sondern gerade in Sura 17 überliefert ist, jener Sura, die mit der schon
vielverhandelten «Nachtreise», der Himmelfahrt Muhammads beginnt.
Auf diesen Zusammenhang hat übrigens auch Muhammad Hamidullah in
seinem Buche «Der Islam - Geschichte, Religion, Kultur» (Genf-Paris
1388/1968, S. 134 Anf.) aufmerksam gemacht. Er schreibt dort näm-
lich:«In einem schönen Abschnitt (sc. 17,23/24-39/41) hat der Koran (im
Zusammenhang mit Muhammads Himmelfahrt) (Klammer im Original -
S.S.) seine Gebote für die muslimische Gemeinde gegeben». Wenn auch
diese Bemerkung hier eher nur beiläufig gemacht scheint, so hat Hamidullah

mit seiner Feststellung, dass die Gebote «im Zusammenhang mit
Muhammads Himmelfahrt» gegeben worden sind, doch etwas sehr Wichtiges

gesagt. Was aber ist mit dieser Feststellung eigentlich gesagt?

Der Vers, der diese Himmelfahrt Muhammads, die sogenannte
«Nachtreise», schildert, lautet:

«Lob sei dem, der seinen Knecht des nachts von der heiligen Moschee

zur entferntesten Moschee, deren Umgebung wir gesegnet haben, geführt
hat, damit Wir ihn einige von unseren Zeichen sehen Hessen. Siehe, Er ist
der Hörende und Sehende».

Auf alle Probleme einzugehen, vor die dieser Vers die Exegeten
immer wieder gestellt hat, ist hier unmöglich. Für unsere Thema wichtig ist
indessen folgendes: Die muslimischen Korankommentatoren haben diesen

Vers einmütig auf Muhammad bezogen und diese Nachtreise als
dessen Himmelfahrt gedeutet und sich im Grunde dabei mit der stets

neuen Ausmalung der Umstände dieser Nachtreise begnügt. Bei nüchterner

Betrachtung dieses Verses kommen jedoch Zweifel, ob mit dem
Knecht, von dem hier die Rede ist, überhaupt Muhammad gemeint ist.
Dies scheint nämlich ganz und gar nicht der Fall zu sein. Wie nun .lohn
Wansbrough m.E. durchaus einleuchtend gezeigt hat («Quranic Studies -
Sources and methods of scriptural interpretation», Oxford-London 1977,
S. 68) - und Rudi Paret hat ihm darin zugestimmt (in: Der Islam 55, 1978,
S. 356) -, ist mit dem Knecht zunächst einmal Mose gemeint. Vers 17,1

muss also - gegen die Meinung der islamischen Tradition - mit dem
folgenden Versen 2-8 zusammengesehen werden. Die ganze Perikope 17,

1-8 ist eine Reflexion des Sinaiereignisses und dessen Konsequenzen. Von

178



daher ist es nur verständlich, wenn sie mit dem zentralen Punkt dieses

Ereignisses, der Offenbarung, dem mattan Tora, beginnt. Und genau
darum geht es in 17,1 ganz eindeutig. Das Sehen-lassen der Zeichen ist ja
nichts anderes als eben eine Umschreibung der Offenbarung.

Nun hat, wie ich schon sagte, die islamische Tradition besagten Vers
einmütig auf Muhammad und seine Himmelfahrt bezogen, also den Empfang

der Offenbarung durch Mose auf den Empfang der Offenbarung
durch Muhammad übertragen, die beiden «Offenbarungsempfänge» also
in gewissem Sinne «synchronisiert». Die geographische Lokalisierung auf
den Sinai wurde dabei, wenn ich so sagen darf, durch eine theologische
Lokalisierung ersetzt; aus dem irdischen Sinai wurde das himmlische
Jerusalem («die entfernteste Moschee») zum Ort des Offenbarungsempfanges.
Und dieses hätte als der theologische Ort seine phänomenologische
Entsprechung im «brennenden Dornbusch» (Ex 3). aus dem heraus Mose die
Stimme Gottes hörte. Sollte indessen Leo Baeck mit seiner These Recht
haben («Epochen der jüdischen Geschichte», Stuttgart 1974, S. 46-47),
dass der «brennende Dornbusch» (seneh) identisch ist mit dem Sinai -
«Dornbusch» also nur eine Fehlübersetzung ist -, dann hätten wir diese

theologische Lokalisierung zwar nicht vorgegeben, überraschen kann sie

aber dennoch nicht. Zum mindesten der Aggada ist die Transzendierung
des geographischen Ortes im Blick auf den Offenbarungsempfang nicht
unbekannt. Ein beredtes Zeugnis legt dafür TB Schabbat 88b ab. Dort
lesen wir nämlich:

«Mose stand mil seinen Füssen auf dem Berge, mit seinem Körper aber

war er im Himmel, der ihn wie ein Zelt umgab. Er schaute umher und sah

alles, was da oben vorging; und der Heilige, Er sei gepriesen, redete mit ihm
wie mit einem Freund von Angesicht zu Angesicht».

Hier haben wir's unmissverständlich: Die Gabe des Dekalogs ist
ebenso wie die Verkündigung des Pflichtenkodex, mindestens nach der
Redaktion des Korans, unmittelbar mit dem transzendenten zentralen Ort
der Offenbarung verknüpft. Die Verkündigung des Pflichtenkodex ist
mithin ebenso wie die Gabe des Dekalogs das zentrale Offenbarungsereignis.

Was aber folgt daraus? Im Blick auf den Dckalog folgte daraus, dass

er als Summa der Offenbarung aufgefasst wurde. So sagte es Philon von
Alexandrien (de Decalogo § 154), ebenso hören wir's aus jenem oft zitierten

Dictum von Resch Laqisch aus TB Berakhot 5a, in dem es heisst:

«R. Lewi ben Haina sagte im Namen des R. Schinfon ben Laqisch:
Was bedeutet es, dass geschrieben steht: 'Ich will dir die Tafeln aus Stein
geben, die Torah und die Gebote, die ich aufgeschrieben habe, dass man sie
lehre? (Ex 24,12) Die Tafeln - das sind die Zehn Gebote; die Torah - das

ist die Schrift; und die Gebote - das ist die Mischnah; die ich aufgeschrieben

179



habe - das sind die Propheten und die Schriften; dass man sie lehre - das ist
die Gemara. Das lehrt: dass dies alles dem Mose am Sinai gegeben worden
ist».

Angesichts dieses Zeugnisses stellt sich jetzt die Frage, ob sich
Vergleichbares auch im Blick auf Muhammads Pflichtenkodex sagen lässt.
Ich meine, ja. So möchte ich denn jetzt im dritten Teil die Aufmerksamkeit

auf einen Text lenken, der ein deutliches Beispiel dafür ist, dass man
Muhammads Pflichtenkodex tatsächlich als Summa der Lehre angesehen
hat.

3) Der Pflichtenkodex als Summa der Lehre des Islam

Wie stark Muhammad selber seinen Pflichtenkodex als Inbegriff, als
Summa seiner Lehre und zugleich als in gewissem Sinne normative
Gebotsreihe empfunden hat, belegen die vorhin bereits aufgezählten
Tugendkataloge ebenso wie die Gemeinderegel, auf die ich hier indessen nicht
näher eingehen möchte. Wesentlich aufschlussreicher scheint mir hier ein
Text zu sein, der davon Zeugnis gibt, wie ausserhalb des Korans, also im
frühen Islam, Muhammads Pflichtenkodex aufgefasst worden ist. Für die
Relevanz des Pflichtenkodex gibt es nämlich nicht nur innerkoranische
Belege. Und vielleicht hat gerade die ausserkoranische Evidenz, auf die
ich jetzt kurz eingehen möchte, weitaus stärkere Beweiskraft. Es ist dies
freilich nicht der einzige ausserkoranische Beleg, doch möge er als pars
pro toto genügen.

Ibn Hischam berichtet in seiner «Sira des Propheten», seiner
Prophetenbiographie (Bd. 1, S. 336) von einer Begegnung, einem Gespräch, das
zwischen Dschacfar ibn Abi Talib und dem äthiopischen Negus stattgefunden

hat. Äusserer Anlass für diese Begegnung war die sog. «erste
Hidschra», d.h. die Flucht einer Gruppe Getreuer Muhammads aus Mekka

nach Äthiopien im Jahre 615. Während dieses von Ibn Flischab mitgeteilten

Gespräches befragte der Negus Dschacfar ibn Abi Talib nicht nur
nach den Umständen der Flucht der Muslime, sondern erkundigt sich vor
allem eingehend nach ihrem Glauben, nach ihrer Religion, nach der
Lehre, der sie anhängen. Die Antwort, die Dscha°far ibn Abi Talib darauf
dem Negus erteilt, ist ausserordentlich bedeutsam und verdient es, hier
zitiert zu werden. Dschacfar ibn Abi Talib beginnt zunächst mit einem
Exkurs in die eigene Vergangenheit:

«Wir waren unwissende Heiden, beteten Götzen an, assen Totes, trieben

Unzucht, zerrissen die Blutsbande, beachteten nicht das Recht des

Nächsten, der Stärkere unterdrückte bei uns den Schwächeren».

180



In scharfer Antithese zu dem bisher Gesagten fährt er dann aber fort:
«So waren wir, bis Allah uns einen Gesandten, aus unserer Mitte

erwählt, sandte, dessen Herkunft wir kannten, ebenso dessen Ehrbarkeit,
Aufrichtigkeit und Treue, der uns zu Allah rief, der uns gebot, Ihm nichts
beizugesellen, Allah allein zu verehren, uns von den steinernen Götzen zu

trennen, die wir und unsere Väter angebetet haben. Er gebot uns, Allah
allein zu verehren und ihm nichts beizugesellen. Und er gebot uns. abzulassen

von dem, was verboten ist und vom Blut/Toten. Er verbot uns Unzucht.
Er gebot uns, die Familienbande zu achten und das Recht des Nächsten zu
wahren. Und er verbot uns, uns dem Besitz der Waise zu nähern. Er gebot
uns, ehrerbietige Rede zu führen und gute Werke zu tun, nicht als Lügenzeuge

auszusagen und ehrbare Frauen nicht zu verleumden. Und er gebot uns,
die Pflichten des Betens, des Almosengebens und des Fastens zu erfüllen».

Es mag hier dahingestellt bleiben, ob dieses Gespräch tatsächlich
stattgefunden hat oder nicht. Der Tradent, Umm Salama, soll immerhin
Augen-und Ohrenzeuge gewesen sein - so zumindest der Bericht. Aber
selbst wenn dieses Gespräch nur eine literarische Fiktion ist, und dies
scheint mir mehr als wahrscheinlich zu sein, ist dessen Bedeutsamkeit
dadurch dennoch nicht geschmälert. Wichtig bleibt, dass der Tradent
oder Ibn Hischam den Inhalt dessen, was Dschacfar ibn Abi Talib im
zweiten Teil seiner Antwort an den Negus ausführt, als «umur al-Islam»,
als «Prinzipien des Islam», also als die zentralen Lehrinhalte des Islam
deklariert. Die enge Verwandtschaft, ja Anlehnung und Wiederaufnahme
von Formulierungen aus dem Pflichtenkodex fällt auf. Und in dieser

engen Verwandtschaft, die durchaus nichts Zufälliges ist, meine ich eine

Bestätigung für meine These gefunden zu haben, dass der Pflichtenkodex
nicht nur von Muhammad, sondern mindestens auch in der Frühe des

Islams von den Muslimen als Summa der Lehre aufgefasst worden ist.
Das gilt auch dann, oder gerade erst recht, wenn man davon ausgeht, dass

das von Ibn Hischam mitgeteilte Gespräch zwischen Dschacfar ibn Abi
Talib und dem Negus nicht authentisch, sondern bewusste literarische
Fiktion aufgrund des Korans ist

Wenn man dazu noch berücksichtigt, dass noch Schams ad-Din adh-
Dhahabi im 13.Jhd. in seinem Buche «Kitab al-kabaDir» («Buch der grossen

Sünden») am Anfang die Frage verhandelte, ob es im Islam eine
normative Gebotsreihe gibt im Sinne jener «umur al-Islam», jener «Prinzipien

des Islam» als Summa der Lehre, und er als Bestätigung immerhin
einige Sieben-Gebote-Reihen zu nennen vermag, die er der Hadith-Litera-
tur entnommen hat, wenn man dies alles also berücksichtigt, dann scheint
es mir unzweifelhaft zu sein, dass es nicht nur irgendeine solche normative
Gebotsreihe einmal gegeben hat, sondern dass diese, vergleicht man die
bei Schams ad-Din adh-Dhahabi mitgeteilten Gebotsreihen mit dem

181



Pflichtenkodex, ganz offensichtlich Muhammads Pflichtenkodex war, der
einst diese zentrale Stellung und Bedeutung gehabt hat.

Die Frage stellt sich nun: Wenn es wirklich so klar und eindeutig ist,
dass Muhammads Pflichtenkodex einst als Summa der Lehre galt, wofür
es - wie gesagt - nicht nur den zitierten, sondern noch weitere Belege gibt,
die Gleiches bezeugen, wenn es also so ist, warum hat dann dieser
Pflichtenkodex seinen Platz und seine Bedeutung als diese Summa eingebüsst?

Eine Antwort auf diese Frage will ich nun im vierten und letzten Teil
meiner Betrachtungen versuchen zu geben.

4) Das erste Gebot - das ist die ganze Lehre

Zwei Gründe meine ich für die Zurückdrängung des Pflichtenkodex
als normativer Gebotsreihe namhaft machen zu können. Das ist zunächst
die Erkenntnis, dass alle koranischen Gebote prinzipiell gleichwertig sind.

Folglich reihte man die Gebote des Pflichtenkodex in die Reihe der übrigen

Gebote des Korans ein. Ibn Arabis «Kitab als-wassaya» («Buch der
Gebote») und Schams ad-Din adh-Dhahabis «Kitab al-kaba°ir» («Buch
der grossen Sünden») wären immerhin zwei interessante und aufschlussreiche

Belege dafür.
In dieser Hinsicht teilte der Pflichtenkodex das Schicksal, das auch

dem biblischen Dekalog zumindest in einem Teil der jüdischen Tradition
beschieden war. Kein geringerer als Moscheh ben Maimon war es

schliesslich, der in seinem «Sefer ha-mizwöt» («Buch der Gebote») die
Zehn Gebote des Dekalogs - da er die Imperative zählte, kam er auf
vierzehn Gebote im Dekalog - als mitzwöt Nummer 25 bis 38 in die Reihe
der 613 mizwöt der Torah eingliederte, in der sie bis heute ihren Platz
behalten haben (Abraham Stern, Sepher minchat Avraham, Nagyvärad
5702/1942, S. 30-39). Zwar nennt Maimonides den Dekalog noch «assl at-
taschri0», die «Hauptgesetzgebung» oder die «grundlegende Offenbarung»,

was den «umur al-Islam», den «Prinzipien des Islam» bei Ibn
Hischam genau entspricht, doch vermeidet er es ganz, den Dekalog als
Gebotsreihe mit normativem Charakter zu exponieren, wie es übrigens
schon einige Talmudweisen vor ihm getan haben.

Der andere Grund für die Zurückdrängung des Pflichtenkodex aber,
und dies ist sicher der entscheidende, ist in einer persönlichen Überzeugung

Muhammads zu Finden, die auf tiefer Frömmigkeit und theologischer

Einsicht beruht. Ausgesprochen Finde ich sie in der inclusio des

Pflichtenkodex, auf die ich schon aufmerksam gemacht habe, ohne sie

freilich genauerer Betrachtung zu würdigen. Dies muss an dieser Stelle

nachgeholt werden.

182



Die inclusio des Pflichtenkodex bildete das Gebot «Setze nicht neben

Allah eine andere Gottheit». Und dieses Gebot ist in deutlicher Parallele zu
jenem vorhin als pars pro toto des Dekalogs apostrophierten Gebotes aus
Sura 17,2 formuliert, das da lautete:

«und geboten darin: dass sie niemanden ausser Mir als den annehmen
als den, der ihr Schicksal lenkt».

Auch an dieser Stelle, wie schon öfter, ist die Parallelität nichts
Zufälliges, sondern sichtbarer Beleg dafür, dass das biblische 1. und 2.

Gebot, also die Aufforderung zur alleinigen Verehrung Gottes/Allahs bei
Muhammad ebenso wie in der Bibel und in der jüdischen Tradition
unbestreitbar im Mittelpunkt steht. Die Tatsache aber, dass es als inclusio des

Pflichtenkodex begegnet, verleiht ihm zudem noch ein besonderes
Gewicht, denn für Muhammad ist es mehr als pars pro toto. Es ist die
eigentliche Quelle, aus der alle übrigen Gebote fliessen, wie der ganze
Pflichtenkodex nur eine Explikation dessen ist, was in diesem einen Gebot
enthalten ist.

Muhammad teilt hier jene Ansichten aus der jüdischen Tradition, die
Baruch Graubard folgendermassen zusammengefasst hat («Gelesen in
den Büchern Mose», München 1965, S. 126-127): «Die ersten Worte auf
den Tafeln der Zehn Gebote bedeuten das Grundgesetz im Judentum, die
Quelle, aus der jede weitere Entwicklung und Erläuterung des Gesetzes

geflossen ist. Unsere Weisen, Schriftgelehrten. Kommentatoren und
Kodifikatoren sehen sich nämlich eigentlich nur als Erklärer und Deuter
des ersten am Sinai gegebenen Grundgesetzes und empfinden das ganze
Gesetz, das sich durch Jahrtausende entwickelt hat. als im Worte "Ich
bin" am Sinai gegeben».

Welche Konsequenzen sich daraus ergeben, illustriert höchst
eindrücklich ein Gespräch, das zwischen R.ReDuven und einem ungenannten
Philosophen stattgefunden hat und in TosScheucot 111,7 mitgeteilt ist.
Darin heisst es:

Einmal hielt R. Re°uven den Schabbat in Tiberias. Dort traf ihn ein Philosoph

und fragte ihn: "Wer ist der Gehassteste in der Welt?" R.Re°uven
antwortete: "Derjenige, der den leugnet, der ihn geschaffen". Da fragte
jener: "Wie das?" R.Re°uven antwortete: "Ehre deinen Vater und deine

Mutter, morde nicht, buhle nicht, stiehl nicht, aussage nicht gegen deinen
Nächsten als Liigenzeuge, begehre nicht (was deines Nächsten ist). Aber
niemand leugnet dies, solange er nicht die Hauptsache (Gott) geleugnet hat,
und niemand begibt sich auf den Weg der Gebotsübertretung, solange er
nicht den geleugnet hat, der ihm dies nicht zu tun geboten hat».

Zweierlei ist an R.Re°uvens Antwort in unserem Zusammenhang
hier von Belang. Das ist zum einen das Betonen der Einheit Gottes: der
Schöpfergott ist identisch mit dem Gott, der die Gebote gegeben hat.

183



Leugnung des Schöpfergottes führt daher eo ipso zur Leugnung des Gottes.

der die Gebote gegeben hat bzw. ist gleichbedeutend damit, wie umgekehrt

Leugnung des Gottes, der die Gebote gegeben hat, eo ipso Leugnung

des Schöpfergottes ist. Und das ist zum anderen die unmittelbare
Zusammengehörigkeil von Bekenntnis zu diesem Einen Gott und Erfüllung

der von Ihm erlassenen Gebote. Wie jede Gebotsübertretung die

Leugnung dessen, der sie gegeben hat, voraussetzt, also deren sichtbarer
Beweis ist, so muss umgekehrt das Bekenntnis zu diesem Einen Gott
notwendigerweise die Gebotserfüllung zur Folge haben.

Und genau diese hier skizzierte Zusammengehörigkeit von Bekenntnis

und Gebotserfüllung war auch für Muhammad der Grund dafür, dass

er weniger am konkreten Gesetz bzw. Gebot als vielmehr an der Paränese,
der Ermahnung zu einwandfreiem, bekenntnisgemässen ethischen Handeln,

interessiert war und darauf wertlegte. Zeit seines Lebens blieb er
davon überzeugt, dass das gemeinsame Bekenntnis zur absoluten Einzig-
und Ausschliesslichkeit Allahs, zu dem er unablässig aufrief, letzten Endes

genügt, das Menschsein so entscheidend zu prägen, dass es eigentlich
keines weiteren Gebotes als Quelle sittlichen Handelns mehr bedürfe: Die
Macht des gemeinsamen Bekenntnisses macht im Grunde einen Pflichtenoder

Gesetzeskodex überflüssig!

Und interessanterweise wird diese Ansicht bis heute von den Muslimen

vertreten. Abd ar-Rahman Azzam schreibt z.B. (zit. nach Johan
Bouman, «Gott und Mensch im Koran», Darmstadt 1977, S.24): «Genauso

wie Polytheismus Tyrannei und Egoismus mit sich bringt, so sind
Gerechtigkeit und Rechtmässigkeit mit tauhid (Monotheismus) verbunden.

Deshalb ist das höchste Ziel der Botschaft Muhammads dieser
Glaube an Gott allein. Und deshalb sagt der Koran auch, dass, wer gegen
diesen Glauben sündigt, keine Vergebung erhalten wird. Bestünde eine
Gesellschaft aus solchen Gläubigen, dann würde sie aufrechterhalten werden

durch Gnade und wohltätig sein, denn die traditionelle Grundlehre
des Islam besagt: "Wahrlich, niemand ist ein Gläubiger unter euch, wenn
er nicht seinem Bruder dasselbe wünscht, was er sich selber wünscht",
"den Barmherzigen wird vom Barmherzigen Barmherzigkeit gezeigt" und
"zeige Barmherzigkeit denjenigen, die auf Erden sind, und derjenige, der
im Himmel ist, wird euch Barmherzigkeit zeigen". Dieses sind also die

Voraussetzungen für eine glückliche Gesellschaft».

Kann es angesichts dieser Überzeugung noch überraschen, dass man
hier auf einen Kodex als Summa der Lehre verzichten kann? Hier genügt
ein einziges Gebot: «Setze also neben Allah nicht eine andere Gottheit,
oder du wirst (am Ende) in das Gehinnom geworfen, getadelt und Verstössen».

184


	Der Dekalog der Bibel und der Pflichtenkodex für den Muslim

