
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Die Zukunft der jüdisch-christlichen Bewegung

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961438

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zukunft der jüdisch-christlichen
Bewegung1

von Clemens Thoma

1. Vom Dialog zur Bewegung

Vierzig Jahre nach den 10 Seelisberger Thesen2 - welch kataraktartig
veränderte geistig-religiöse Lage wir doch heute haben! Die Initiatorin des

jüdisch-christlichen Journals «Freiburger Rundbrief», Gertrud Luckner,
pflegt zu sagen: «Was 1947 in christlichen Kreisen als fortschrittlich, ja
revolutionär galt, wirkt heute banal, manchmal sogar antijüdisch.» Wir
leben heute nicht mehr in einer Zeit des tastenden Gesprächs und der

gewagten Begegnung zwischen einsamen jüdischen und christlichen «Rufern

in der Wüste». Die Idee von der einen Wurzel, der einzigartigen
Verwandtschaft und der gemeinsamen Verantwortung von Juden und
Christen als einer tragenden Konstituente heutigen Denkens und
Handelns hat sich inzwischen in den Herzen und Köpfen vieler Tausender von
Zeitgenossen fest eingenistet und lässt sich nicht mehr verscheuchen. Das

jüdisch-christliche Gespräch und die jüdisch-christliche Begegnung ist zu
einer christlich-jüdischen Bewegung geworden, d.h. zu einem wirksamen
Faktor, mit dem die westliche Welt zu rechnen hat.

Ein Student aus Kalifornien, der vor zwei Jahren in Europa Judaistik
zu studieren begann, begründete dies mit folgenden Sätzen: «Die
jüdischchristliche Frage ist zu einem wichtigen, nicht nur religiösen sondern auch
kulturellen und zivilisatorischen Wertmasstab der westlichen Welt geworden.

Ohne Kenntnisse der jüdischen und der christlichen Geschichte und
Theologie kann man in unserer Welt nicht mehr mitreden.» Etwa gleichzeitig

äusserte sich ein namhafter Schweizer Bildungspolitiker in
beschwörendem Ton: «Die Welt kann nicht in Ordnung kommen, solange
das Verhältnis zwischen Juden und Christen nicht in Ordnung ist»3.

Die jüdisch-christliche Begegnung nimmt in der westlichen Welt
einen ähnlichen Rang ein wie die feministische Bewegung und wie die

Theologie der Befreiung. Alle drei Strömungen tragen in sich starke
Elemente der Kritik an bestehenden Strukturen des Unrechts, die sie aus
alten, verschütteten jüdisch-christlichen Traditionen schöpfen. Solange sie

diese Kraft in sich tragen, und sie effizient in den Dienst der Neugestaltung

von Theologie, Verkündigung und Politik stellen, sind sie unentbehrlich

und haben sie Zukunft. Die feministische Bewegung und die Theo-

161



logie der Befreiung gehen mit grossem Elan gegen die von Männern
geprägte Struktur des Unrechts bzw. gegen die Liaison der Kirche mit
Unterdrückern der Armen und Heimatlosen vor. Die jüdisch-christliche
Bewegung besitzt das gleichwertige und ebenfalls unentbehrliche Charisma,

dass sie die Welt darauf hinweist, dass alle Menschlichkeit oft nur
eine Maske ist, hinter der sich Brutalität verbirgt und dass Voreingenommenheit

gegen andere Religionen und Völker zu Genoziden führen können.

Dass alle drei Bewegungen zusammengehören, sieht man etwa am
Beispiel des grossen jüdischen Philosophen Emmanuel Lévinas. Sein
geistiges Potential wird sowohl von der Theologie der Befreiung als auch von
den Theoretiker (innen) der feministischen Bewegung als auch von den
Bedenkern der jüdisch-christlichen Gemeinsamkeit und Differenz in
Dienst genommen4. Man braucht kein grosser Prophet zu sein, um
folgende Prognose zu wagen: Die Theologie der Befreiung, die feministische
Bewegung und die jüdisch-christliche Bewegung werden das geistige Antlitz

der Welt von morgen gestalten und verändern.

2. Notwendige Selbstkritik
Die jüdisch-christliche Bewegung ist nicht makellos. Sie teilt die

allgemeinen geistig-religiösen und politischen Schwächen unserer Zeit.
Ausserdem werden von verschiedener Seite schwerwiegende Verdachtsmomente

gegen sie erhoben: Sie sei versteckt judenmissionarisch, sie höhle
das Christentum und das Judentum aus oder verwische die Unterschiede,
unerlaubte Mischehen zwischen Juden und Christen würden durch sie

gefördert u.a.m. Es kann gewiss nicht darum gehen, mit schwerem
apologetischem Geschütz gegen solche Mutmassungen aufzutreten. Die Basis
dieser Vorwürfe besteht zu Recht, und die jüdisch-christliche Bewegung
tut gut daran, stets auf der Hut vor solchen stets aufkommenden
Geschwüren zu sein. Ein Erfolg aber kann heute allen Verdachtsgründen
gegenüber in die Waagschale geworfen werden: Viele an ihrer Religion
verzweifelte Juden und wohl noch mehr an ihren Kirchen irritierte Christen

fanden durch die jüdisch-christliche Bewegung neuen Halt und neuen
Mut, ihr Judesein bzw. ihr Christsein neu aufzufrischen und überzeugt
vor den Augen der Welt zu leben. Von einer neuen antijüdisch-antichristlichen

Mischreligion gibt es höchstens in Randzirkeln Spuren5. Wer heute
hinter die Kulissen der jüdisch-christlichen Bewegung sieht, wird diese

Feststellung bestätigen können.
In dieser Arbeit geht es nicht nur um die - stets notwendige -Aufarbeitung

der jüdisch-christlichen Standardprobleme: Antisemitismus,
Judenmission, Mischehen, Erwählung und Verkündigung, sondern um einige

selbstkritische Bemerkungen zur heutigen nicht-sektiererischen jü-

162



disch-christlichen Bewegung, damit daraus Prognosen und Wegweisungen
für die Zukunft abgeleitet werden können. Mit den Seelisberger Thesen
kann aufgrund der vergangenen und gegenwärtigen Zeit gesagt werden,
was in Zukunft hervorzuheben und was zu vermeiden ist. damit die
jüdisch-christliche Bewegung nicht in Sackgassen hineingerät, sondern auf
den Hauptstrassen der Geschichte weiterkommt6.

Alle nachdenklichen Menschen unserer Zeit sehen sich mit ähnlichen,
typischen Schwierigkeiten konfrontiert, wenn sie nach Verbindungswegen
aus der Vergangenheit über die Gegenwart in eine humane Zukunft hinein

suchen. Der israelische Dichter Yehuda Amichai schrieb vor kurzem
folgende, den modernen Individualismus und die Gesellschaft angreifenden

Sätze: «Aus seiner Einsamkeit heraus spricht der Tischler mit einem
Brett, der Mann mit seiner Frau, der Mensch mit seinem Gott. Alle
führen Krieg gegen sich selbst, sodass sich die wirklichen Feinde ruhig
entfernen können!» In den benachbarten Strophen seines zeitkritischen
Gedichts meint Amichai dann, die heutige religiöse und nichtreligiöse
Generation sei unbeherrscht und verkrampft. «Der Schaum des Zornes»
komme aus ihrem Mund, aber das damit verbundene «Lallen und Toben»
bleibe unverständlich. Deshalb können nach Amichais Ansicht heute die

dringendsten Anliegen des familiären, gesellschaftlichen und religiösen
Lebens nicht effektiv in Angriff genommen werden7. Auch auf christlicher
Seite werden Stimmen in ähnlichem Sinn laut. David Seeher beklagt sich
darüber, dass die Überlieferung des hergebrachten christlichen Glaubens
endgültig ins Stocken geraten sei: «Die Weitergabe des Glaubens ist zu
einer Schlüssel - und Schicksalsfrage nicht nur der Kirche, sondern der
Christen geworden8.»

Diese Schwierigkeiten berühren auch die heutige jüdisch-christliche
Bewegung. Es geht auch da darum, dass Juden und Christen den
«Schaum des Zornes» von ihren Lippen wegwischen, dass sie ein klares
Verhältnis füreinander gewinnen und dass sie dafür besorgt sind, dass die

Weitergabe und Anpassung ihrer Ideale an die Gegenwart und für die
Zukunft neu ermöglicht werden. Juden und Christen sitzen im gleichen
Boot, und dieses Boot ist noch lange nicht voll. Es ist noch viel Platz da
für neue Leute, für höhere Ideale und für ein besseres Weiterkommen.

Neben diesen allgemeinen, die jüdisch-christliche Bewegung mitbelastenden

Schwierigkeiten gibt es spezielle ideologische Schwächen, die ein
Weiterkommen immer wieder blockieren. Die erste weitverbreitete Schwäche

der jüdisch-christlichen Bewegung ist die Reduzierung auf die

Glaubensfrage. Vor kurzem schrieb Hans Conzehnann ein Buch mit dem
Titel «Heiden - Juden - Christen.» Darin kommt an zentraler Stelle der
Satz vor: «Von Interesse von Juden und Christen ist einzig die Glaubensfrage»9.

Dementsprechend kann sich Conzelmann in seinem Buch mit

163



vielen Zitaten darüber auslassen, dass die Juden sich in Glaubensfragen
stets unnachgiebig zeigen. Dies sei ein Schlag gegen alle utopischen
christlich-jüdischen Dialogiker, die eine irreale Versöhnung im Glauben erwarten.

Diese These ist eine Karikatur dessen, was mit der modernen
jüdischchristlichen Bewegung gemeint ist. Sie lässt sich nicht auf die Glaubensfrage

reduzieren. Sie strebt keine Nivellierungen und Vermischungen der
beiden Glaubenstraditionen an. Sie ist keine Neuauflage der mittelalterlichen

Zwangsdisputationen. Es geht nicht nur um einen Austausch
zwischen Menschen verschiedenen Glaubens. Vielmehr reichen jüdisch-christliche

Anliegen auch in den jüdischen und nichtjüdischen Atheismus hinein;

sie betreffen auch Menschen, die am Glauben Israels und an der
Kirche verzweifelt sind und die ideologisch gegen Judentum und Christentum

ankämpfen. Es wird viel von den Vertretern der jüdisch-christlichen
Bewegung verlangt. Sie stehen in der steten Gefahr, zu wenig weit zu
denken, zu wenig umfassend zu handeln und in «ihren Gedanken ausgehöhlt

zu werden» (vgl. Rom 1.21)! Die Reduzierung auf die Glaubensfrage
ist im heutigen jüdisch-christlichen Kontext eine Flucht vor der ge-

samtmenschlichen Verantwortung.
Die zweite spezielle Schwäche der jüdisch-christlichen Bewegung ist

die Reduzierung auf Beschuldigungen. Kritik an der modernen Gesellschaft
mit ihren menschenfeindlichen Tendenzen gehört zu den notwendigen
Aufgaben der jüdisch-christlichen Bewegung. Juden und Christen müssen
aufmerksam den Puls unserer Zeit betasten und darüber wachen, dass

sich keine neue Judenfeindschaft breit machen kann, dass Auschwitz nicht
aus dem Bewusstsein der Menschen verdrängt wird, dass dem jüdischen
Volk das Leben im Staate Israel und in der Diaspora nicht schwer
gemacht wird, dass keine neuen Koalitionen zwischen Religion und politischer

Gewaltherrschaft entstehen und dass die christliche Ockumene nicht
ohne die Juden aufgebaut wird. Hier darf an das Ceterum censeo der
bereits erwähnten Christin Gertrud Luckner einnert werden: «Es gibt keine

christliche Oekumene an den Juden vorbei!»
Kritik ist aber eine heikle Aufgabe. Ihr Erfolg wird verunmöglicht.

wenn man pauschal, unbewiesen, apodiktisch, parochial und fanatisch
schimpft. Die jüdisch-christliche Bewegung darf sich nicht dem Vorwurf
aussetzen, sie sei neuen Entwicklungen gegenüber blind oder defätistisch,
sie sei undialogisch-rechthaberisch und arbeite — wie andere auch — mit
klischeehaften Beschuldigungen.

Wenn Kritik von christlichen Anhängern der jüdisch-christlichen
Bewegung vorgebracht wird, dann darf diese nicht auf einem engen konfes-
sionalistischen Standpunkt basieren. Man weiss doch auf christlicher Seite,

dass alle christlichen Konfessionen den Juden gegenüber ungefähr
dieselben Versäumnisse und Ungerechtigkeiten begangen haben und be-

164



gehen. Es gibt keinen schwerwiegenden innerchristlichen Dissens dem

jüdischen Volk gegenüber. Trotzdem werden da und dort innerchristliche
Stellvertreterkriege auf dem Rücken der Juden geführt. Man hat dies im
Zusammenhang mit der vorzüglichen «Handreichung 39 mit dem Syno-
dal-Beschluss 37 der Evangelischen Kirche im Rheinland» aus dem Jahre
1980 erleben müssen. Diese Erklärung hatte ein eindeutiges Bekenntnis
christlicher Schuld an Auschwitz zum Inhalt und versuchte auch theologische

und christologische Formulierungen zu finden, wie man die antijüdische

Unheilsgeschichte beenden könnte.10 Die erwartete Besinnung zur
Umkehr ist aber bis heute teilweise ausgeblieben weil innerevangelische
Streitigkeiten überhandnahmen11. Es kam der Eindruck auf, das christliche

Verhältnis zum Judentum sei nur die äussere Schale dieser Erklärung.
Zuinnerst gehe es bei der «Handreichung» uneingestanden um eine
innerprotestantische Flurbereinigung. Man kann nur hoffen, dass innerkirchliche

Auseinandersetzungen nicht das grosse jüdisch-christliche Anliegen
der Solidarität verdrängen.

In Sachen Beschuldigung und Kritik gibt es auch Schwächezeichen

von jüdischer Seite her. Das Judentum ist auch eine politische, nicht nur
eine religiöse Grösse. Die Juden haben u.a. auch die Aufgabe, antisemitische

und antiisraelische Gegner auf der ganzen Welt auch mit politischen
Mitteln aufzuspüren und zu bekämpfen. In der jüdisch-christlichen Bewegung

ist dies zustimmend zur Kenntnis zu nehmen.
Es kann nicht bestritten werden, dass das moderne Judentum auf

diesem Felde bis jetzt erfolgreich war; man denke nur an die Verhaftung
von Eichmann, von Barbie, Demanjuk und anderen Verbrechern. Speziell
der Fall Eichmann war für die kritische Aufgabe der jüdisch-christlichen
Dialogiker ausserordentlich stimulierend, weil er kirchliches und politisches

Versagen der europäischen Völker entlarvte. Es tut der
jüdischchristlichen Bewegung aber nicht gut. wenn sie sich nur an die Politik
anhängt, sich nur als verlängerter Arm der Politik versteht, oder meint,
ihre einzige Aufgabe sei die politische Demonstration. Ihre Aufgabe ist
nicht nur politischer Natur.

Wenn sie ihre eigenen geistigen, gesellschaftlichen und religiösen Motive

vernachlässigt, bietet sie den Antisemiten das Alibi, dass diese sagen,
alles was unter dem Deckmantel der Erneuerung von Christentum, Judentum

und Menschheit geschehe, sei ein blosses abgekartetes politisches
Spiel.

Die jüdisch-christliche Bewegung muss vielmehr auch eine «Talmud-
Lernbewegung» werden. In den Talmudtraktaten Sanhédrin und Makkot
wird in exemplarischer Weise darauf insistiert, dass die Zeugen von
Verbrechen vor Gericht bezüglich Glaubwürdigkeit geprüft werden. Es werden

genaue Anweisungen zur Entlarvung von Verleumdern gegeben. Alle

165



Möglichkeiten werden ausgeschöpft, um einen ungerechten Schuldspruch
zu vermeiden.

3. Vorsicht für die Zukunft

Die jüdisch-christliche Bewegung hat keinen Grund zur Überheblichkeit.
Es wäre für sie aber auch verhängnisvoll, wenn sie auf ihren eigenen
Identitätsschwächen herumtrampeln und sich in Richtungskämpfen
aufreiben würde. Sie hat eine genügend starke Basis, um vertrauensvoll und
wachsam in die Zukunft hineinschreiten zu können, in den vergangenen
40 Jahren haben die verschiedenen christlichen Kirchen (Grosskirchen
und Teilkirchen) über 70 offizielle Erklärungen über die geforderte richtige

christliche Haltung dem Judentum und den Juden gegenüber herausgegeben.

In jedem westlichen Land gibt es christlich-jüdische Arbeitsgruppen,

Organisationen, Zeitschriften, Bücher und Akademien, ferner judai-
stische und katechetische Institute. Auch innerhalb jüdischer Gruppen
wird viel um Selbsterkenntnis und Reform in den Beziehungen zu Nicht-
juden gerungen. Nicht zu vergessen ist auch die ausgezeichnete Mitarbeit
der Medien (Tagespresse, Radio, Fernsehen). Für sie sorgt fast jedes
jüdisch-christliche Geschehen — weil es meistens auch in die Politik
hineinreicht — für Schlagzeilen und pointierte Berichterstattung. Kirche,
Judentum und Medien bürgen somit zu einem Teil dafür, dass die
jüdischchristliche Bewegung Zukunft hat.

Zukunft wird aber nie nur von aussen her bestimmt. Die
jüdischchristliche Bewegung hat auch Ratschläge für ihr eigenes Innenleben nötig.

Drei Ratschläge werden hier gegeben:

Realismus

Der erwähnte israelische Dichter Yehuda Amichai fragt einmal: «Was
ist ein jüdischer Raum?». Als resignierter Post-Humanist (so nennt er sich

selbst) antwortet er: «Jüdischer Raum besteht aus Tummelplätzen für
Engel und Dämonen. Dabei flattert immer eine rote Fahne mit der
Inschrift: Vorsicht, lebendiges Feuer!»12. Diese Sätze sind ein enttäuschtes
Résumé jüdischer Geschichte des Leids, der Frustration und des Verhängnisses.

Juden wurden von Gott, den himmlischen Mächten und den

Nichtjuden in ungeheure schwierige, explosive und tragische Situationen
hineingeführt und hineingedrängt. Gewiss bestünde die Möglichkeit, die

jüdische Geschichte und damit auch die Zukunft etwas rosiger zu sehen.

Man kann aber die Vergangenheit weder nur schwarz noch nur rosa

166



sehen. Alles bleibt im Zwielicht des menschlichen Handelns. Die jüdisch-
christliche Bewegung muss daher in Zukunft viel von ihrem anfänglichen
Enthusiasmus, aber auch viel von ihrem angestauten Pessimismus ablegen.

Weder Umarmungen noch prinzipielle Distanznahme sind zukunftsträchtig,

sondern allein ein theologischer und religiös-gesellschaftlicher
Realismus. Juden und Christen sind durch spezielle geistliche Bande
miteinander verbunden (Nostra aetate Nr. 4). aber sie sind nicht aneinander
gekettet, sondern müssen die Dissens-Punkte zur Kenntnis bringen. Der
mittelalterliche jüdische Scholastiker Joseph ihn Kaspi (1279-1340) hat
dies auch für die heutige Zeit noch gültig gesagt. In seinem Bibelkommentar

«Silberner Becher» legte er dar, wie man die Einheit Gottes gegen
christlich-trinitarische Deutungen der hebräischen Bibel verteidigen könne.

Dabei kam er mit seinen Gedankengängen den Christen weit entgegen,

indem er sagte, die Zahl drei sei die vollkommene Zahl, welche die
Einheit Gottes unterstreiche. Die Vollkommenheit der Zahl drei, zeige
sich darin, dass sie einen Anfang, eine Mitte und ein Ende habe. Daher
gebe es notwendige, sprachliche Verwandtschaften beim Reden über den
einen Gott bei Juden und trinitätsgläubigen Christen. Trotz des sprachlichen

Konsenses aber bleiben unerbittliche Glaubensdifferenzen: «Wir
sind weit entfernt von den Christen im Gemeinten, trotz einer äusseren
Ähnlichkeit in Sätzen und in der Rede, obwohl einzelne Christen ähnliche
Auffassungen wie wir haben».13. Mit Vertuschungen der Glaubens- und
Traditionsunterschiede ist weder Christen noch Juden geholfen. .Daraus
würden nur Konfusionen und neue Abgrenzungsstrategien resultieren.

Andererseits aber dürfen die Differenzpunkte auch nicht stratifiziert
werden, wie dies etwa Hans Conzelmann tut. Juden und Christen muss
die alte jüdische Weisheit neu zum Wert werden, wonach «ein Streit um
des Himmelreiches willen» im menschlichen Zusammenleben allzeit
notwendig und fruchtbringend ist. (vgl.mAv 5,17). Dieser Streit muss
individuelle, soziale und religiöse Überheblichkeiten, Antisemitismen,
Religionsfeindlichkeiten, Vertuschungen von Schuld und Wahrheit und
ideologisch-konfessionelle Kurzsichtigkeiten ans Tageslicht fördern. Er darf
aber nicht zur Streitsüchtigkeit entarten. Juden und Christen müssen
vielmehr im Geiste des grossen Hillcl, der kurz vor Jesus lebte, danach
trachten, gerade die grosszügigsten, humansten, verbindendsten Traditionen

zum Tragen zu bringen. In einer Würdigung des jüdisch-christlichen
Theologen John Oesterreicher schrieb Rabbiner Dr. Jakob Petuchows-
kv.«Es wird wohl noch grosser Selbstprüfung der Kirche bedürfen, ehe die

stereotype und erstarrte Haltung überwunden ist. Wenn jene Zeit kommt,
hoffen und beten wir, dass die weitherzige und tief menschliche Deutung
John Oesterreichers, wie Hilleis Interpretation in der Tradition der Rabbinern

als ausschlaggebend und verbindlich angenommen wird»14.

167



Bemühungen um fundamentale Wahrheiten

Gewöhnlich sagt man. das Judentum sei die Mutter oder der ältere
Bruder, das Christentum und der Islam seien die Töchter oder die

jüngeren Brüder des Judentums. Diese Metaphern sind richtig, wenn man
bedenkt, dass das Judentum die Tora auf sich nahm und als erste
Gemeinschaft danach zu leben versuchte. Christentum und Islam kamen erst

später. Es ist aber nicht zu übersehen, dass der vor und zur Zeit Jesu

florierende Pharisäismus und das bald nach Jesus aufkommende rabbini-
sche Judentum einen neuen Aspekt in das zuvor priesterlich-sadduzäische
Judentum hineinbrachten. Dieses Neue bestand vor allem in einer
Humanisierung und Demokratisierung der religiösen Vorschriften. Als Beispiel
pharisäisch-rabbinischer Reform zugunsten einer breiteren Durchführbarkeil

der Toravorschriften kann der volks-und menschennahe Satz von
Rabbi Yehoschua ben Chananya (um 120 n. Chr.) gelten: «Man darf der
(jüdischen) Gemeinschaft nur dann eine unbedingte Forderung (gezerah)
auferlegen, wenn die Mehrheit derselben sie erfüllen kann» (bBB 60b).
Nicht nur das Judentum hat sich durch die Pharisäer erneuert, sondern
auch das Neue Testament hat viele pharisäische Züge angenommen,
sodass man auch von einer «Pharisäisierung des Christentums» schon in der
Urzeit des Christentums sprechen kann15.

Aus diesen religionsgeschichtlichen Gründen ist es besser von
«Judentum und Christentum» als von «Geschwistern» oder «nahen Verwandten»

zu sprechen16. Paul van Buren hat aus ähnlichen Gründen
vorgeschlagen, man solle das Christentum als eine «Ko-Formation» des Judentums

und das Judentum als eine «Ko-Formation» des Christentums
betrachten. Damit meint van Buren, dass beide Zweige Israels nebeneinander

wachsen und sich entwickeln müssen, aber nicht isoliert voneinander.
Obwohl ein gewisser Grad von unterschiedlicher Eigenart bestehen bleiben

wird, werden beide eine zunehmende Gegenseitigkeit erleben, die von
Verständnis und Fiebe charakterisiert ist. Dieses gegenseitige Wachsen in
Fiebe wird die Freiheit jedes Zweiges erhöhen, seine jeweils eigene Identität

zu entwickeln und sich gleichzeitig der Notwendigkeit von gegenseitiger

Kooperation bewusst zu bleiben17.

Der schweizerisch-jüdische Philosoph Hermann Levin Goldsehmidt
fordert in ähnlichem Sinn eine «heilsgeschichtliche Arbeitsteilung»
zwischen Judentum und Christentum. Man müsse den jüdisch-christlichen
Dichotomien klar in die Augen schauen, sich des beidseitigen Erwachsenseins

und der beidseitigen Selbständigkeit bewusst bleiben. Erst dann sei

man fähig, den anstehenden Gefahren und Aufgaben gerecht zu
werden18. Das hat seinerzeit bereits der reife Apostel Paulus begriffen. Er war
inspiriert von Jes 49.6, wo Gott zu seinem «Knecht Israel» sagt: «Es ist

168



zuwenig, dass du mein Knecht bist, nur um die Stämme Jakobs wieder
aufzurichten und die Verschonten Israels wieder heimzuführen. Vielmehr
mache ich dich zum Licht für Völker, damit mein Heil bis an die Grenze
der Erde reicht». Paulus meinte nun in Rom 9-11, die Heidenchristen
sollen sich besonders darum kümmern, dass Gottes Heil bis an die Grenzen

der Erde gelange. Die Gemeinde Christi solle aber ihre universale
Mission nicht zum Anlass nehmen, um den von Gott nie gekündigten
Bund mit den Juden zu diskreditieren (bes. Rom 11,25-32).

Bemühung um eine gemeinsame Sprache

Schon lang steht ein wirklich brauchbares Lexikon des jüdisch-christlichen

Gesprächs an oberster Stelle der Wunschliste der Menschen, die
sich um die jüdisch-christliche Bewegung bemühen.19 Juden und Christen
müssen wissen, was eine jüdische Lehre oder Tradition im christlichen
Kontext bedeutet und wie eine christliche Glaubensaussage im jüdischen
Kontext zu verstehen ist. Das geforderte Lexikon muss auch Zukunftsperspektiven

eröffnen. Wie könnte man christliche und jüdische Aussagen
zeit-und situationsgemäss formulieren und neu akzentuieren, damit in
Zukunft nicht alte Missverständnisse zementiert und neue geschaffen
werden?

Das christlich-jüdische Gespräch beginnt mit dem geschwisterlichen
Verständnis füreinander und für alle Menschen und findet seinen Höhepunkt

in einer gemeinsamen Sprache und in gemeinsamen Aktionen. Dabei

darf nicht vergessen werden: Gott ist nicht nur der Gott von Juden
und Christen, sondern auch der Gott aller andern Menschen. Die
jüdischchristlichen Probleme sind zwar spezieller Art, sie sind aber auch
exemplarisch für die Nöte aller Menschen.

ANMERKUNGEN

1. Überarbeiteter Vortrag den der Verf. am 14. Juli 1987 in Fribourg anlässlich des

Kolloquiums des «International Council of Christians and Jews(ICCJ) gehalten hat.

2. Zu den Seelisberger Thesen von 1947 vgl FrRu 1949/50. Das Kolloquium des ICCJ
fand aus Anlass der Veröffentlichung der Thesen vor 40 Jahren statt und hatte
«Unsere Vorurteile — eine Herausforderung an unsere Erziehung» als Thema.

3. Erziehungsdirektor Dr. Walter Gut, anlässlich einer Begegnung jüdischer und
christlicher Wissenschaftler in Luzern, 17. Januar 1984

4. Vgl. Idoles, Données et débats, Actes du 24. Colloque des intelectuels juifs de langue
française, Textes présentés par Jean Halpérin et Georges Levitte, Paris 1985, bes. 89-
102.

169



5. Zu nennen sind etwa die von Moishe Rose in den 60er Jahren gegründeten «Jews for
Jesus», die besonders in den USA aktiv sind

6. Vgl. Eugen J. Fisher, Whither Christian-Jewish Relations, Doctrine and Life 33

(1983) 226ff; Clemens Thoma, Kritik an heutigen Gesprächstendenzen bei Juden
und Christen. Jud. 38 (1982) 108-114. Martin Cunz, Chiesa e Popolo Ebreo — Dove
andiamo? Padova 1987

7. Yehuda Amichai, Shîrîm 1948-1962, Jerusalem 1977,91: °atta °af pac am 15 gadel.

8. Verkannte Potentiale, Herder Korrespondenz 41 (1987) 253-256, zit. 254

9. Tübingen 1981, 332

10. Handreichung 39 (Beschluss 37) für Mitglieder der Landessynode, der Kreisssyno¬
den und der Presbytérien der Evangelischen Kirche im Rheinland. Düsseldorf1
1980, 2 1985

11. Vgl. Bertold Klappert/Helmut Stark (Hg.) Umkehr und Erneuerung. Erläuterungen
zum Synodalbeschluss der Rheinischen Landessynode 1980, Neukirchen, 1980..

12. op.cit. (Anm.7)57
13. Basil Herring (ed.) Joseph ibn Kaspis Gevia cKesef. A Study in Medieval Jewish

Philosophie Bible Commentary. New York 1982, 95.156.

14. In: Johannes Oesterreicher, Die Wiederentdeckung des Judentums durch die Kirche,
Meitingen 1971, 19f.

15. Clemens Thoma. Christliche Theologie des Judentums. Aschaffenburg 1978. 219-
222

16. Vgl. Hayim G. Perelmuter, Christianity and Judaism as Siblings. Historical Sweep
Leading to Pharisaism, Studies in Formative Spirituality, Duquensne University
1987, 71-81.

17. Paul van Buren, Discerning the Way, A theology of the Jewish-Christian Reality.
New York 1980; Ders,: A Christian Theology of the people Israel, New York 1983.

18. Hermann Levin Goldschmidt, Weil wir Brüder sind. Biblische Besinnungen für
Juden und Christen, Stuttgart 1975, bes. 14-40.

19. Der von Leon Klenicki und Geoffrey Wigoder herausgegebene «Dictionary of the
Jewish-Christian Dialogue» (A Stimulus Book, New York 1984) ist ein
historischtheologisch zuwenig fundiertes Nachschlagewerk, informativer ist das von Johann
Maier und Peter Schäfer herausgegebene «Kleine Lexikon des Judentums», Stuttgart

1981.

170


	Die Zukunft der jüdisch-christlichen Bewegung

