Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Die Zukunft der judisch-christlichen Bewegung
Autor: Thoma, Clemens

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961438

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961438
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Zukunft der judisch-christlichen
Bewegung

von Clemens Thoma

1. Vom Dialog zur Bewegung

Vierzig Jahre nach den 10 Seelisberger Thesen? - welch kataraktartig
verdanderte geistig-religiose Lage wir doch heute haben! Die Initiatorin des
judisch-christlichen Journals «Freiburger Rundbrief», Gertrud Luckner.
pflegt zu sagen: «Was 1947 in christlichen Kreisen als fortschrittlich, ja
revolutiondr galt, wirkt heute banal, manchmal sogar antijidisch.» Wir
leben heute nicht mehr in einer Zeit des tastenden Gespriachs und der
gewagten Begegnung zwischen einsamen jlidischen und christlichen «Ru-
fern in der Wiiste». Die Idee von der einen Wurzel, der einzigartigen
Verwandtschaft und der gemeinsamen Verantwortung von Juden und
Christen als einer tragenden Konstituente heutigen Denkens und Han-
delns hat sich inzwischen in den Herzen und Kopfen vieler Tausender von
Zeitgenossen fest eingenistet und ldsst sich nicht mehr verscheuchen. Das
judisch-christliche Gesprach und die jiidisch-christliche Begegnung ist zu
einer christlich-jiidischen Bewegung geworden. d.h. zu einem wirksamen
Faktor, mit dem die westliche Welt zu rechnen hat.

Ein Student aus Kalifornien, der vor zwei Jahren in Europa Judaistik
zu studieren begann, begriindete dies mit folgenden Sitzen: «Die judisch-
christliche Frage ist zu einem wichtigen, nicht nur religidésen sondern auch
kulturellen und zivilisatorischen Wertmasstab der westlichen Welt gewor-
den. Ohne Kenntnisse der jlidischen und der christlichen Geschichte und
Theologie kann man in unserer Welt nicht mehr mitreden.» Etwa gleich-
zeitig dusserte sich ein namhafter Schweizer Bildungspolitiker in be-
schworendem Ton: «Die Welt kann nicht in Ordnung kommen, solange
das Verhiltnis zwischen Juden und Christen nicht in Ordnung ist»3.

Die judisch-christliche Begegnung nimmt in der westlichen Welt ei-
nen dhnlichen Rang ein wie die feministische Bewegung und wie die
Theologie der Befreiung. Alle drei Stromungen tragen in sich starke Ele-
mente der Kritik an bestehenden Strukturen des Unrechts. die sie aus
alten, verschitteten judisch-christlichen Traditionen schopfen. Solange sie
diese Kraft in sich tragen, und sie effizient in den Dienst der Neugestal-
tung von Theologie, Verkiindigung und Politik stellen. sind sie unentbehr-
lich und haben sie Zukunft. Die feministische Bewegung und die Theo-

161



logie der Befreiung gehen mit grossem Elan gegen die von Minnern
geprigte Struktur des Unrechts bzw. gegen die Liaison der Kirche mit
Unterdriickern der Armen und Heimatlosen vor. Die jlidisch-christliche
Bewegung besitzt das gleichwertige und ebenfalls unentbehrliche Charis-
ma, dass sie die Welt darauf hinweist, dass alle Menschlichkeit oft nur
eine Maske ist, hinter der sich Brutalitit verbirgt und dass Voreingenom-
menheit gegen andere Religionen und Volker zu Genoziden fiihren kon-
nen. Dass alle drei Bewegungen zusammengehoren, sicht man etwa am
Beispiel des grossen jiidischen Philosophen Emmanuel Lévinas. Sein gei-
stiges Potential wird sowohl von der Theologie der Befreiung als auch von
den Theoretiker (innen) der feministischen Bewegung als auch von den
Bedenkern der jiidisch-christlichen Gemeinsamkeit und Differenz in
Dienst genommen*. Man braucht kein grosser Prophet zu sein, um fol-
gende Prognose zu wagen: Die Theologie der Befreiung, die feministische
Bewegung und die judisch-christliche Bewegung werden das geistige Ant-
litz der Welt von morgen gestalten und verandern.

2. Notwendige Selbstkritik

Die jiidisch-christliche Bewegung ist nicht makellos. Sie teilt die all-
gemeinen geistig-religiosen und politischen Schwiichen unserer Zeit. Aus-
serdem werden von verschiedener Seite schwerwiegende Verdachtsmo-
mente gegen sie erhoben: Sie sei versteckt judenmissionarisch, sie hohle
das Christentum und das Judentum aus oder verwische die Unterschiede,
unerlaubte Mischehen zwischen Juden und Christen wiirden durch sie
gefordert u.a.m. Es kann gewiss nicht darum gehen, mit schwerem apolo-
getischem Geschiitz gegen solche Mutmassungen aufzutreten. Die Basis
dieser Vorwiirfe besteht zu Recht, und die judisch-christliche Bewegung
tut gut daran, stets auf der Hut vor solchen stets aufkommenden Ge-
schwiiren zu sein. Ein Erfolg aber kann heute allen Verdachtsgriinden
gegeniiber in die Waagschale geworfen werden: Viele an threr Religion
verzweifelte Juden und wohl noch mehr an ithren Kirchen irritierte Chri-
sten fanden durch die jidisch-christliche Bewegung neuen Halt und neuen
Mut, ihr Judesein bzw. ithr Christsein neu aufzufrischen und iiberzeugt
vor den Augen der Welt zu leben. Von einer neuen antijiidisch-antichrist-
lichen Mischreligion gibt es hochstens in Randzirkeln Spuren®. Wer heute
hinter die Kulissen der jiidisch-christlichen Bewegung sicht, wird diese
Feststellung bestitigen konnen.

In dieser Arbeit geht es nicht nur um die - stets notwendige -Aufar-
beitung der judisch-christlichen Standardprobleme: Antisemitismus, Ju-
denmission, Mischehen, Erwahlung und Verkiindigung, sondern um eini-
ge selbstkritische Bemerkungen zur heutigen nicht-sektiererischen ju-

162



disch-christlichen Bewegung, damit daraus Prognosen und Wegweisungen
fiir die Zukunft abgeleitet werden konnen. Mit den Seelisberger Thesen
kann aufgrund der vergangenen und gegenwirtigen Zeit gesagt werden,
was in Zukunft hervorzuheben und was zu vermeiden ist, damit die ji-
disch-christliche Bewegung nicht in Sackgassen hineingerit, sondern auf
den Hauptstrassen der Geschichte weiterkommt®.

Alle nachdenklichen Menschen unserer Zeit sehen sich mit dhnlichen,
typischen Schwierigkeiten konfrontiert, wenn sie nach Verbindungswegen
aus der Vergangenheit tiber die Gegenwart in eine humane Zukunft hin-
ein suchen. Der israelische Dichter Yehuda Amichai schrieb vor kurzem
folgende, den modernen Individualismus und die Gesellschaft angreifen-
den Sitze: «Aus seiner Einsamkeit heraus spricht der Tischler mit einem
Brett, der Mann mit seiner Frau, der Mensch mit seinem Gott. Alle
fiihren Krieg gegen sich selbst., sodass sich die wirklichen Feinde ruhig
entfernen konnen!» In den benachbarten Strophen seines zeitkritischen
Gedichts meint Amichai dann, die heutige religiose und nichtreligiose
Generation sei unbeherrscht und verkrampft. «Der Schaum des Zornes»
komme aus threm Mund, aber das damit verbundene «Lallen und Toben»
bleibe unverstindlich. Deshalb kénnen nach Amichais Ansicht heute die
dringendsten Anliegen des familidren, gesellschaftlichen und religiosen
Lebens nicht effektiv in Angriff genommen werden’. Auch auf christlicher
Seite werden Stimmen in dhnlichem Sinn laut. David Seeber beklagt sich
dariiber, dass die Uberlieferung des hergebrachten christlichen Glaubens
endgiiltig ins Stocken geraten sei: «Die Weitergabe des Glaubens ist zu
einer Schliissel - und Schicksalsfrage nicht nur der Kirche, sondern der
Christen geworden?®.»

Diese Schwierigkeiten beriihren auch die heutige jiidisch-christliche
Bewegung. Es geht auch da darum, dass Juden und Christen den
«Schaum des Zornes» von ihren Lippen wegwischen, dass sie ein klares
Verhdltnis fiireinander gewinnen und dass sie dafiir besorgt sind, dass die
Weitergabe und Anpassung ihrer Ideale an die Gegenwart und fir die
Zukunft neu ermoglicht werden. Juden und Christen sitzen im gleichen
Boot, und dieses Boot ist noch lange nicht voll. Es ist noch viel Platz da
flir neue Leute, fur hohere Ideale und fiir ein besseres Weiterkommen.

Neben diesen allgemeinen, die jlidisch-christliche Bewegung mitbela-
stenden Schwierigkeiten gibt es spezielle ideologische Schwichen, die ein
Weiterkommen immer wieder blockieren. Die erste weitverbreitete Schwa-
che der judisch-christlichen Bewegung ist die Reduzierung auf die
Glaubensfrage. Vor kurzem schrieb Hans Conzelmann ein Buch mit dem
Titel «Heiden - Juden - Christen.» Darin kommt an zentraler Stelle der
Satz vor: «Von Interesse von Juden und Christen ist einzig die Glaubens-
frage»®. Dementsprechend kann sich Conzelmann in seinem Buch mit

163



vielen Zitaten daruber auslassen, dass die Juden sich in Glaubensfragen
stets unnachgiebig zeigen. Dies sei ein Schlag gegen alle utopischen christ-
lich-jiidischen Dialogiker, die eine irreale Versohnung im Glauben erwar-
ten. Diese These ist eine Karikatur dessen. was mit der modernen jiidisch-
christlichen Bewegung gemeint ist. Sie ldsst sich nicht auf die Glaubens-
frage reduzieren. Sie strebt keine Nivellierungen und Vermischungen der
beiden Glaubenstraditionen an. Sie ist keine Neuauflage der mittelalterli-
chen Zwangsdisputationen. Es geht nicht nur um einen Austausch zwi-
schen Menschen verschiedenen Glaubens. Vielmehr reichen judisch-christ-
liche Anliegen auch in den jidischen und nichtjiidischen Atheismus hin-
ein; sie betreffen auch Menschen, die am Glauben Israels und an der
Kirche verzweifelt sind und die ideologisch gegen Judentum und Christen-
tum ankdmpfen. Es wird viel von den Vertretern der judisch-christlichen
Bewegung verlangt. Sie stehen in der steten Gefahr, zu wenig weit zu
denken, zu wenig umfassend zu handeln und in «thren Gedanken ausge-
hohlt zu werden» (vgl. Rom 1,21)! Die Reduzierung auf die Glaubensfra-
ge ist im heutigen jidisch-christlichen Kontext eine Flucht vor der ge-
samtmenschlichen Verantwortung.

Die zweite spezielle Schwiche der jiidisch-christlichen Bewegung ist
die Reduzierung auf Beschuldigungen. Kritik an der modernen Gesellschaft
mit ithren menschenfeindlichen Tendenzen gehort zu den notwendigen
Aufgaben der judisch-christlichen Bewegung. Juden und Christen miissen
aufmerksam den Puls unserer Zeit betasten und dariiber wachen, dass
sich keine neue Judenfeindschaft breit machen kann. dass Auschwitz nicht
aus dem Bewusstsein der Menschen verdriangt wird, dass dem jlidischen
Volk das Leben im Staate Israel und in der Diaspora nicht schwer ge-
macht wird, dass keine neuen Koalitionen zwischen Religion und politi-
scher Gewaltherrschaft entstehen und dass die christliche Oekumene nicht
ohne die Juden aufgebaut wird. Hier darf an das Ceterum censeo der
bereits erwihnten Christin Gertrud Luckner einnert werden: «Es gibt kei-
ne christliche Oekumene an den Juden vorbei!»

Kritik ist aber eine heikle Aufgabe. Thr Erfolg wird verunmoglicht,
wenn man pauschal, unbewiesen, apodiktisch, parochial und fanatisch
schimpft. Die judisch-christliche Bewegung darf sich nicht dem Vorwurf
aussetzen, sie sei neuen Entwicklungen gegeniiber blind oder defétistisch,
sie sei undialogisch-rechthaberisch und arbeite — wie andere auch — mit
klischeehaften Beschuldigungen.

Wenn Kritik von christlichen Anhéngern der jldisch-christlichen Be-
wegung vorgebracht wird, dann darf diese nicht auf einem engen konfes-
sionalistischen Standpunkt basieren. Man weiss doch auf christlicher Sei-
te, dass alle christlichen Konfessionen den Juden gegeniiber ungefihr
dieselben Versiumnisse und Ungerechtigkeiten begangen haben und be-

164



gehen. Es gibt keinen schwerwiegenden innerchristlichen Dissens dem
judischen Volk gegeniiber. Trotzdem werden da und dort innerchristliche
Stellvertreterkriege auf dem Riicken der Juden gefiihrt. Man hat dies im
Zusammenhang mit der vorziiglichen «Handreichung 39 mit dem Syno-
dal-Beschluss 37 der Evangelischen Kirche im Rheinland» aus dem Jahre
1980 erleben missen. Diese Erklirung hatte ein eindeutiges Bekenntnis
christlicher Schuld an Auschwitz zum Inhalt und versuchte auch theologi-
sche und christologische Formulierungen zu finden. wie man die antjudi-
sche Unheilsgeschichte beenden konnte.'® Die erwartete Besinnung zur
Umkehr ist aber bis heute teilweise ausgeblicben weil innerevangelische
Streitigkeiten {iberhandnahmen!''. Es kam der Eindruck auf, das christl-
che Verhiltnis zum Judentum sei nur die dussere Schale dieser Erklarung.
Zuinnerst gehe es bei der «Handreichung» uneingestanden um eine inner-
protestantische Flurbereinigung. Man kann nur hoffen, dass innerkirchli-
che Auseinandersetzungen nicht das grosse jiidisch-christliche Anliegen
der Solidaritit verdriangen.

In Sachen Beschuldigung und Kritik gibt es auch Schwichezeichen
von judischer Seite her. Das Judentum ist auch eine politische, nicht nur
eine religiose Grosse. Die Juden haben u.a. auch die Aufgabe. antisemiti-
sche und antiisraelische Gegner auf der ganzen Welt auch mit politischen
Mitteln aufzuspiiren und zu bekidmpfen. In der jiidisch-christlichen Bewe-
gung ist dies zustimmend zur Kenntnis zu nehmen.

Es kann nicht bestritten werden, dass das moderne Judentum auf
diesem Felde bis jetzt erfolgreich war; man denke nur an die Verhaftung
von Eichmann, von Barbie, Demanjuk und anderen Verbrechern. Speziell
der Fall Eichmann war fiir die kritische Aufgabe der judisch-christlichen
Dialogiker ausserordentlich stimulierend. weil er kirchliches und politi-
sches Versagen der ecuropaischen Volker entlarvte. Es tut der jidisch-
christlichen Bewegung aber nicht gut. wenn sie sich nur an die Politik
anhingt, sich nur als verlingerter Arm der Politik versteht, oder meint,
ihre einzige Aufgabe sei die politische Demonstration. Thre Aufgabe ist
nicht nur politischer Natur.

Wenn sie ihre eigenen geistigen, gesellschaftlichen und religiosen Mo-
tive vernachlissigt, bictet sie den Antisemiten das Alibi, dass diese sagen,
alles was unter dem Deckmantel der Erneuerung von Christentum. Juden-
tum und Menschheit geschehe. sei ein blosses abgekartetes politisches
Spiel.

Die judisch-christliche Bewegung muss vielmehr auch eine «Talmud-
Lernbewegung» werden. In den Talmudtraktaten Sanhedrin und Makkot
wird in exemplarischer Weise darauf insistiert, dass die Zeugen von Ver-
brechen vor Gericht beziiglich Glaubwirdigkeit geprift werden. Es wer-
den genaue Anweisungen zur Entlarvung von Verleumdern gegeben. Alle

165



Maoglichkeiten werden ausgeschopft, um einen ungerechten Schuldspruch
zu vermeiden.

3. Vorsicht fiir die Zukunft

Die jiidisch-christliche Bewegung hat keinen Grund zur Uberheblichkeit.
Es wire fir sie aber auch verhidngnisvoll, wenn sie auf ihren eigenen
Identitdtsschwiachen herumtrampeln und sich in Richtungskimpfen auf-
reiben wiirde. Sie hat eine geniigend starke Basis, um vertrauensvoll und
wachsam in die Zukunft hineinschreiten zu konnen. In den vergangenen
40 Jahren haben die verschiedenen christlichen Kirchen (Grosskirchen
und Teilkirchen) tiber 70 offizielle Erklarungen tiber die geforderte richti-
ge christliche Haltung dem Judentum und den Juden gegeniiber herausge-
geben. In jedem westlichen Land gibt es christlich-jiidische Arbeitsgrup-
pen, Organisationen, Zeitschriften, Blicher und Akademien, ferner judai-
stische und katechetische Institute. Auch innerhalb jlidischer Gruppen
wird viel um Selbsterkenntnis und Reform in den Beziehungen zu Nicht-
juden gerungen. Nicht zu vergessen ist auch die ausgezeichnete Mitarbeit
der Medien (Tagespresse, Radio, Fernsehen). Fiir sie sorgt fast jedes
judisch-christliche Geschehen — weil es meistens auch in die Politik hin-
einreicht — fiir Schlagzeilen und pointierte Berichterstattung. Kirche,
Judentum und Medien biirgen somit zu einem Teil dafiir, dass die jidisch-
christliche Bewegung Zukunft hat.

Zukunft wird aber nie nur von aussen her bestimmt. Die jlidisch-
christliche Bewegung hat auch Ratschlige fiir ihr eigenes Innenleben no-
tig. Drei Ratschldage werden hier gegeben:

Realismus

Der erwahnte israclische Dichter Yehuda Amichai fragt einmal: «Was
ist ein jlidischer Raum”». Als resignierter Post-Humanist (so nennt er sich
selbst) antwortet er: «Jidischer Raum besteht aus Tummelplitzen fiir
Engel und Ddmonen. Dabei flattert immer eine rote Fahne mit der In-
schrift: Vorsicht, lebendiges Feuer!»!2. Diese Sitze sind ein enttduschtes
Résumé jlidischer Geschichte des Leids, der Frustration und des Verhdng-
nisses. Juden wurden von Gott, den himmlischen Michten und den
Nichtjuden in ungeheure schwierige, explosive und tragische Situationen
hineingefiihrt und hineingedringt. Gewiss bestiinde die Moglichkeit, die
judische Geschichte und damit auch die Zukunft etwas rosiger zu sehen.
Man kann aber die Vergangenheit weder nur schwarz noch nur rosa

166



sehen. Alles bleibt im Zwielicht des menschlichen Handelns. Die jlidisch-
christliche Bewegung muss daher in Zukunft viel von threm anfinglichen
Enthusiasmus, aber auch viel von threm angestauten Pessimismus able-
gen. Weder Umarmungen noch prinzipielle Distanznahme sind zukunfts-
trachtig, sondern allein ein theologischer und religios-gesellschaftlicher
Realismus. Juden und Christen sind durch spezielle geistliche Bande mit-
einander verbunden (Nostra aetate Nr. 4), aber sie sind nicht aneinander
gekettet, sondern miussen die Dissens-Punkte zur Kenntnis bringen. Der
mittelalterliche judische Scholastiker Joseph ibn Kaspi (1279-1340) hat
dies auch fiir die heutige Zeit noch giiltig gesagt. In seinem Bibelkommen-
tar «Silberner Becher» legte er dar, wie man die Einheit Gottes gegen
christlich-trinitarische Deutungen der hebriischen Bibel verteidigen kon-
ne. Dabei kam er mit seinen Gedankengingen den Christen weit entge-
gen, indem er sagte, die Zahl drei sei die vollkommene Zahl, welche die
Einheit Gottes unterstreiche. Die Vollkommenheit der Zahl drei, zeige
sich darin, dass sie einen Anfang, eine Mitte und ein Ende habe. Daher
gebe es notwendige, sprachliche Verwandtschaften beim Reden tiber den
einen Gott bei Juden und trinitdatsgliubigen Christen. Trotz des sprachli-
chen Konsenses aber bleiben unerbittliche Glaubensdifferenzen: «Wir
sind weit entfernt von den Christen im Gemeinten, trotz einer dusseren
Ahnlichkeit in Sitzen und in der Rede, obwohl einzelne Christen dhnliche
Auffassungen wie wir haben».!3. Mit Vertuschungen der Glaubens- und
Traditionsunterschiede ist weder Christen noch Juden geholfen. .Daraus
wiirden nur Konfusionen und neue Abgrenzungsstrategien resultieren.

Andererseits aber diirfen die Differenzpunkte auch nicht stratifiziert
werden, wie dies etwa Hans Conzelmann tut. Juden und Christen muss
die alte jiidische Weisheit neu zum Wert werden, wonach «ein Streit um
des Himmelreiches willen» im menschlichen Zusammenleben allzeit not-
wendig und fruchtbringend ist. (vgl.mAv 5,17). Dieser Streit muss indivi-
duelle, soziale und religiose Uberheblichkeiten, Antisemitismen, Reli-
gionsfeindlichkeiten, Vertuschungen von Schuld und Wahrheit und ideo-
logisch-konfessionelle Kurzsichtigkeiten ans Tageslicht fordern. Er darf
aber nicht zur Streitstichtigkeit entarten. Juden und Christen miissen
vielmehr im Geiste des grossen Hillel, der kurz vor Jesus lebte, danach
trachten, gerade die grossziigigsten. humansten, verbindendsten Traditio-
nen zum Tragen zu bringen. In einer Wiirdigung des judisch-christlichen
Theologen John Oesterreicher schrieb Rabbiner Dr. Jakob Petuchows-
ki:«Es wird wohl noch grosser Selbstpriifung der Kirche bediirfen, ehe die
stereotype und erstarrte Haltung iiberwunden ist. Wenn jene Zeit kommt,
hoffen und beten wir, dass die weitherzige und tief menschliche Deutung
John Oesterreichers, wie Hillels Interpretation in der Tradition der Rabbi-
nen, als ausschlaggebend und verbindlich angenommen wird»!4.

167



Bemiihungen um fundamentale Wahrheiten

Gewohnlich sagt man, das Judentum sei die Mutter oder der éltere
Bruder. das Christentum und der Islam scien die Tochter oder die
jungeren Briider des Judentums. Diese Metaphern sind richtig, wenn man
bedenkt. dass das Judentum diec Tora auf sich nahm und als erste Ge-
meinschaft danach zu leben versuchte. Christentum und Islam kamen erst
spiter. Es ist aber nicht zu tlberschen. dass der vor und zur Zeit Jesu
florierende Pharisdismus und das bald nach Jesus aufkommende rabbini-
sche Judentum einen neuen Aspekt in das zuvor priesterlich-sadduziische
Judentum hineinbrachten. Dieses Neue bestand vor allem in einer Huma-
nisierung und Demokratisierung der religiosen Vorschriften. Als Beispiel
pharisidisch-rabbinischer Reform zugunsten einer breiteren Durchfiihrbar-
keit der Toravorschriften kann der volks-und menschennahe Satz von
Rabbi Yehoschua ben Chananya (um 120 n. Chr.) gelten: «Man darf der
(jiidischen) Gemeinschaft nur dann eine unbedingte Forderung (gezerah)
auferlegen, wenn die Mehrheit derselben sie erfiillen kann» (bBB 60b).
Nicht nur das Judentum hat sich durch die Pharisier erneuert. sondern
auch das Neue Testament hat viele pharisdische Ziige angenommen, so-
dass man auch von einer «Pharisiisierung des Christentums» schon in der
Urzeit des Christentums sprechen kann'?s,

Aus diesen religionsgeschichtlichen Griinden ist es besser von «Ju-
dentum und Christentum» als von «Geschwistern» oder «nahen Verwand-
ten» zu sprechen'®. Paul van Buren hat aus dhnlichen Griinden vorge-
schlagen, man solle das Christentum als eine «Ko-Formation» des Juden-
tums und das Judentum als eine «Ko-Formation» des Christentums be-
trachten. Damit meint van Buren, dass beide Zweige Israels nebeneinan-
der wachsen und sich entwickeln miissen, aber nicht isoliert voneinander.
Obwohl ein gewisser Grad von unterschiedlicher Eigenart bestehen blei-
ben wird, werden beide eine zunehmende Gegenseitigkeit erleben, die von
Verstindnis und Liebe charakterisiert ist. Dieses gegenseitige Wachsen in
Liebe wird die Freiheit jedes Zweiges erhohen, seine jeweils eigene Identi-
tit zu entwickeln und sich gleichzeitig der Notwendigkeit von gegenseiti-
ger Kooperation bewusst zu bleiben!”.

Der schweizerisch-jiidische Philosoph Hermann Levin Goldschmidi
fordert in dhnlichem Sinn eine «heilsgeschichtliche Arbeitsteilung» zwi-
schen Judentum und Christentum. Man misse den judisch-christlichen
Dichotomien klar in die Augen schauen, sich des beidseitigen Erwachsen-
seins und der beidseitigen Selbstindigkeit bewusst bleiben. Erst dann sei
man fihig, den anstehenden Gefahren und Aufgaben gerecht zu wer-
den'®. Das hat seinerzeit bereits der reife Apostel Paulus begriffen. Er war
inspiriert von Jes 49,6, wo Gott zu seinem «Knecht Israel» sagt: «Es ist

168



zuwenig, dass du mein Knecht bist, nur um die Stimme Jakobs wieder
aufzurichten und die Verschonten Israels wieder heimzufiihren. Vielmehr
mache ich dich zum Licht fur Volker, damit mein Heil bis an die Grenze
der Erde reicht». Paulus meinte nun in Rom 9-11, die Heidenchristen
sollen sich besonders darum kiimmern, dass Gottes Heil bis an die Gren-
zen der Erde gelange. Die Gemeinde Christi solle aber ihre universale
Mission nicht zum Anlass nehmen, um den von Gott nie gekiindigten
Bund mit den Juden zu diskreditieren (bes. Rom 11,25-32).

Bemiihung um eine gemeinsame Sprache

Schon lang steht ein wirklich brauchbares Lexikon des jlidisch-christ-
lichen Gesprichs an oberster Stelle der Wunschliste der Menschen, die
sich um die jiidisch-christliche Bewegung bemuhen.!® Juden und Christen
miissen wissen, was eine jiidische Lehre oder Tradition im christlichen
Kontext bedeutet und wie eine christliche Glaubensaussage im judischen
Kontext zu verstehen ist. Das geforderte Lexikon muss auch Zukunftsper-
spektiven eroffnen. Wie konnte man christliche und jidische Aussagen
zeit-und situationsgemadss formulieren und neu akzentuieren, damit in
Zukunft nicht alte Missverstindnisse zementiert und neue geschaffen wer-
den?

Das christlich-jiidische Gesprich beginnt mit dem geschwisferlichen
Verstindnis fiireinander und fir alle Menschen und findet seinen Hohe-
punkt in einer gemeinsamen Sprache und in gemeinsamen Aktionen. Da-
bei darf nicht vergessen werden: Gott ist nicht nur der Gott von Juden
und Christen, sondern auch der Gott aller andern Menschen. Die jlidisch-
christlichen Probleme sind zwar spezieller Art, sie sind aber auch exem-
plarisch fir die Note aller Menschen.

ANMERKUNGEN

I. Uberarbeiteter Vortrag den der Verf. am 14. Juli 1987 in Fribourg anliisslich des
Kolloquiums des «International Council of Christians and Jews(ICCJ) gehalten hat.

2. Zu den Seelisberger Thesen von 1947 vgl FrRu 1949/50. Das Kolloquium des ICCJ
fand aus Anlass der Verdffentlichung der Thesen vor 40 Jahren statt und hatte
«Unsere Vorurteile — eine Herausforderung an unsere Erzichung» als Thema.

3. Erzichungsdirektor Dr. Walter Gut, anlisslich einer Begegnung jiidischer und
christlicher Wissenschaftler in Luzern, 17. Januar 1984 .

4. Vgl. Idoles, Données et débats, Actes du 24. Colloque des intelectuels juifs de langue
frangaise, Textes présentés par Jean Halpérin et Georges Levitte, Paris 1985, bes. §9-
102 .

169



5. Zu nennen sind etwa die von Moishe Rose in den 60er Jahren gegriindeten «Jews for
Jesus», die besonders in den USA aktiv sind .

6. Vgl. Eugen J. Fisher, Whither Christian-Jewish Relations, Doctrine and Life 33
(1983) 226ff; Clemens Thoma, Kritik an heutigen Gespriachstendenzen bei Juden
und Christen, Jud. 38 (1982) 108-114. Martin Cunz, Chiesa e Popolo Ebreo — Dove
andiamo? Padova 1987 . .

7. Yehuda Amichai, Shirim 1948-1962, Jerusalem 1977,91: 2atta *af pa® am 16 gadel.

8. Verkannte Potentiale, Herder Korrespondenz 41 (1987) 253-256, zit. 254 .

9. Tibingen 1981, 332.

10. Handreichung 39 (Beschluss 37) fir Mitglieder der Landessynode, der Kreisssyno-

den und der Presbyterien der Evangelischen Kirche im Rheinland, Disseldorf?
1980, 2 1985 .

11. Vgl. Bertold Klappert/Helmut Stark (Hg.) Umkehr und Erneuerung, Erliuterungen
zum Synodalbeschluss der Rheinischen Landessynode 1980, Neukirchen, 1980..

12. op.cit. (Anm.7)57 .

13. Basil Herring (ed.) Joseph ibn Kaspis Gevia ®Kesef, A Study in Medieval Jewish
Philosophic Bible Commentary, New York 1982, 95.156.

14. In: Johannes Oesterreicher, Die Wiederentdeckung des Judentums durch die Kirche,
Meitingen 1971, 19f. .

15. Clemens Thoma, Christliche Theologie des Judentums. Aschaffenburg 1978, 219-
222 .

16. Vgl. Hayim G. Perelmuter, Christianity and Judaism as Siblings, Historical Sweep
Leading to Pharisaism, Studies in Formative Spirituality, Duquensne University
1987, 71-81.

17. Paul van Buren, Discerning the Way, A theology of the Jewish-Christian Reality,
New York 1980; Ders,: A Christian Theology of the people Israel, New York 1983. .

18. Hermann Levin Goldschmidt, Weil wir Briider sind, Biblische Besinnungen fiir
Juden und Christen, Stuttgart 1975, bes. 14-40. .

19. Der von Leon Klenicki und Geoffrey Wigoder herausgegebene «Dictionary of the
Jewish-Christian Dialogue» (A Stimulus Book, New York 1984) ist ein historisch-
theologisch zuwenig fundiertes Nachschlagewerk. informativer ist das von Johann
Maier und Peter Schéifer herausgegebene «Kleine Lexikon des Judentums», Stutt-
gart 1981.

170



	Die Zukunft der jüdisch-christlichen Bewegung

