
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Christen und Juden in Antiochien in den Jahren 386/87 : ein Beitrag zur
Geschichte altkirchlicher Judenfeindschaft

Autor: Brändle, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961437

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christen und Juden in Antiochien
in den Jahren 386/87.

Ein Beitrag zur Geschichte
altkirchlicher Judenfeindschaft

von Rudolf Brändle

Zu den Voraussetzungen des Dialogs zwischen Christen und Juden
gehört die Reflexion der Vergangenheit. Dieser Vorgang ist schmerzlich,
er lässt uns Christen oft die Schamröte ins Gesicht steigen.

Mit meinem Beitrag1 richte ich gewissermassen die Lupe auf einen
bestimmten Punkt zu einer bestimmten Zeit: auf Antiochien in den Jahren
386/87 und frage nach der Bedeutung dieser Stadt in diesem Zeitraum für
die Beziehung zwischen Christen und Juden.

In einem ersten Teil werde ich die Stadt Antiochien schildern, ihre
Bewohner, die aktuellen Ereignisse. In einem zweiten Teil, es ist der
breiteste, werde ich die in dieser Stadt starke Bewegung der judaisierenden
Christen, d.h. der Christen mit Sympathien zum Judentum darstellen. Der
dritte Teil befasst sich mit der heftigen Reaktion des Johannes Chrysosto-
mos auf diese Bewegung. Johannes, die Nachwelt hat ihm den ehrenden
Beinamen Goldmund (Chrysostomos) gegeben, ist ums Jahr 350 in
Antiochien geboren, wird 386 Priester der antiochenischen Kirche. Hunderte
seiner Predigten sind erhalten, auch seine acht Reden gegen die Christen
mit jüdischen Neigungen2. Im Jahr 397 wird er Bischof von Konstantinopel.

404 muss er ins Exil, vor allem auf Grund seiner sozialkritischen
Predigten. Im vierten Teil meines Vortrags gehe ich kurz auf die Reaktion
der Zuhörer des Johannes auf die scharfen Angriffe ihres Predigers ein.
Im fünften Teil versuche ich, die theologischen und psychologischen
Hintergründe der chrysostomischen Polemik zu erhellen. Den Schluss bilden
ein paar Gedanken über mögliche Schritte im christlich-jüdischen Dialog.

Prof. Dr. Rudolf Brändle, Ordinarius für Neues Testament und alte Kirchengeschichte
an der Theol. Fakultät der Universität Basel. Adresse: Feierabendstr. 7, CH-4051 Basel.

142



1. Antiochien am Orontes

Heute eine Stadt mit rund 70'000 Einwohnern (Antakya, in der Türkei,

nahe der syrischen Grenze), war in der Antike eine der grössten
Städte des römischen Imperiums, die Metropole Syriens. Den Glanz dieser

Stadt, die Schönheit der sie umgebenden Landschaft, ihre Bedeutung
als Zentrum von Handel und Kultur hat Libanios (314-393) in einer
seiner Vaterstadt gewidmeten Rede begeistert gepriesen3. Dank den
Reden dieses heidnischen Rhetors, den Werken des Kaisers Julian, der den

grössten Teil seiner kurzen Regierungszeit in Antiochien verbracht hat,
dank der Römischen Geschichte des Ammianus Marcellinus, der aus
dieser Stadt stammte und vor allem auf Grund der zahlreichen Predigten
und anderer Schriften des Johannes Chrysostomos sind wir über die
Geschichte dieser Stadt in der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts
ausserordentlich gut informiert.

Ein paar Daten und Ereignisse seien benannt, damit wir das Umfeld
der uns interessierenden Jahre 386/87 besser erfassen. Julian, die Christen
nannten ihn später Apostata, den Abtrünnigen, versuchte, den Lauf der
Geschichte zu korrigieren. Mit grossem Eifer, die Antiochener belächelten
ihn deswegen, setzte er sich für die Wiederbelebung der heidnischen Kulte
ein. Die Kirche traf er vor allem mit einem Berufsverbot für christliche
Lehrer. Er fiel im Kampf gegen die Perser im Jahre 363. Sein früher Tod
erschien den Christen als ein Zeichen göttlicher Vorsehung.

In den Jahren, von denen im folgenden die Rede sein soll, regierte in
der östlichen Reichshälfte Theodosius, der gegen Ende seines Lebens
dann noch kurze Zeit über das Gesamtreich herrschen sollte (394/95). Im
Jahre 380 hatte er das Edikt "Cunctos populos" verabschiedet, auf Grund
dessen das Christentum zur Staatsreligion wurde.

Im Sommer 388 kam es zum Brand der Synagoge von Kallinikon am
Euphrat; die Christen der Stadt hatten sie in Brand gesteckt. Theodosius
verfügte, die Synagoge solle auf Kosten der ortsansässigen Christen wieder

aufgebaut werden. Ambrosius von Mailand widersprach indes in
dieser Frage dem Kaiser mit so grosser Vehemenz, dass dieser schliesslich
nachgab. Die Synagoge am Euphrat blieb Ruine4.

Wichtigstes Ereignis der Jahre 386/87 in Antiochien ist der
Säulenaufstand. Ende Februar 387 kommt es wegen Steuerfragen zu einem
Aufruhr in der Stadt. Die Standbilder der kaiserlichen Familie werden
umgestürzt und durch die Strassen der Stadt geschleift. Kaum ist der erste
Rausch verflogen, packt Entsetzen die Bevölkerung. Kaiserliche Beamte
übernehmen die Regierung, Exekutionen finden statt. Die Bevölkerung ist
alarmiert durch die Nachricht, ein kaiserliches Heer sei im Anmarsch.

143



Theodosius war für seine heftigen Reaktionen gefürchtet. Drei Jahre später

wird er den Befehl zu einem Massaker in Saloniki geben, dem ein paar
tausend Menschen zum Opfer fallen werden. Am 7. März 387 reist
Bischof Flavian ab nach Konstantinopel. Er soll dort Gnade erwirken. Die

ganze Stadt zittert. Christen, Heiden und Juden begleiten den Bischof mit
ihren Wünschen und Gebeten5. Flavian kann die Gefahr abwenden, der
Kaiser lässt sich besänftigen. Die Inhaftierten werden begnadigt, die Stadt
ist befreit von ihrer Angst.

Antiochien zählt in diesen Jahren rund 300'000 Einwohner6. Die
Christen bilden wohl die knappe Mehrheit7. Die heidnischen Traditionen
aber sind noch stark und bestimmen weitgehend Schulwesen und Kultur.
Noch schützt die Statue der Tyche, der Stadtgöttin, Antiochien. Noch
stehen die alten Tempel, Opfer werden allerdings keine mehr vollzogen8.
Der Stadtpräfekt Tisamenos ist Heide9. Zwischen den verschiedenen
Gruppen der Bevölkerung herrscht ein reger Austausch. Libanios
korrespondiert mit dem Patriarchen der Juden10. Johannes, der bei Libanios
Rhetorik studiert hat, zeigt in seinen Predigten den Einfluss des Meisters.
Umgekehrt sind in den Schriften des Libanios Einflüsse christlichen
Sprachgebrauchs nachzuweisen1 '.

Juden in Antiochien

Antiochien war ein wichtiges Zentrum der Juden nach der
Zerstörung des Tempels. Aber schon von altersher genossen die Juden
Sympathien in dieser Stadt12. Ihre Zahl wird auf rund 45'000 geschätzt13. Die
Juden in Antiochien gehörten verschiedenen sozialen Schichten an wie die
Christen und Heiden auch. Libanios spricht von Juden, die sein Land
bearbeiten14. Von Inschriften und Mosaiken kennen wir aber auch die
Namen vornehmer Juden. Diese waren integriert in die Gesellschaft der
damaligen Zeit und ihre Kultur15. Die jüdische Gemeinde in Antiochien
bildete eine eigene Körperschaft (Politeia). An ihrer Spitze stand ein Ar-
chon. In der Stadt gab es mehrere Synagogen16. Mindestens eine lag im
Villenvorort Daphne. Eine im Stadtteil Kerateion gelegene Synagoge - sie

enthielt die Gebeine der makkabäischen Brüder - hatten die Juden nach
dem Tode Julians (363) an die Christen abtreten müssen17.

Der durch das Edikt des Theodosius bewirkte Wechsel wird meist zu
abrupt gedacht18. Die Stellung der Juden blieb im 4. Jahrhundert zumindest

an den meisten Orten noch unverändert. Im Verlauf des 5. Jahrhunderts

sollte dann vieles anders werden. Noch 391 aber bauen die Juden
der Nachbarstadt Apamäa am Orontes eine neue Synagoge. Allerdings

144



haben verschiedene Synoden schon im 4. Jahrhundert Bestimmungen
gegen die Juden erlassen. Ziel dieser Bestimmungen ist aber in der Regel,
und das ist bezeichnend, die Christen vor jüdischen Einflüssen abzuschirmen19.

Christen in Antiochien

Die Christen bildeten die knappe Mehrheit, aber sie waren unter sich
zerrissen. Zudem waren viele der Neubekehrten in ihren Herzen Heiden
geblieben, wie Libanios nicht ohne Genugtuung betont20. Johannes Chry-
sostomos spricht von halben Christen, die die Namen von Reitpferden
und Wagenlenkern besser kennen als die Propheten des Alten
Testaments21. Die Partei der Arianer ist hier noch stark22, obwohl ihr Bischof
Dorotheus 381 die Stadt hatte verlassen müssen. Rund 10% der Orthodoxen

halten zu Bischof Paulinus, so dass es zwei rechtgläubige Bischöfe in
Antiochien gibt23. Daneben gibt es auch Markioniten und Manichäer.
Alles in allem: eine höchst fragile Mehrheit der Christen und eine in sich

gefährdete Einheit der Orthodoxen. Johannes ruft denn auch aus in einer
seiner gegen die judaisierenden Christen gerichteten Predigten: "Gibt es

denn nicht schon genug Häresien!"24. Er führt an drei Fronten einen

Kampf: gegen Heiden, Häretiker und Christen mit Sympathien zu Juden
und jüdischem Leben25.

2. Judaisierende Christen in Antiochien26

Johannes ist von seinem Bischof im Februar 386 zum Presbyter
geweiht und damit zum Prediger bestellt worden. Die erste grosse Aufgabe,
die er zu übernehmen hat, ist die Auseinandersetzung mit den Anho-
möern, einer arianischen Gruppierung, die in Antiochien noch stark war.
Sie fordern Johannes auf, sich der Diskussion mit ihnen zu stellen27. Sie

kommen auch, um seine Predigten mitanzuhören. Johannes sieht sich
aber gezwungen, diese Predigtreihe zu unterbrechen. Grund dafür sind die
sich nahenden jüdischen Feste. Rosch Haschana fiel 386 auf den 9./10.
September. Ende August beginnen die Juden Antiochiens mit den
Vorbereitungen für die dichte Folge der Feste: Neujahr, Jörn Kippur, Suk-
koth28. Christen tragen sich mit dem Gedanken, wieder an den Festen der
Juden teilzunehmen. Das ist der Grund, warum Johannes jetzt seine
Reden gegen die Juden anfängt. Diese acht Reden sind unter dem Titel
"adversus Judaeos" überliefert. Ihr Zielpublikum sind aber eigentlich die

145



Christen, die in Versuchung stehen, mit den Juden Gemeinschaft zu halten

oder diese Gemeinschaft schon praktizieren. Das ist ausdrücklich
erwähnt in der dritten dieser Reden, die sich gegen die Christen wendet,
die mit den Juden zusammen fasten. Die eigenen Glieder sind in
Gefahr29. Jetzt muss es sein, sonst könnte es zu spät sein30. "Eine andere
Krankheit (sc. als die der Anhomöer) verlangt unser Eingreifen"31. Mit
der gleichen Energie, irgendwie gehetzt, wird Johannes auch vor dem
Passafest 387 das Wort ergreifen32. Im Herbst 387 kommt es noch einmal
zu einer Reihe von Predigten33.

Die Zahl der von diesem Übel, dieser Krankheit am Leib der Kirche
befallenen Christen ist hoch34. Diese sind viel schlimmer als die Juden35.
Sie bringen Unruhe in die Kirche36. Sie gefährden die nur unter
Schwierigkeiten bewahrte Einheit der Orthodoxen. Der grössere Teil der Herde
ist von der ansteckenden Krankheit noch verschont geblieben36, aber die
Zahl derer, die mit Juden in Kontakt treten, ein Stück Gemeinschaft mit
ihnen aufnehmen, ist sehr hoch38. Johannes ist sich wohl bewusst, wie
schädlich es sein muss, wenn das Gerücht sich verbreitet, viele Christen
hätten mit den Juden zusammen gefastet. Er fordert seine Zuhörer mit
Nachdruck auf, die Kette des Gerüchts zu unterbrechen. "Wenn einer

sagt, viele haben gefastet (mit den Juden), dann bring ihn zum Schweigen,
damit sich das Gerücht nicht verbreitet"39.

Die Zahl der christlichen Sympathisanten, die den Unterschied
zwischen Christen und Juden gering finden40, die das nach der Überzeugung
des Johannes Unvermischbare mischen, ist so gross, dass der Prediger sich

zu ungeheuerlichen Aussagen hinreissen lässt41. Das jüdische Interesse
dieser Brüder und Schwestern taxiert er als Desertion42. Er droht ihnen
den Ausschluss an43 und warnt sie, Christen, die jüdische Riten
praktizierten, blieben vom Himmel ausgesperrt44. Das sind keineswegs leere

Drohungen. Die Feuerworte des Johannes, die uns heute schmerzen, sind
nicht zu verstehen ohne die tiefe Sorge, die er um das Heil der ihm
anvertrauten Menschen trägt.

Die Äusserungen des Johannes sind zu sehen auf dem Hintergrund
der offensichtlich mehrheitlich guten Kontakte zwischen Christen und
Juden im Antiochien der achtziger Jahre45. Christen sehen Juden als
Weise an46. Jüdische Lehrer besitzen in den Augen dieser Christen mehr
Glaubwürdigkeit als die eigenen. Sie bitten sie um Auskunft über die
Leiden Christi. Wahrscheinlich waren es Fragen nach der Chronologie
der Passion Jesu, die hier diskutiert wurden47.

Juden verunsichern indes durch ihre Existenz auch viele Christen. Sie

lassen sich durch sie wie kleine Kinder in Schrecken versetzen48. Juden
treten mit Fragen an Christen heran: Warum beachtet ihr nicht mehr wie

146



früher die Fastenzeit? Warum haltet ihr nicht, wir euer Meister es hat, das
Gesetz?49. Juden wenden ein: "Das ist doch rein zum Lachen: Den einen
hat er das Versprechen gegeben, den andern hat er es gehalten; von den
einen stammte er ab, die andern führte er zum Heile; den Vorvätern der
Juden hatte er Verheissungen gemacht, ihre Nachkommen Hess er im
Stich und setzte Leute in den Genuss ihrer Güter, die ihn niemals vorher
gekannt hatten; jene mühten sich ab mit der Beobachtung des Gesetzes
und mit dem Lesen der Weissagungen der Propheten, und diese, die eben

von den Altären der Götzen hergekommen waren, erhielten den Vorzug
vor ihnen. Wo ist da das Walten einer Vorsehung zu erkennen?50. Für
schwierige Fragen wie die nach dem von den Christen als vestigium trini-
tatis interpretierten Plural in Gn. 3,5 Hessen die antiochenischen Juden
auswärtige Spezialisten kommen51.

Viele Christen haben einen tiefen Respekt vor den Juden und halten
ihre Lebensform für ehrwürdig und edel52. Die Christen respektieren die
Synagoge, weil dort das Gesetz und die prophetischen Bücher aufbewahrt
werden53. Sie gehen am Sabbat zur Synagoge, auch an den Festtagen. Die
jüdischen Feste - Johannes spricht besonder häufig vom Laubhüttenfest -
ziehen viele Christen an. Sie fasten mit den Juden zusammen und können
sich dafür auf alte Traditionen berufen54. Johannes gesteht auch zu, dass
dieses Fasten nicht an sich schlimm ist. Schlimm aber wird es, weil es die
Einheit der Kirche zerstört und den Beschlüssen des Konzils von Nicäa
zuwiderläuft55. Die Beobachtung gewisser Tage für das Fasten ist diesen
Christen aber wichtiger als die Einheit der Kirche, ihrer Mutter56. Nach
dem gemeinsamen Fasten festen diese Christen dann mit den Juden57. Sie

kommen, um das Schofarblasen zu hören und um am Jörn Kippur die
Jungen auf den öffentlichen Plätzen der Stadt mit nackten Füssen tanzen
zusehen58.

Christen gehen auch in die Synagoge, um sich dort von einem Partner

eine Aussage mit einem Eid bekräftigen zu lassen. Johannes hat mit
eigenen Augen gesehen, wie ein christlicher Mann eine Christin in eine

Synagoge zerren wollte. Zur Rede gestellt, erklärte er, in der Synagoge
abgelegte Eide seien besonders furchtbar59.

Die Synagoge im Stadtteil Kerateion. die die Juden nach dem Tod
Julians an die Christen abtreten mussten, enthielt die Reliquien der sieben
makkabäischen Brüder. Ihre Ausstrahlungskraft war so gross, dass die
Kirche sie nicht unterbinden, sondern nur sie übernehmen konnte. Die
Synagoge wurde in eine Kirche umgewandelt, die Makkabäer zu Heiligen
des christlichen Kalenders gemacht60.

Im Vorort Daphne ist in einer Synagoge die Grotte der Matrone
verehrt worden61. Zu dieser Synagoge gehen auch Christen in ihrer

147



Krankheit. Sie verbringen die Nacht vor dem Toraschrein im
Inkubationsschlaf62. Jüdische Aerzte und Heiler, Johannes nennt sie Zauberer
und Gaukler, werden auch in die Häuser gerufen63. Sie bezwingen Fieber
mit ihren Beschwörungsformeln und Zaubertränken64. Dass Kranke,
offensichtlich vor allem Fiebernde, wirklich geheilt werden, kann auch
Johannes nicht bestreiten65. Wie ernst die Lage ist, zeigt der verzweifelte
Rat, den er seine Hörern gibt: Sie sollten lieber sterben, als auf diese
Weise die Gesundheit zu erlangen66. Wer der Versuchung widersteht, sich

von einem Juden heilen zu lassen, ist einem Märtyrer zu vergleichen. Er
wird nach seinem Tod die besondere Zuwendung des Herrn erfahren67.

Zaubertränke und Amulette spielen eine Rolle, verschiedene magische

Praktiken werden angewendet. Tatsächlich finden sich unter den

Zauberpapyri rund zweihundert Texte aus dem Alten Testament, die als

Zaubersprüche Verwendung finden68. Die Archäologie hat viele Amulette
beigebracht. M. Margalioth hat 1966 ein Handbuch jüdischer Magie aus
dem 3. und 4. Jahrhundert veröffentlicht69. Dieses Buch lässt uns viel
besser verstehen, wie und bei welchen Gelegenheiten jüdische Magie
angewendet wurde. Johannes bekämpft diese Bräuche heftig70. Hauptzielpunkt

der chrysostomischen Kritik ist der Umstand, dass die Christen
damit in engen Kontakt mit der konkurrenzierenden Religion treten.
Johannes hatte indes mit seiner Kritik einen schwierigen Stand, denn die
Christen lebten ihrerseits ja auch mit Bräuchen, die magischen Hintergrund

hatten: Kreuzzeichen, Amulette, Evangelientexte, die um den Nak-
ken getragen oder im Schlafzimmer aufgehängt wurden71.

3. Reaktion des Johannes Chrysostomos

Kontakte zwischen Christen und Juden bekämpft Johannes Chrysostomos

mit grosser Vehemenz und mit allen Mitteln72. Er spricht seine

Zuhörer an : Ihr rennt im Geheimen zur Synagoge, die Juden werden
euch mit Spott empfangen73. Christus spricht: "Ihr eilt zu der Synagoge
dieser Juden, die meine Gebote übertreten"74. "Wie könnt ihr Gemeinschaft

haben mit diesen Menschen, die Christi Blut vergossen haben?" In
der zweiten seiner gegen die Christen mit jüdischen Sympathien
gerichteten Predigten sagt Johannes: "Habt ihr denn keine Scheu, nachdem
ihr euch mit diesen Menschen verbunden habt, die Christi Blut vergossen
haben, am heiligen Tisch, am kostbaren Blut teilzuhaben?"75. Die Juden
haben Christus gekreuzigt und schmähen ihn noch heute76. Sie nennen
ihn einen betrügerischen und gesetzlosen Menschen77. Sie sehen in ihm
ihren Feind78.

Die Juden halten unverrückt an ihrem Glauben und ihren Riten fest,
Christen aber rennen zu den Juden79. Diese werden sich das als Ruhm

148



anrechnen80. Die jüdischen Riten hatten wie auch das Gesetz wohl ihren
Kairos, aber jetzt ist eine andere Zeit81. Die jüdische Religion ist ausser
Kraft gesetzt, sie nimmt ein Ende. Die christliche Religion aber wird
blühen82. Gott hat sich wegen der Kreuzigung seines Sohnes von den
Juden abgewendet83. Er hat die Zerstörung des Tempels zugelassen, ja
bewirkt. Er hat die Feinde nicht wie in früheren Zeiten abgewehrt; denn

er hasst Israel84.

Johannes Chrysostomos argumentiert mit der jüdischen Geschichte.
Die Zentralisation des Kultes auf Jerusalem hat alle Opfer ausserhalb der
der Hauptstadt unmöglich gemacht. Passa darf nur hier gefeiert werden.
Mit der Zerstörung des Tempels, mit dem Untergang Jerusalems, dem
Verbot Hadrians für Juden, die unter dem Namen Aelia Capitolina neu
errichtete Stadt überhaupt zu betreten, ist dem Gottesdienst der Juden
jede Grundlage entzogen85. Gott selbst hat den Zugang zu den heiligen
Stätten verschlossen86. Aber die Juden folgen Gottes Willen nicht, sie

sind unbelehrbar87. Was heute bei den Juden geschieht, ist lächerlich88.
Die jetzigen Patriarchen sind eher Schankwirten und Händlern zu
vergleichen89. Rechtmässig gibt es weder Priester noch Opfer"0.

Ein weiteres Argument zieht Johannes aus dem Umstand, dass die
Juden drei Knechtschaften haben erleiden müssen. Jede hat Gott im voraus

anzeigen lassen. Das Ende der ersten und zweiten Knechtschaft haben
die Propheten angekündigt. Aber nirgends findet sich ein Hinweis darauf,
dass das jetzige Exil einmal zu Ende sein werde"1. Diese Frage hat grosses
Gewicht für Johannes. Die Juden, so behauptet er, redeten ständig von
der bevorstehenden Rückkehr nach Jerusalem"2. Die Rückkehr der Juden
nach Jerusalem, der Wiederaufbau des Tempels, die Wiederaufnahme des

Opferkultes, das alles müsste für Johannes und seine theologischen
Überzeugungen umstürzende Bedeutung haben. Denn für ihn ist zentral, dass

Gott selbst die Religion der Juden zur Seite geschoben hat, dass er an
ihrer Stelle die der Christen hat wachsen lassen. In diesem Kontext wird
verständlich, warum die Pläne Julians zum Wiederaufbau des Tempels
den Christen so bedrohlich erschienen ist93. Johannes schreibt in seiner
fünften Rede gegen die judaisierenden Christen, Kaiser Julian habe
gehofft, damit das Wort Christi ausser Kraft zu setzen, wonach es nicht
erlaubt sei, den Tempel wieder zu errichten"4.

Die Tatsache, dass die jüdische Religion weiterexistiert, blüht und
attraktiv ist, muss von diesem Ansatz her die eigene Religion in Frage
stellen. "Wenn die Riten und Bräuche der Juden ehrwürdig und erhaben
sind, dann sind die unseren Lüge", hält Johannes seinen Zuhörern entgegen,

um gleich anzufügen: "Wenn unsere (Religion) Wahrheit ist, und das
ist sie in Wahrheit, dann ist die der Juden voll Lug und Trug"95. Etwas

149



dazwischen gibt es nicht für Johannes. Nur eben: die Juden sind Träger
der heiligen Schriften96. Das ist für Johannes Grund tiefsten Hasses gegen
die Synagoge. Dort liegen das Gesetz und die Propheten, aber die Juden
glauben nicht daran, wie die Christen das tun97.

Johannes Chrysostomos trägt so heftige Angriffe vor, dass er sich

verteidigen muss gegen die Anklage, er spreche kritisch von den heiligen
Schriften. "Das sei fern, sie haben mich im Gegenteil zu Christus
geführt"98.

Die Persistenz, die Hartnäckigkeit der Juden, ihre Weigerung, sich
bekehren zu lassen, stellte letztlich den Weg, den Johannes und die anderen

Christen gegangen sind, in Frage. Die theologische Verunsicherung
musste mit der Verunsicherung durch die Präsenz der lebendigen
jüdischen Gemeinde in Antiochien stark wirken. Zudem war ja die Einheit
der othodoxen Mehrheit höchst labil.

Aus dieser Verunsicherung heraus, aus Angst entwickelt Johannes
seine ungeheuerlichen, widerlichen Anwürfe an die Adresse der Juden: die
Synagoge ein Wohnort der Dämonen, die Juden in ihrer Gier Schweinen
und Böcken gleich, usw. Die schauerlichsten Passagen folgen auffälligerweise

Abschnitten, in denen Johannes sich damit auseinandersetzt, dass

die Juden Antiochiens die Christen verunsichern99.

Man hat zu Recht betont, dass die überspannte Rhetorik des Chrysostomos

ihre Vorbilder hat in der antiken Rhetorik, vor allem in den
Reden des Libanios, z.Bsp. dessen Progymnasmata100. Es wird auch darauf

hingewiesen, dass die Reden wider die judaisierenden Christen zu den
Frühwerken des Kirchenvaters gehören, für die es typisch ist, dass hier
sehr extrem und ausschliesslich formuliert wird. So lassen die frühen
Äusserungen von Johannes zur Frage der Ehelosigheit eigentlich keinen
Raum für ein positives christliches Verständnis der Ehe. Das alles sei

nicht bestritten, aber gleichwohl gilt: die Reden gegen die Juden haben
ihre Wirkung getan. Vor allem in späteren Zeiten, als die faktische Stellung

der Juden sehr viel schwächer werden sollte als sie in den Jahren
386/87 in Antiochien war101.

Johannes setzt in seiner Argumentation gegen die Juden, wie wir
gesehen haben, das Alte Testament ein und zwar in höchst einseitiger
Weise. Was in diesen Schriften enthalten ist an Kritik, an Tadel und
Vorwürfen nimmt er auf und bündelt es in voller Schärfe gegen die Juden.
In den heiligen Schriften der Juden, zumal im Munde der Propheten,
finden sich ja unerhört harte Urteile über das Volk Israel, seine Untreue,
seinen Abfall. Auch die schweren moralischen Vorwürfe, die Johannes in
seinen Reden erhebt, haben alle einen alttestamentlichen Hintergrund bis
hin zur Anklage auf Kindermord102. Nur eben: diese Kritik ist eine Kritik

150



innerhalb des Hauses Israel. Wenn ein Aussenstehender sie aufnimmt und
zurückwirft, ist das etwas sehr anderes. Erst recht zu einem Missbrauch
gerät diese Verwendung des Altes Testaments unter der Feder des Johannes

und der der anderen Kirchenväter - er macht da keine Ausnahme -
durch den Umstand, dass er in seinen acht Reden die alttestamentliche
Kritik ausschliesslich auf die Juden deutet, die Verheissungen des Alten
Testaments aber ebenso ausschliesslich für die Christen in Anspruch
nimmt.

4. Reaktion der Zuhörer

Wie haben die Zuhörer von Johannes reagiert? Er geht an verschiedenen

Stellen seiner Reden darauf ein. Offensichtlich haben sie ihren Prediger

immer wieder merken lassen, dass er jetzt nach ihrem Empfinden zu
weit gegangen ist. Den Vergleich der Synagoge mit dem Theater finden sie

überzogen103. Johannes greift den Einwand auf, zeigt dann aber mit Hilfe
von Jer. 3,3 und 7,11, dass es noch schlimmer steht: Israel ist ein treuloses
Eheweib, sein Tempel eine Räuberhöhle104. Oder die Hörer wundern
sich, dass er das Fasten der Juden unrein nennt105. Sein Vergleich der
Zelte vom Laubhüttenfest mit einem Bordell wird nicht goutiert, ebenso

wenig die Behauptung, die Grotte der Matrone in Daphne sei nicht weniger

unrein als der dortige Tempel des Apoll106. Auch theologische
Einwände werden laut. Sollte der Vollzug der Beschneidung wirklich die

ganze Heilsökonomie in Christus für den Betroffenen wirkungslos
machen107?

Johannes aber hält diesen Einwänden gegenüber fest, dass es

zwischen christlichem und jüdischem Glauben keine Vermittlung gibt, dass

derjenige, der sich jüdischen Bräuchen und Riten anschliesst, der Früchte
des Glaubens verlustig gehe. Immer wieder schärft er ein, es sei Pflicht der
Christen, die irrenden Brüder zurückzuholen108. Dabei soll man auch
harte Vorwürfe brauchen, ja sogar Nötigung, Gewalt109. Sie sollen die
Irrenden zu überzeugen suchen, selbst auf die Gefahr hin, dass dann
Feindschaft entsteht110. Er fordert seine Zuhörer auf, ihm behilflich zu
sein. Er kennt die judaisierenden Brüder und Schwester ja nur zu einem
kleinen Teil111. Widerstrebende sind vor die Priester zu führen. Christen,
die mit den Juden fasten, soll man an seinen Tisch laden mit dem Ziel, sie

zum Brechen ihres Fastens zu bringen. Johannes scheint mit seinen Bitten
nicht gerade auf guten Boden gestossen zu sein. Man findet es peinlich,
andere bei den Priestern zu denunzieren112.

Johannes Chrysostomos hat wohl aufs Ganze gesehen wenig Erfolg
gehabt. In der fünften seiner Reden spricht er zwar von ersten Er-

151



folgen113, am Ende seiner langjährigen Wirksamkeit in Antiochien aber
bemerkt er in einer Predigt, noch immer gäbe es Christen, die mit den
Juden fasteten, den Sabbat hielten, die Grotte der Matrone in Daphne
besuchten"4. Im Antiochien der achtziger Jahre des 4. Jahrhunderts
haben offensichtlich viele Christen Kontakte gepflegt zu den Juden wie
andere (zum Teil wohl auch die gleichen) Kontakte aufrecht erhalten
haben zur heidnischen Religiosität115.

A. M. Ritter hat in seinem Beitrag zu Recht daraufhingewiesen, dass

mit den acht Reden des Johannes noch nicht alles gesagt ist zur Stellung
des grossen Kirchenvaters zu den Juden. Seine Polemik hat grundsätzlich
defensiven Charakter, auch wenn sie später dann in antisemitischer Richtung

ausgeschlachtet worden ist"6. Johannes selbst aber kann kein
Judenhasser gewesen sein. Wie wäre sonst zu verstehen, dass er mit Nachdruck

sagt, jedem Menschen in Not sei zu helfen, er sei Christ, Heide oder
Jude"7? Oder, dass er in seinem Brief an Papst Innozenz I. nach seiner

Absetzung schreibt, auch die hätten mitgetrauert, die nicht unmittelbar
betroffen waren, nicht die Orthodoxen allein, sondern auch die Juden118.
Und in der Predigt, die er nach seiner überraschenden Rückkehr aus dem
Exil gehalten hat, führt er aus, die Verfolgungen der Feinde hätten es

zustande gebracht, dass die Liebe zu ihm sich gesteigert habe. «Vordem
liebten mich nur die Meinen, jetzt aber ehren mich auch die Juden»110.

5. Theologische und psychologische Motive der chrysostomischen Polemik

Ziel meines Beitrags kann weder sein, Johannes Chrysostomos zu
entschuldigen, noch ihn zu verurteilen. Wir Christen haben aber nach
meiner Überzeugung die Aufgabe, die Schriften dieses Kirchenvaters wie
die der anderen Väter kritisch zu prüfen. Das gehört zu dem schwierigen
Prozess, in dem wir die Vergangenheit zur Kenntnis nehmen. Dabei werden

wir die dunklen Seiten unserer Geschichte kennenlernen und etwas
von den problematischen Möglichkeiten, die unser Glaube in sich birgt.

Wir haben zu fragen, welche Umstände dazu geführt haben, dass die
Kirche die antike Judenfeindschaft nicht nur übernommen, sondern sie so
verstärkt hat, dass sie vom fünften Jahrhundert an immer mehr zur Ideologie

geworden ist. Das zeigt sich am deutlichsten daran, dass es schliesslich

Antijudaismus/Antisemitismus auch dort gibt, wo gar keine Juden
sind.

Vor mehr als zwanzig Jahren schon hat der holländische Theologe K.
H. Miskotte geschrieben: die Kirche «hat verkündet, an die Stelle des

Gottesvolkes sei sie getreten; sie hat die Völker erzogen in einer fast

152



grenzenlosen Verachtung der Juden und sie nicht selten zum Program
aufgestachelt»120.

Hinter der Judenfeindschaft der Christen stehen theologische und
psychologische Motive, die oft miteinander verbunden sind. Johannes

Chrysostomos weist, was die Sicht der Juden betrifft, wie alle seine

Zeitgenossen, einen Verlust an biblischer Solidarität auf. Selbst Paulus hat mit
innerster Überzeugung daran festgehalten, dass ganz Israel gerettet wird.
Er hat Juden, die die Verheissungen an ihre Väter nicht in Jesus in Kraft
gesetzt gesehen haben, nicht vom Heil ausgeschlossen; er hat sie vielmehr
in die Hoffnung auf Erlösung miteingeschlossen. Chrysostomos interpretiert

Paulus, den er hoch schätzt121, einseitig antijüdisch122. Der Verlust
der biblischen Weite, verbunden mit der tödlichen Alternative, entweder
vertreten die Juden die Wahrheit und die Christen die Lüge oder aber die
Christen stehen in der Wahrheit und die Juden sind in der Lüge befangen,
der Verlust an biblischer Weite verbunden mit der genannten ausweglosen
Alternative führt bei unserem Kirchenvater zu seinen negativen Aussagen
über die Juden. Die Möglichkeit, die Bereitschaft, die eigene Position zu
relativieren, ist für die Zeit der Kirchenväter und für mehr als tausend
Jahre danach anscheinend noch nicht gegeben.

Besondere Schwierigkeiten bereitete den Christen dabei immer wieder

die Tatsache, dass ihr Glaube im jüdischen wurzelt. Das ist auch mit
Grund der grossen Sympathien, die offensichtlich sehr viele antiocheni-
sche Christen dem Judentum in ihrer Stadt entgegengebracht haben. Die
Irritation, die aus dem Bewusstsein, gemeinsame Wurzeln mit den Juden

zu haben, aufstieg, musste aber immer wieder auch Aggressionen .wecken.
Für die Legitimation ihnes Glaubens blieben die Christen auf die heiligen
Schriften der Juden angewiesen. Aus ihnen schöpften sie die Kraft, das
Schicksal des gekreuzigten Jesus von Nazareth nicht als Scheitern seiner

Sendung durch Gott verstehen zu müssen. Von ihnen her interpretierten
sie vielmehr seinen ganzen Weg bis hin zum Kreuz im Lichte der Treue
Gottes. Doch eben nur die Christen taten das, während die Juden anderes

aus der Schrift lasen und ihren Weg aus ihr gewannen. Es ist in diesem

Zusammenhang sehr bezeichnend, dass Johannes Chrysostomos den
Umstand, dass in den Synagogen die Tora und die Bücher der Propheten
liegen, als tiefsten Grund für seinen Hass bezeichnet123.

Wichtig sind sicher auch die enttäuschten Hoffnungen, oder besser

Erwartungen, Illusionen der Christen. In der Frühzeit, dann aber auch
nach der grossen Wende unter Konstantin und Theodosius war die
Erwartung stark, ganz Israel würde sich der Kirche anschliessen. Enttäuschte

Hoffnung aber schlägt leicht um in Hass.

Im Verhältnis der Christen zu den Juden — das haben meine
Ausführungen wohl zeigen können — hat auch Angst mitgespielt, Angst, die

153



eigene Position sei nicht zu halten, wenn Juden weiter Juden bleiben.
Heiden, die zum Heil kommen, kommen es durch Christus. Dieser eine
Punkt der Identität muss mit allen Mitteln verteidigt werden. Die Tatsache,

dass die Juden am Alten Testament festhalten, das gleichzeitig
Grundlage des christlichen Glaubens ist, wirkt auf die Christen verunsichernd.

Dass die Juden sich weigern, in der neugefundenen christlichen
Identität auch ihr Heil zu ergreifen, weckt in den Christen Panik. Panik
aber wird später umschlagen in Vernichtungswunsch124.

6. Schritte im christlich-jüdischen Dialog

Schritte nach vorn sind uns nur dann möglich, wenn wir bereit sind,
uns über die Vergangenheit schonungslos aufzuklären und sie kritisch zu
reflektieren.

Christliches Verständnis der Juden heute ist stark mitbestimmt durch
Meinungen, die frühere Autoren wie z.B. Johannes Chrysostomos vertreten

haben, auch wenn uns das gar nicht mehr bewusst ist. Das waren,
jedenfalls was die Zeit der Alten Kirche betrifft, Autoren, die sich von den
Juden abgrenzten, im Zuge der Identitätsfindung vielleicht abgrenzen
mussten. Schritte nach vorn sind auch Schritte des Erwachsenwerdens der
Christen. So dass unser Verhältnis zu den Wurzeln unseres Glaubens
nicht mehr bestimmt ist durch enttäuschte Hoffnungen, durch Illusionen
und Angst. Schritte nach vorn sind darum auch Schritte, die weitergehen
müssen als unsere theologischen Vorfahren und Lehrer gegangen sind.
Selbst Karl Barth, der uns in vielem vorbildlich ist, spricht rückblickend
— sehr kritisch — von einer irrationalen Aversion bei seinen Begegnungen

mit Juden125. Barth ist uns auch in seiner Bereitschaft, sein «gewisser-
massen allergisches Reagieren» zu kritisieren, vorbildlich. Diese Allergie
hat auch sein theologisches Denken über Israel mitbestimmt. Der alte
Barth hat aber in seinem schönen Bändchen «Ad limina apostolorum»
(1967) wegweisende Sätze formuliert, in denen er vom Alten Testament
als der «Urgestalt der einen Gottesoffenbarung» spricht126. Was das
bedeutet, müssen wir noch theologisch ausarbeiten. In der Exegese sind wir
schon weit gekommen, die systematische Verarbeitung aber erweist sich
als schwierig.

Als Grundfrage stellt sich: wie können wir Christen über Jesus so

reden, dass dabei deutlich wird, dass wir im Glauben an ihn zum Glauben
an den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs gekommen sind? Da liegen
noch eine Reihe von schwierigen theologischen Problemen vor uns, die

anzupacken aber dringlich ist127.

154



ANMERKUNGEN

1. Vortrag anlässlich der 40. Jahresversammlung der Christlich-Jüdischen
Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz am 8. November 1986 in St. Gallen.

2. Die Werke ediert in Palrologia Graeca 47-64. In Übersetzung in der Bibliothek der
Kirchenväter (1. und 2. Aull.). Die acht Reden gegen die Juden sind zum letzten
Mal von J. A. Cramer 1749 ins Deutsche übersetzt worden. Eine neue Übersetzung
für die Bibliothek der Griechischen Literatur ist geplant.

3. Oratio 11; vgl. auch Ammianus Marcellinus. Römische Geschichte XII.9.14. Zur
Rede des Libanios s. A. J. Festugière. Antioche païenne et chrétienne. Libanius.
Chrysostome et les moines en Syrie. Paris 1959. Weiter: G. Downey. Antioch in the

age of Theodosius the Great. Oklahoma 1962.

4. Ambrosius, Brief 40.6.10: «Soll (allen Ernstes) dem Unglauben der Juden ein Platz
geschaffen werden auf Kosten der Kirche?» schreibt Ambrosius. B. Kötting. Die
Entwicklung im Osten bis Justinian in: Kirche und Synagoge, hrsg. Rengstorf und
Kortzfleisch. Bd. I, 1968, S. 151; J.R. Palanque, Saint Ambroise et l'Empire
romain. 1933, S. 205-227.

5. de stat. h. 21.1 (49,213).

6. Rudolf Brandie. Matth. 25, 31-46 im Werk des Johannes Chrysostomos. Ein
Beitrag zur Auslegungsgeschichte und zur Erforschung der Ethik der griechischen
Kirche um die Wende vom 4. und 5. Jahrhundert. Beiträge zur Geschichte der
biblischen Exegese, Bd. 22, 1979. S. 77.

7. Brändle, S. 80.

8. Libanios. Or. 2.31: «Manch einer würde gern die Götter mit Gaben ehren: aber er
weiss: was er zum Tempel bringt, gerät in fremde Hände.» (Zitiert nach Libanios,
Autobiographische Schriften, ed. P. Wolf. 1967. S.I33).

9. Tisamenos war Consularis Syriae mit Sitz in Antiochien. Er war unbeliebt. Libanios

wandte sich seinetwegen an den Kaiser (Or. 33).

10. Acht Briefe aus den Jahren 388-93 sind erhalten, s. M. Stern. Greek and Latin
Authors on Jews and Judaism, Vol. II, Jerusalem 1980. S. 589 ff. Der Adressat ist
nicht mit Name genannt. Wahrscheinlich handelt es sich um Gamaliel V. (s. Stern.
S. 583).

11. Libanios. Wege der Forschung 621, hrsg. G. Falorous u. T. Krischer. S. IX ff.

12. Josephus, De Bello Judaico VII. 3,3.

13. C.H. Kraeling, The Jewish Community at Antioch. JBL 51 (1932). S. 130-160; A.
v. Harnack. Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten. 1924, S. 5ff; W.A. Mceks and R. Wilken, Jews and Christians in
Antioch. Society of Biblical Literature Sources for Biblical Study, 13. Missoula.
Mont. 1978. Die Zahl von rund 45'000 Juden in Antiochien entspricht den
Schätzungen Harnacks, der etwa 15% Juden in Syrien annimmt. Im römischen Reich
insgesamt mögen es rund 7% gewesen sein. Zum Vergleich: Deutsches Reich 1924
rund 1%; Österreich-Ungarn vor dem 1. Weltkrieg ca. 4.75%.

14. S.Stern. Vol. II. S. 584f.

15. R.L. Wilken. John Chrysostom and the Jews. Rhetoric and Reality in the late 4th
century. 1983, S. 57.

155



16. M. Simon, La polémique antijuive de Saint Jean Chrysostome et le mouvement
judaïsant d'Antioche, Mélanges Franz Cumont, Annuaire de l'Institut de Philologie

et d'Histoire Orientales et Slaves, vol. 4, 1936, S. 403-421. Wieder abgedruckt in
M. Simon, Recherches d'Histoire Judéo-Chrétienne, Etudes Juives VI, 1962, S.

140-153, zu den Synagogen in Antiochien s.S. 144.

17. G. Downey, A History of Antioch in Syria from Seleucus to the Arab Conquest,
1961, S. 110; John Chrysostom. Discourses against judaizing Christians, edited by
P. Harkins, The Fathers of the Church 68, Washington 1979, S. XLIV.

18. Wilken betitelt einen Abschnitt in seinem Buch über John Chrysostom bezeichnen¬
derweise «Not yet the Christian Era» (S. 29).

19. Zu den verschiedenen Synoden von Elvira (ca. 306/312); Nicäa (325); Antiochien
(341) s. das Register bei K.J. v. Hefele, Histoire des conciles. Weiter: Denise
Judant, Du Christianisme au Judaïsme. Les conversions au cours de l'histoire,
1981. Die Synode von Elvira verbietet u.a., dass Christen Felder und Früchte
durch Juden segnen lassen.

Zur kaiserlichen Gesetzgebung s. K.-L. Noelhlichs, Die gesetzgeberischen
Massnahmen der christlichen Kaiser des vierten Jahrhunderts gegen Häretiker, Heiden
und Juden 1971. Es gab indes auch gesetzliche Bestimmungen, die die Rechte der
Juden gegen christliche Übergriffe verteidigten, s. Chantal Vogler, Les Juifs dans le

Code Théodosien, in: Les Chrétiens devant le fait juif, éd. J. Le Brun, Point
théologique 33, 1979, S. 35-74.

20. Oratio 30,28f.

21. Adv. Jud. Or. 1,4(48,849).

22. Johannes richtet seine erste Predigtreihe gegen die Anhomöer, eine arianische
Gruppierung. Er sieht zwischen ihnen und den Juden eine Verwandtschaft, sie

bestreiten beide die Gottheit Christi, adv. Jud. Or. 1,1 (48,845). R. Lorenz, Arius
judaizans? 1979; U.M. Gwatkin, Studies of Arianism, 1882.

23. Dieses Schisma erwies sich als hartnäckig. Rom anerkannte Paulinus und nicht
Flavian. Erst nach dem Tod des Paulinus und dessen Nachfolger sollte es Johannes,

inzwischen Bischof von Kostantinopel, im Jahre 398 gelingen, die Sache mit
Rom ins Reine zu bringen.

24. Adv. Jud. Or. 3,1 (48,863).

25. Adv. Jud. Or. 7.3 (48, 920).

26. S. dazu den in Anm. 16 genannten Artikel von M. Simon, ferner A.-M. Malingrey,
La controverse antijudaïque dans l'oeuvre de Jean Chrysostome, in: De l'antiju-
daïsme classique à l'antisémitisme contemporain, cd. V. Nikiprowetzky, Lille 1979,
S. 87-104; K.A.D. Smelik, John Crysostom's homilies against the Jews, NedTHT
39 (1985), S. 194-200; A. M. Ritter, Erwägungen zum Antisemitismus in der Alten
Kirche. Johannes Chrysostomos, 'Acht Reden wider die Juden.' In: Bleibendes im
Wandel der Kirchengeschichte, ed. B. Moeller und G. Ruhbach, 1973, S. 71-91.

27. De incompr. 1,6 (SC 28bis, S. 130).

28. Adv.Jud. Or. 1,1 (48,8440-

29. De incompr. II, 12f (SC 28 bis, S.142). Ferner Adv. Jud. Or. 4,3 (48, 875); Or. 1,1

(48, 844). Zur Reihenfolge der Reden s. Wilken, John Chrysostom, S. 67, Anm. 3.

30. Adv. Jud. Or. 1,1 (48,845).

31. Adv. Jud. Or. 1,1 (48,844).

156



32. Adv. Jud. Or. 3,1 (48,861).

33. Adv. Jud. Or. 4-8 (48,871-942).

34. Adv. Jud. Or. 1,1 (48,844); 1,5 (48,850); 2;1 (48,857); 3,1 (48,862); 7,6 (48,926), etc.

35. Adv. Jud. Or. 4,3 (48,875); 4,7 (48,882).

36. Adv. Jud. Or. 4,4 (48,876); 3,1 (48,863).

37. Adv. Jud. Or. 3,1 (48,862).

38. Das griechische Wort (koinoneo), das Johannes häufig verwendet, bezeichnet die
innige religiöse Gemeinschaft.

39. Adv. Jud. Or. 8,4 (48,933).

40. Adv. Jud. Or. 4,3 (48,875). Sie finden, Christentum und Judentum seien doch «ein
und dasselbe».

41. S. dazu u. S. 10.

42. Adv. Jud. Or. 7,6 (48,928).

43. Adv. Jud. Or. 2,3 (48,862).

44. Adv. Jud. Or. 8,5 (48,935).

45. Das schimmert auch in den Reden von Johannes durch, z. Bsp. Or. 1,6 (48,952).

46. Adv. Jud. Or. 3,3 (48, 865).

47. Adv. Jud. Or. 3,6 (48,870).

48. Adv. Jud. Or. 1,3 (48,848).

49. Adv. Jud. Or. 3,3 (48,864.866).

50. In ep. ad Rom. h.17 (16),2 (60,551).

51. Genesis Rabba 19,4; cf. Johannes Chrysostomos, Adv. Jud. Or. 7,3 (48,919).

52. Adv. Jud. Or. 1,3 (48,847). Das griechische Wort semnos: ehrwürdig, ehrbar,
ehrfurchtgebietend, heilig ist das Stichwort, mit dem diese Christen die Feste der
Juden, ihre rituellen Bäder, ihr Brauchtum, kurz die jüdische Religion bezeichnen.
Viele Stellen, cf. Or. 1,4 (48,848); 1,6 (48,852); 1,7 (48,853); ad. ilium. .cat. 1,2

(49,225s), etc.

53. Adv. Jud. Or. 1,5 (48,850); 6;6 (48,913).

54. Adv. Jud. Or. 3,6 (48,869).

55. Adv. Jud. Or. 3,6(48,872).

56. Adv. Jud. Or. 3,5 (48,869).

57. Adv. Jud. Or. 1,7 (48,854). Aus dem Fasten haben die Juden ein Fest gemacht: Or.
1,2 (48,846).

58. Adv. Jud. Or. 1,5 (48,851). Zum Tanzen: Or. 1,2 (48,846); 1,4 (48,846). Zum
Tanzen am Versöhnungstag s. M. Taan IV, 8.

59. Adv. Jud. Or. 1,3 (48,847s.).

60. W. Bacher, Jüdische Märtyrer im christlichen Kalender, in: Wissenschaft des Ju¬

dentums im deutschen Sprachbereich, hrsg. K. Wilhelm, Bd. II, 1967, S. 595-607;
Simon, La polémique antijuive, S. 147ff.

61. Adv. Jud. Or. 1,6 (48,852). Hinter dieser Matrone steht offensichtlich eine alte
Muttergottheit. Vgl. auch in ep. ad Tit. h.3,2 (62,679).

157



62. Adv. Jud. Or. 1,6 (48,852).

63. Adv. Jud. Or. 8,6 (48,936).

64. Adv. Jud. Or. 8,6 (48,936).

65. Adv. Jud. Or. 8,5 (48,935); cf. Or. 1,7 (48,854); 8,7 (48,937).

66. Adv. Jud. Or. 8,5 (48,935).

67. Adv. Jud. Or. 8,7 (48,939).

68. L. Blau, Das altjüdische Zauberwesen, Berlin 1914; A.A. Barb, The Survival of
Magic Arts, in: The conflict between Paganism and Christianity in the fourth
century, ed. by A. Momigliano, 1963, S. 100-125. Ferner Wilken, John Chryso-
stom, S.83-88.

69. M. Margalioth, Sepher Ha-Razim: A Newly Recovered Book of Magic from the
Talmudic Period, Jerusalem 1966 (in hebräischer Sprache. Bibliographiert in:
Wilken, John Chrysostom, S. 176).

70. Adv. Jud. Or. 8,7 (48,937).

71. Chrys. in ev. Mt. 72 al. 73,2 (58,669); de stat.h. 19,4 (49,196). B. Wyss, Johannes
Chrysostomos und der Aberglaube, in: Heimat und Humanität, Festschrift für K.
Meuli, Schweiz. Archiv für Volkskunde 47 (1951), S. 262-274.

72. Johannes gibt an verschiedenen Stellen seiner gegen diese Christen mit jüdischen
Sympathien gerichteten Predigten eine Art von Summar möglicher judaisierender
Handlungen: das Laubhüttenfest verfolgen, in die Synagogen gehen, zum Heiligtum

der Matrone hinaufsteigen, mit den Juden zusammen Sabbat feiern und
fasten, kurz jüdische Riten beachten: Or. 1,8 (48,855). Es gibt Christen, die auf
tausend verschiedene Arten judaisieren: Or. 8,5 (48,934); cf. auch Or. 8,6 (48,936);
Christen, die jüdischen magische Praktiken anwenden. Or. 8,7 (48,938). Unter
gewissen Christen stand offensichtlich sogar die Beschneidung zur Diskussion: Or.
2,1 (48,858).

73. Adv. Jud. Or. 8,8 (48,941).

74. Adv. Jud. Or. 6,7(48,914).

75. Adv. Jud. Or. 2,3 (48,861).

76. Adv. Jud. Or. 8,5 (48,934).

77. Adv. Jud. Or. 5,3 (48,887).

78. Adv. Jud. Or. 5,1 (48,884).

79. Adv. Jud. Or. 4,3 (48,875s).

80. Adv. Jud. Or. 1,5 (48,851).

81. Adv. Jud. Or. 4,3 (48,876). Das Gesetz ehrt man am besten, wenn man es wie einen
Greis, der ausser Dienst ist, ruhen lässt: Or 7,1 (48,915).

82. Adv. Jud. Or. 5,12(48,902).

83. Adv. Jud. Or. 6,3 (48;908).

84. Adv. Jud. Or. 6,3 (48,908); 6,7 (48,915); 6;4 (48,909).

85. Adv. Jud. Or, 3,3 (48,865); 4,4 (48,878);4,6 (48,881); 7,2 (48,917).

86. Adv. Jud. Or. 4,6 (48,879).

87. Adv. Jud. Or. 3,2 (48,864).

88. Adv. Jud. Or. 6,6 (48,911).

158



89. Adv. Jud. Or. 6.5 (48,911). Mit dieser Schmähung steht in starker Spannung die
Wertschätzung, deren sich der Patriarch bei Libanios erfreut. s.o.S.3. In kaiserlichen

Reskripten wird der Patriarch als vir clarissimus et illustris angesprochen, s.

Wilken. John Chrysostom. S.60.

90. Adv. Jud. Or. 6.5 (48,912); 5.12 (48,904).

91. Adv. Jod. Or. 5.5 (48. 890s.); 5.6 (48.892s.).

92. Adv. Jud. Or. 7,1 (48,916).

93. Zur Diskussion, wie weit diese Pläne gediehen sind und ob mit den Arbeiten
begonnen worden ist oder nicht, s. M. Adler. Kaiser Julian und die Juden in: Julian
Apostata. hrsg. R. Klein. WdF 509. 1978, S. 48-111; J. Vogt. Kaiser Julian und das
Judentum. Morgenland 30. 1933. Der heidnische Historiker Ammianus Marcellinus

spricht von furchtbaren Flammenbündeln, die bei den Fundamentierungsar-
beiten aus dem Fels geschossen seien. Römische Geschichte 23..1.3. Die Bemühungen

zum Wiederaufbau des Tempels gingen von Antiochien aus. s. Vogt. S.46ff.

94. Adv. Jud. Or. 5.11 (48.901).

95. Adv. Jud. Or. 1,6 (48,852).

96. Adv. Jud. Or. 1.5 (48.850); 1,6 (48.852); cf. Augustin. Enarr. in Ps 56.9.

97. Adv. Jud. Or. 1.5 (48,850).

98. Adv. Jud. Or. 1,6 (48.852).

99. Adv. Jud. Or. 1.4 (48.848s.); cf. 6,7 (48.915).

100. Ritter. Erwägungen, S. 80.

101. Zur Rhetorik des Chrysostomos s. den glänzenden Abschnitt von Wilken, John
Chrysostom, S. 123ff: «The Rhetoric of Abuse and Christian Theology». Zu
untersuchen wäre vor allem der Einfluss. den Chrysostomos auf die orthodoxen Kirchen
in ihrer Stellung zu den Juden ausübte, s. P. Hauptmann. Russische Christenheit
und Ostjudentum in: Kirche und Synagoge, II, hrsg. Rengstorf und Kortzfleisch. S.

639-667, Zu den acht Reden des Chrysostomos s. S. 642.

102. Vgl. Lev. 20: Jer. 32 und weitere Stellen. Bei Chrys. Adv. Jud. Or. 1.6 (48.852); 3,3

(48.866).

103. Hinter diesem Vergleich steckt wohl ein Wortspiel, auf das Simon. Verus Israël, S.

260 hingewiesen hat. Skänä bedeutet griechisch Theaterbühne, skänai aber Tabernakel.

104. Adv. Jud. Or. 1,2s. (48,847).

105. Adv. Jud. Or. 2,1 (48,857).

106. Adv. Jud. Or. 7,1 (48,915); 1.6 (48.852).

107. Adv. Jud. Or. 2,1 (48.858).

108. Adv. Jud. Or. 2.1 (48.857); 3.6 (48.870).

109. Adv. Jud. Or. 1.4(48.849).

110. Adv. Jud. Or. 4.7 (48.882).

111. Adv. Jud. Or. 4,7(48.881).

112. Adv. Jud. Or. 7,6 (48,927); 1,8 (48.856).

113. Adv. Jud. Or. 5,1 (48.883).

114. In ep. ad Tit.h. 3,2 (62.679).

159



115. In der eben erwähnten Predigt zum Titusbrief spricht Johannes auch von Christen,
die heidnische Heiligtümer besuchen. Von ihnen gilt wie von den judaisierenden
Christen, was Simon. La polémique, S. 1421'treffend schreibt: «Ils ont simplement,
pour multiplier les chances du salut, multiplié les rites.».

116. S. Ritter, Erwägungen, S. 89.

117. In ep. ad Hebr. h.10,4 (63.88).

118. Ep. ad Innoc. 1,3 (52,533).

119. Or. post red. ab exsil. hab. (52,439).

120. Wenn die Götter schweigen 1963, S. 318.

121. Johannes hat zu sämtlichen Paulusbriefen Predigtreihen gehalten und eine eigene,
besonders dem Apostel gewidmete Predigtreihe veröffentlicht: De laudibus saneti
Pauli apostoli homiliae 1-7 (SC 300).

122. Das geht so weit, dass Johannes bei seiner Auslegung vom Rom. I I sogar behaup¬
ten kann, Paulus habe das kurz zuvor Gesagte (Röm.l 1,18) nicht ernst gemeint, in

ep. ad Rom. h. 20 (19) ,5 (60,589).

123. S.o.S.10.

124. S. dazu Th. Bonhoeffer, Ursprung und Wesen der christlichen Seelsorge, München
1985, S. 27f. Er schreibt, der Einzigkeit Christi als Heilsmittler sei eine höllische
Destruktivität eingebaut.

125. In einem Brief an Fr.-W. Marquandt vom 8.9. 1967. Briefe 1961-68, S. 420.

126. S. 40.

127. Erst nach Abschluss dieses Manuskripts bin ich von einem jüdischen Freund auf
die kleine Schrift von Leonard Ragaz hingewiesen worden: «Judentum und
Christentum. Ein Wort zur Verständigung», Zürich 1922. Eine erstaunlich hellsichtige
Schrift, die viele Ansätze zum Weiterdenken in sich birgt.

160


	Christen und Juden in Antiochien in den Jahren 386/87 : ein Beitrag zur Geschichte altkirchlicher Judenfeindschaft

