Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Christen und Juden in Antiochien in den Jahren 386/87 : ein Beitrag zur
Geschichte altkirchlicher Judenfeindschaft

Autor: Brandle, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961437

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961437
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christen und Juden in Antiochien
in den Jahren 386/87.

Ein Beitrag zur Geschichte
altkirchlicher Judenfeindschaft

von Rudolf Briindle

Zu den Voraussetzungen des Dialogs zwischen Christen und Juden
gehort die Reflexion der Vergangenheit. Dieser Vorgang ist schmerzlich,
er lasst uns Christen oft die Schamrote ins Gesicht steigen.

Mit meinem Beitrag! richte ich gewissermassen die Lupe auf einen
bestimmten Punkt zu einer bestimmten Zeit: auf Antiochien in den Jahren
386/87 und frage nach der Bedeutung dieser Stadt in diesem Zeitraum fiir
die Beziehung zwischen Christen und Juden.

In einem ersten Teil werde ich die Stadt Antiochien schildern, ihre
Bewohner, die aktuellen Ereignisse. In einem zweiten Teil, es ist der brei-
teste, werde ich die in dieser Stadt starke Bewegung der judaisierenden
Christen, d.h. der Christen mit Sympathien zum Judentum darstellen. Der
dritte Teil befasst sich mit der heftigen Reaktion des Johannes Chrysosto-
mos auf diese Bewegung. Johannes, die Nachwelt hat ihm den ehrenden
Beinamen Goldmund (Chrysostomos) gegeben, ist ums Jahr 350 in Anti-
ochien geboren, wird 386 Priester der antiochenischen Kirche. Hunderte
seiner Predigten sind erhalten, auch seine acht Reden gegen die Christen
mit jlidischen Neigungen?. Im Jahr 397 wird er Bischof von Konstantino-
pel. 404 muss er ins Exil, vor allem auf Grund seiner sozialkritischen
Predigten. Im vierten Teil meines Vortrags gehe ich kurz auf die Reaktion
der Zuhorer des Johannes auf die scharfen Angriffe ihres Predigers ein.
Im fiinften Teil versuche ich, die theologischen und psychologischen Hin-
tergriinde der chrysostomischen Polemik zu erhellen. Den Schluss bilden
ein paar Gedanken liber mégliche Schritte im christlich-jiidischen Dialog.

Prof. Dr. Rudolf Brindle, Ordinarius fiir Neues Testament und alte Kirchengeschichte
an der Theol. Fakultidt der Universitit Basel. Adresse: Feierabendstr. 7, CH-4051 Basel.

142



1. Antiochien am Orontes

Heute eine Stadt mit rund 70’000 Einwohnern (Antakya, in der Tiir-
kei, nahe der syrischen Grenze), war in der Antike eine der grossten
Stddte des romischen Imperiums, die Metropole Syriens. Den Glanz die-
ser Stadt, die Schonheit der sie umgebenden Landschaft, ihre Bedeutung
als Zentrum von Handel und Kultur hat Libanios (314-393) in einer
seiner Vaterstadt gewidmeten Rede begeistert gepriesen®. Dank den Re-
den dieses heidnischen Rhetors, den Werken des Kaisers Julian, der den
grossten Teil seiner kurzen Regierungszeit in Antiochien verbracht hat,
dank der Romischen Geschichte des Ammianus Marcellinus, der aus
dieser Stadt stammte und vor allem auf Grund der zahlreichen Predigten
und anderer Schriften des Johannes Chrysostomos sind wir iiber die Ge-
schichte dieser Stadt in der zweiten Halfte des vierten Jahrhunderts aus-
serordentlich gut informiert.

Ein paar Daten und Ereignisse seien benannt, damit wir das Umfeld
der uns interessierenden Jahre 386/87 besser erfassen. Julian, die Christen
nannten ihn spater Apostata, den Abtriinnigen, versuchte, den Lauf der
Geschichte zu korrigieren. Mit grossem Eifer, die Antiochener beldchelten
ihn deswegen, setzte er sich fiir die Wiederbelebung der heidnischen Kulte
ein. Die Kirche traf er vor allem mit einem Berufsverbot flir christliche
Lehrer. Er fiel im Kampf gegen die Perser im Jahre 363. Sein frither Tod
erschien den Christen als ein Zeichen gottlicher Vorsehung.

In den Jahren, von denen im folgenden die Rede sein soll, regierte in
der ostlichen Reichshilfte Theodosius, der gegen Ende seines Lebens
dann noch kurze Zeit Uiber das Gesamtreich herrschen sollte (394/95). Im
Jahre 380 hatte er das Edikt ”Cunctos populos™ verabschiedet, auf Grund
dessen das Christentum zur Staatsreligion wurde.

Im Sommer 388 kam es zum Brand der Synagoge von Kallinikon am
Euphrat; die Christen der Stadt hatten sie in Brand gesteckt. Theodosius
verfiigte, die Synagoge solle auf Kosten der ortsansassigen Christen wie-
der aufgebaut werden. Ambrosius von Mailand widersprach indes in
dieser Frage dem Kaiser mit so grosser Vehemenz, dass dieser schliesslich
nachgab. Die Synagoge am Euphrat blieb Ruine*.

Wichtigstes Ereignis der Jahre 386/87 in Antiochien ist der Sdulen-
aufstand. Ende Februar 387 kommt es wegen Steuerfragen zu einem
Aufruhr in der Stadt. Die Standbilder der kaiserlichen Familie werden
umgestiirzt und durch die Strassen der Stadt geschleift. Kaum ist der erste
Rausch verflogen, packt Entsetzen die Bevolkerung. Kaiserliche Beamte
iibernehmen die Regierung, Exekutionen finden statt. Die Bevolkerung ist
alarmiert durch die Nachricht, ein kaiserliches Heer sei im Anmarsch.

143



Theodosius war fiir seine heftigen Reaktionen gefiirchtet. Drei Jahre spi-
ter wird er den Befehl zu einem Massaker in Saloniki geben, dem ein paar
tausend Menschen zum Opfer fallen werden. Am 7. Marz 387 reist Bi-
schof Flavian ab nach Konstantinopel. Er soll dort Gnade erwirken. Die
ganze Stadt zittert. Christen, Heiden und Juden begleiten den Bischof mit
ihren Wiinschen und Gebeten’. Flavian kann die Gefahr abwenden, der
Kaiser lasst sich besdnftigen. Die Inhaftierten werden begnadigt, die Stadt
ist befreit von ihrer Angst.

Antiochien zahlt in diesen Jahren rund 300’000 Einwohner®. Die
Christen bilden wohl die knappe Mehrheit”. Die heidnischen Traditionen
aber sind noch stark und bestimmen weitgehend Schulwesen und Kultur.
Noch schiitzt die Statue der Tyche, der Stadtgottin, Antiochien. Noch
stehen die alten Tempel, Opfer werden allerdings keine mehr vollzogen®.
Der Stadtprafekt Tisamenos ist Heide®. Zwischen den verschiedenen
Gruppen der Bevolkerung herrscht ein reger Austausch. Libanios korre-
spondiert mit dem Patriarchen der Juden'®. Johannes, der bei Libanios
Rhetorik studiert hat, zeigt in seinen Predigten den Einfluss des Meisters.
Umgekehrt sind in den Schriften des Libanios Einfliisse christlichen
Sprachgebrauchs nachzuweisen!!.

Juden in Antiochien

Antiochien war ein wichtiges Zentrum der Juden nach der Zer-
storung des Tempels. Aber schon von altersher genossen die Juden Sym-
pathien in dieser Stadt!2. Thre Zahl wird auf rund 45’000 geschatzt!3. Die
Juden in Antiochien gehorten verschiedenen sozialen Schichten an wie die
Christen und Heiden auch. Libanios spricht von Juden, die sein Land
bearbeiten'*. Von Inschriften und Mosaiken kennen wir aber auch die
Namen vornehmer Juden. Diese waren integriert in die Gesellschaft der
damaligen Zeit und ihre Kultur!s. Die jidische Gemeinde in Antiochien
bildete eine eigene Korperschaft (Politeia). An ihrer Spitze stand ein Ar-
chon. In der Stadt gab es mehrere Synagogen!®. Mindestens eine lag im
Villenvorort Daphne. Eine im Stadtteil Kerateion gelegene Synagoge — sie
enthielt die Gebeine der makkabdiischen Briider — hatten die Juden nach
dem Tode Julians (363) an die Christen abtreten miissen!”.

Der durch das Edikt des Theodosius bewirkte Wechsel wird meist zu
abrupt gedacht!8. Die Stellung der Juden blieb im 4. Jahrhundert zumin-
dest an den meisten Orten noch unveridndert. Im Verlauf des 5. Jahrhun-
derts sollte dann vieles anders werden. Noch 391 aber bauen die Juden
der Nachbarstadt Apamida am Orontes eine neue Synagoge. Allerdings

144



haben verschiedene Synoden schon im 4. Jahrhundert Bestimmungen
gegen die Juden erlassen. Ziel dieser Bestimmungen ist aber in der Regel,
und das ist bezeichnend, die Christen vor jiidischen Einfliissen abzuschir-
men'?.

Christen in Antiochien

Die Christen bildeten die knappe Mehrheit, aber siec waren unter sich
zerrissen. Zudem waren viele der Neubekehrten in ihren Herzen Heiden
geblieben, wie Libanios nicht ohne Genugtuung betont??. Johannes Chry-
sostomos spricht von halben Christen, die die Namen von Reitpferden
und Wagenlenkern besser kennen als die Propheten des Alten Testa-
ments?!, Die Partei der Arianer ist hier noch stark??, obwohl ihr Bischof
Dorotheus 381 die Stadt hatte verlassen mussen. Rund 10% der Orthodo-
xen halten zu Bischof Paulinus, so dass es zwel rechtgliubige Bischoéfe in
Antiochien gibt??. Daneben gibt es auch Markioniten und Manichier.
Alles in allem: eine hochst fragile Mehrheit der Christen und eine in sich
gefihrdete Einheit der Orthodoxen. Johannes ruft denn auch aus in einer
seiner gegen die judaisierenden Christen gerichteten Predigten: “Gibt es
denn nicht schon genug Hiresien!”?#. Er flihrt an drei Fronten einen
Kampf: gegen Heiden, Hiretiker und Christen mit Sympathien zu Juden
und jiidischem Leben?3,

2. Judaisierende Christen in Antiochien?®

Johannes ist von seinem Bischof im Februar 386 zum Presbyter ge-
weiht und damit zum Prediger bestellt worden. Die erste grosse Aufgabe,
die er zu tbernehmen hat, ist die Auseinandersetzung mit den Anho-
moern, einer arianischen Gruppierung, die in Antiochien noch stark war.
Sie fordern Johannes auf, sich der Diskussion mit ihnen zu stellen?”. Sie
kommen auch, um seine Predigten mitanzuhoren. Johannes sieht sich
aber gezwungen, diese Predigtreihe zu unterbrechen. Grund dafir sind die
sich nahenden jidischen Feste. Rosch Haschana fiel 386 auf den 9./10.
September. Ende August beginnen die Juden Antiochiens mit den Vorbe-
reitungen fiir die dichte Folge der Feste: Neujahr, Jom Kippur, Suk-
koth?®. Christen tragen sich mit dem Gedanken, wieder an den Festen der
Juden teilzunehmen. Das ist der Grund, warum Johannes jetzt seine Re-
den gegen die Juden anfingt. Diese acht Reden sind unter dem Titel
“adversus Judaeos™ tlberliefert. Thr Zielpublikum sind aber eigentlich die

145



Christen, die in Versuchung stehen, mit den Juden Gemeinschaft zu hal-
ten oder diese Gemeinschaft schon praktizieren. Das ist ausdricklich
erwihnt in der dritten dieser Reden, die sich gegen die Christen wendet,
die mit den Juden zusammen fasten. Die eigenen Glieder sind in Ge-
fahr??. Jetzt muss es sein, sonst konnte es zu spat sein®?. ”Eine andere
Krankheit (sc. als die der Anhomoer) verlangt unser Eingreifen™3!. Mit
der gleichen Energie, irgendwie gehetzt, wird Johannes auch vor dem
Passafest 387 das Wort ergreifen®2. Im Herbst 387 kommt es noch einmal
zu einer Reihe von Predigten?3.

Die Zahl der von diesem Ubel, dieser Krankheit am Leib der Kirche
befallenen Christen ist hoch3#. Diese sind viel schlimmer als die Juden?3.
Sie bringen Unruhe in die Kirche*°. Sie gefahrden die nur unter Schwie-
rigkeiten bewahrte Einheit der Orthodoxen. Der grossere Teil der Herde
ist von der ansteckenden Krankheit noch verschont geblieben3®, aber die
Zahl derer, die mit Juden in Kontakt treten, ein Stiick Gemeinschaft mit
ihnen aufnehmen, ist sehr hoch38. Johannes ist sich wohl bewusst, wie
schadlich es sein muss, wenn das Gerticht sich verbreitet, viele Christen
hitten mit den Juden zusammen gefastet. Er fordert seine Zuhorer mit
‘Nachdruck auf, die Kette des Gertlichts zu unterbrechen. "Wenn einer
sagt, viele haben gefastet (mit den Juden), dann bring ihn zum Schweigen,
damit sich das Geriicht nicht verbreitet™3?,

Die Zahl der christlichen Sympathisanten, die den Unterschied zwi-
schen Christen und Juden gering finden*°, die das nach der Uberzeugung
des Johannes Unvermischbare mischen, ist so gross, dass der Prediger sich
zu ungeheuerlichen Aussagen hinreissen lisst*!. Das judische Interesse
dieser Briider und Schwestern taxiert er als Desertion*?. Er droht ihnen
den Ausschluss an*® und warnt sie, Christen, die jiidische Riten prakti-
zierten, blieben vom Himmel ausgesperrt**. Das sind keineswegs leere
Drohungen. Die Feuerworte des Johannes, die uns heute schmerzen, sind
nicht zu verstehen ohne die tiefe Sorge, die er um das Heil der ihm
anvertrauten Menschen trigt.

Die Ausserungen des Johannes sind zu sehen auf dem Hintergrund
der offensichtlich mehrheitlich guten Kontakte zwischen Christen und
Juden im Antiochien der achtziger Jahre*’. Christen sehen Juden als
Weise an*®, Jidische Lehrer besitzen in den Augen dieser Christen mehr
Glaubwiirdigkeit als die eigenen. Sie bitten sie um Auskunft tber die
Leiden Christi. Wahrscheinlich waren es Fragen nach der Chronologie
der Passion Jesu, die hier diskutiert wurden*”.

Juden verunsichern indes durch ihre Existenz auch viele Christen. Sie
lassen sich durch sie wie kleine Ki_nder in Schrecken versetzen®. Juden
treten mit Fragen an Christen heran: Warum beachtet ihr nicht mehr wie

146



frither die Fastenzeit? Warum haltet thr nicht, wir ecuer Meister es hat, das
Gesetz?*?. Juden wenden ein: "Das ist doch rein zum Lachen: Den einen
hat er das Versprechen gegeben, den andern hat er es gehalten; von den
einen stammte er ab, die andern fiihrte er zum Heile; den Vorvitern der
Juden hatte er Verheissungen gemacht, ithre Nachkommen liess er im
Stich und setzte Leute in den Genuss ihrer Giiter, die thn niemals vorher
gekannt hatten; jene miihten sich ab mit der Beobachtung des Gesetzes
und mit dem Lesen der Weissagungen der Propheten, und diese, die eben
von den Altiren der Gotzen hergekommen waren, erhielten den Vorzug
vor ithnen. Wo ist da das Walten einer Vorsehung zu erkennen?3°. Fiir
schwierige Fragen wie die nach dem von den Christen als vestigium trini-
tatis interpretierten Plural in Gn. 3,5 liessen die antiochenischen Juden
auswartige Spezialisten kommen?©!,

Viele Christen haben einen tiefen Respekt vor den Juden und halten
ihre Lebensform fiir ehrwiirdig und edel*2. Die Christen respektieren die
Synagoge, weil dort das Gesetz und die prophetischen Blicher aufbewahrt
werden®3. Sie gehen am Sabbat zur Synagoge, auch an den Festtagen. Die
judischen Feste — Johannes spricht besonder hidufig vom Laubhiittenfest -
ziechen viele Christen an. Sie fasten mit den Juden zusammen und konnen
sich dafiir auf alte Traditionen berufen®*. Johannes gesteht auch zu, dass
dieses Fasten nicht an sich schlimm ist. Schlimm aber wird es, weil es die
Einheit der Kirche zerstort und den Beschliissen des Konzils von Nicda
zuwiderlduft®. Die Beobachtung gewisser Tage fiir das Fasten ist diesen
Christen aber wichtiger als die Einheit der Kirche, ihrer Mutter3°. Nach
dem gemeinsamen Fasten festen diese Christen dann mit den Juden®”. Sie
kommen, um das Schofarblasen zu héren und um am Jom Kippur die
Jungen auf den offentlichen Plitzen der Stadt mit nackten Fiissen tanzen
zu sehen?8.

Christen gehen auch in die Synagoge, um sich dort von einem Part-
ner eine Aussage mit einem Eid bekréftigen zu lassen. Johannes hat mit
eigenen Augen gesehen, wie ein christlicher Mann eine Christin in eine
Synagoge zerren wollte. Zur Rede gestellt, erklirte er, in der Synagoge
abgelegte Eide seien besonders furchtbars?.

Die Synagoge im Stadtteil Kerateion, die die Juden nach dem Tod
Julians an die Christen abtreten mussten, enthielt die Reliquien der sieben
makkabiischen Briider. Ihre Ausstrahlungskraft war so gross, dass die
Kirche sie nicht unterbinden, sondern nur sie libernechmen konnte. Die
Synagoge wurde in eine Kirche umgewandelt, die Makkabier zu Heiligen
des christlichen Kalenders gemacht®°.

Im Vorort Daphne ist in einer Synagoge die Grotte der Matrone
verehrt worden®!. Zu dieser Synagoge gehen auch Christen in ihrer

147



Krankheit. Sie verbringen die Nacht vor dem Toraschrein im Inkuba-
tionsschlaf®?. Judische Aerzte und Heiler, Johannes nennt sie Zauberer
und Gaukler, werden auch in die Hiauser gerufen®3. Sie bezwingen Fieber
mit ihren Beschworungsformeln und Zaubertranken®*. Dass Kranke, of-
fensichtlich vor allem Fiebernde, wirklich geheilt werden, kann auch Jo-
hannes nicht bestreiten®s. Wie ernst die Lage ist, zeigt der verzweifelte
Rat, den er seine Horern gibt: Sie sollten lieber sterben, als auf diese
Weise die Gesundheit zu erlangen®®. Wer der Versuchung widersteht, sich
von einem Juden heilen zu lassen, ist einem Madrtyrer zu vergleichen. Er
wird nach seinem Tod die besondere Zuwendung des Herrn erfahren®’.

Zaubertranke und Amulette spielen eine Rolle, verschiedene magi-
sche Praktiken werden angewendet. Tatsachlich finden sich unter den
Zauberpapyri rund zweihundert Texte aus dem Alten Testament, die als
Zauberspriiche Verwendung finden®®. Die Archdologie hat viele Amulette
beigebracht. M. Margalioth hat 1966 ein Handbuch jiidischer Magie aus
dem 3. und 4. Jahrhundert veroffentlicht®®. Dieses Buch lidsst uns viel
besser verstehen, wie und bei welchen Gelegenheiten jiidische Magie ange-
wendet wurde. Johannes bekdmpft diese Briuche heftig’?. Hauptziel-
punkt der chrysostomischen Kritik ist der Umstand, dass die Christen
damit in engen Kontakt mit der konkurrenzierenden Religion treten.
Johannes hatte indes mit seiner Kritik einen schwierigen Stand, denn die
Christen lebten ihrerseits ja auch mit Brauchen, die magischen Hinter-
grund hatten: Kreuzzeichen, Amulette, Evangelientexte, die um den Nak-
ken getragen oder im Schlafzimmer aufgehingt wurden’?.

3. Reaktion des Johannes Chrysostomos

Kontakte zwischen Christen und Juden bekdmpft Johannes Chryso-
stomos mit grosser Vehemenz und mit allen Mitteln’2. Er spricht seine
Zuhorer an : Thr rennt im Geheimen zur Synagoge, die Juden werden
euch mit Spott empfangen’3. Christus spricht: ”Thr eilt zu der Synagoge
dieser Juden, die meine Gebote iibertreten”’+. "Wie konnt ihr Gemein-
schaft haben mit diesen Menschen, die Christi Blut vergossen haben?” In
der zweiten seiner gegen die Christen mit jliidischen Sympathien ge-
richteten Predigten sagt Johannes: "Habt ihr denn keine Scheu, nachdem
ihr euch mit diesen Menschen verbunden habt, die Christi Blut vergossen
haben, am heiligen Tisch, am kostbaren Blut teilzuhaben?”73. Die Juden
haben Christus gekreuzigt und schmahen ihn noch heute’®. Sie nennen
ihn einen betriigerischen und gesetzlosen Menschen’’. Sie sehen in ihm
ihren Feind’8.

Die Juden halten unverrtickt an ihrem Glauben und ihren Riten fest,
Christen aber rennen zu den Juden’®. Diese werden sich das als Ruhm

148



anrechnen®’. Die jlidischen Riten hatten wic auch das Gesetz wohl ihren
Kairos, aber jetzt ist eine andere Zeit®!. Die judische Religion ist ausser
Kraft gesetzt, sie nimmt ein Ende. Die christliche Religion aber wird
blithen®2. Gott hat sich wegen der Kreuzigung seines Sohnes von den
Juden abgewendet®3. Er hat dic Zerstorung des Tempels zugelassen, ja
bewirkt. Er hat die Feinde nicht wie in friheren Zeiten abgewehrt: denn
er hasst Israel®+.

Johannes Chrysostomos argumentiert mit der jidischen Geschichte.
Die Zentralisation des Kultes auf Jerusalem hat alle Opfer ausserhalb der
der Hauptstadt unmaoglich gemacht. Passa darf nur hier gefeiert werden.
Mit der Zerstorung des Tempels, mit dem Untergang Jerusalems, dem
Verbot Hadrians flr Juden, die unter dem Namen Aelia Capitolina neu
errichtete Stadt tUberhaupt zu betreten, ist dem Gottesdienst der Juden
jede Grundlage entzogen®®. Gott selbst hat den Zugang zu den heiligen
Stéitten verschlossen®®. Aber die Juden folgen Gottes Willen nicht, sie
sind unbelehrbar®’. Was heute bei den Juden geschieht, ist licherlich®8.
Die jetzigen Patriarchen sind eher Schankwirten und Héndlern zu ver-
gleichen®®. Rechtmiissig gibt es weder Priester noch Opfer®?.

Ein weiteres Argument zieht Johannes aus dem Umstand, dass die
Juden drei Knechtschaften haben erleiden mussen. Jede hat Gott im vor-
aus anzeigen lassen. Das Ende der ersten und zweiten Knechtschaft haben
die Propheten angekiindigt. Aber nirgends findet sich ein Hinweis darauf,
dass das jetzige Exil einmal zu Ende sein werde®'. Diese Frage hat grosses
Gewicht flir Johannes. Die Juden, so behauptet er, redeten stindig von
der bevorstehenden Riickkehr nach Jerusalem®?. Die Riickkehr der Juden
nach Jerusalem, der Wiederaufbau des Tempels, die Wiederaufnahme des
Opferkultes, das alles miisste fiir Johannes und seine theologischen Uber-
zeugungen umstiirzende Bedeutung haben. Denn fiir ihn ist zentral, dass
Gott selbst die Religion der Juden zur Seite geschoben hat, dass er an
ihrer Stelle die der Christen hat wachsen lassen. In diesem Kontext wird
verstindlich, warum die Pline Julians zum Wiederaufbau des Tempels
den Christen so bedrohlich erschienen ist”3. Johannes schreibt in sciner
fliinften Rede gegen die judaisierenden Christen, Kaiser Julian habe ge-
hofft, damit das Wort Christi ausser Kraft zu setzen, wonach es nicht
erlaubt sei, den Tempel wieder zu errichten®*.

Die Tatsache, dass die judische Religion weiterexistiert, blitht und
attraktiv ist, muss von diesem Ansatz her die eigene Religion in Frage
stellen. "Wenn die Riten und Briauche der Juden ehrwiirdig und erhaben
sind, dann sind die unseren Liige”, hilt Johannes seinen Zuhdrern entge-
gen, um gleich anzufiigen: "Wenn unsere (Religion) Wahrheit ist, und das
ist sie in Wahrheit, dann ist die der Juden voll Lug und Trug”s. Etwas

149



dazwischen gibt es nicht fiir Johannes. Nur eben: die Juden sind Trager
der heiligen Schriften®®. Das ist fiir Johannes Grund tiefsten Hasses gegen
die Synagoge. Dort liegen das Gesetz und die Propheten, aber die Juden
glauben nicht daran, wie die Christen das tun®”’.

Johannes Chrysostomos tragt so heftige Angriffe vor, dass er sich
verteidigen muss gegen die Anklage, er spreche kritisch von den heiligen
Schriften. ”Das sei fern, sie haben mich im Gegenteil zu Christus ge-
fiihrt™98,

Die Persistenz, die Hartnackigkeit der Juden, ithre Weigerung, sich
bekehren zu lassen, stellte letztlich den Weg, den Johannes und die ande-
ren Christen gegangen sind, in Frage. Die theologische Verunsicherung
musste mit der Verunsicherung durch die Priasenz der lebendigen jiidi-
schen Gemeinde in Antiochien stark wirken. Zudem war ja die Einheit
der othodoxen Mehrheit hochst labil.

Aus dieser Verunsicherung heraus, aus Angst entwickelt Johannes
seine ungeheuerlichen, widerlichen Anwiirfe an die Adresse der Juden: die
Synagoge ein Wohnort der Didmonen, die Juden in ihrer Gier Schweinen
und Bocken gleich, usw. Die schauerlichsten Passagen folgen auffilliger-
weise Abschnitten, in denen Johannes sich damit auseinandersetzt, dass
die Juden Antiochiens die Christen verunsichern®®.

Man hat zu Recht betont, dass die liberspannte Rhetorik des Chryso-
stomos ihre Vorbilder hat in der antiken Rhetorik, vor allem in den
Reden des Libanios, z.Bsp. dessen Progymnasmata®®®. Es wird auch dar-
auf hingewiesen, dass die Reden wider die judaisierenden Christen zu den
Frithwerken des Kirchenvaters gehoren, fiir die es typisch ist, dass hier
sehr extrem und ausschliesslich formuliert wird. So lassen die frithen Aus-
serungen von Johannes zur Frage der Ehelosigheit eigentlich keinen
Raum fiir ein positives christliches Verstindnis der Ehe. Das alles sel
nicht bestritten, aber gleichwohl gilt: die Reden gegen die Juden haben
ihre Wirkung getan. Vor allem in spiteren Zeiten, als die faktische Stel-
lung der Juden sehr viel schwicher werden sollte als sie in den Jahren
386/87 in Antiochien war!°!, .

Johannes setzt in seiner Argumentation gegen die Juden, wie wir
gesehen haben, das Alte Testament ein und zwar in hochst einseitiger
Weise. Was in diesen Schriften enthalten ist an Kritik, an Tadel und
Vorwiirfen nimmt er auf und biindelt es in voller Schirfe gegen die Juden.
In den heiligen Schriften der Juden, zumal im Munde der Propheten,
finden sich ja unerhort harte Urteile tiber das Volk Israel, seine Untreue,
seinen Abfall. Auch die schweren moralischen Vorwiirfe, die Johannes in
seinen Reden erhebt, haben alle einen alttestamentlichen Hintergrund bis
hin zur Anklage auf Kindermord!°2. Nur eben: diese Kritik ist eine Kritik

150



innerhalb des Hauses Israel. Wenn ein Aussenstehender sie aufnimmt und
zuruckwirft, 1st das etwas sehr anderes. Erst recht zu einem Missbrauch
gerat diese Verwendung des Altes Testaments unter der Feder des Johan-
nes und der der anderen Kirchenviter — er macht da keine Ausnahme -
durch den Umstand, dass er in seinen acht Reden die alttestamentliche
Kritik ausschliesslich auf die Juden deutet, die Verheissungen des Alten
Testaments aber ebenso ausschliesslich fiir die Christen in Anspruch
nimmt.

4. Reaktion der Zuhorer

‘Wie haben die Zuhorer von Johannes reagiert? Er geht an verschiede-
nen Stellen seiner Reden darauf ein. Offensichtlich haben sie ihren Predi-
ger immer wieder merken lassen, dass er jetzt nach threm Empfinden zu
weit gegangen ist. Den Vergleich der Synagoge mit dem Theater finden sie
liberzogen!?3. Johannes greift den Einwand auf, zeigt dann aber mit Hilfe
von Jer. 3,3 und 7,11, dass es noch schlimmer steht: Israel ist ein treuloses
Eheweib, sein Tempel eine Rduberhohle'®4. Oder die Horer wundern
sich, dass er das Fasten der Juden unrein nennt'®3. Sein Vergleich der
Zelte vom Laubhittenfest mit einem Bordell wird nicht goutiert, ebenso
wenig die Behauptung, die Grotte der Matrone in Daphne sei nicht weni-
ger unrein als der dortige Tempel des Apoll'°°. Auch theologische Ein-
winde werden laut. Sollte der Vollzug der Beschneidung wirklich die
ganze Heilsokonomie in Christus fiir den Betroffenen wirkungslos ma-
chenlo??

Johannes aber hilt diesen Einwidnden gegeniiber fest, dass es zwi-
schen christlichem und judischem Glauben keine Vermittlung gibt, dass
derjenige, der sich jlidischen Briauchen und Riten anschliesst, der Friichte
des Glaubens verlustig gehe. Immer wieder schirft er ein, es sei Pflicht der
Christen, die irrenden Brider zuriickzuholen!®®. Dabei soll man auch
harte Vorwiirfe brauchen, ja sogar Notigung, Gewalt!°. Sie sollen die
Irrenden zu tliberzeugen suchen, selbst auf die Gefahr hin, dass dann
Feindschaft entsteht!!°, Er fordert seine Zuhdrer auf, ihm behilflich zu
sein. Er kennt die judaisierenden Briider und Schwester ja nur zu einem
kleinen Teil'!'!. Widerstrebende sind vor die Priester zu fithren. Christen,
die mit den Juden fasten, soll man an seinen Tisch laden mit dem Ziel, sie
zum Brechen ihres Fastens zu bringen. Johannes scheint mit seinen Bitten
nicht gerade auf guten Boden gestossen zu sein. Man findet es peinlich,
andere bei den Priestern zu denunzieren!!2.

Johannes Chrysostomos hat wohl aufs Ganze gesehen wenig Erfolg
gehabt. In der flinften seiner Reden spricht er zwar von ersten Er-

151



folgen!!3, am Ende seiner langjahrigen Wirksamkeit in Antiochien aber
bemerkt er in einer Predigt, noch immer gibe es Christen, die mit den
Juden fasteten, den Sabbat hielten, die Grotte der Matrone in Daphne
besuchten!'* Im Antiochien der achtziger Jahre des 4. Jahrhunderts ha-
ben offensichtlich viele Christen Kontakte gepflegt zu den Juden wie
andere (zum Teil wohl auch die gleichen) Kontakte aufrecht erhalten
haben zur heidnischen Religiositat!!>.

A. M. Ritter hat in seinem Beitrag zu Recht darauf hingewiesen, dass
mit den acht Reden des Johannes noch nicht alles gesagt ist zur Stellung
des grossen Kirchenvaters zu den Juden. Seine Polemik hat grundsitzlich
defensiven Charakter, auch wenn sie spiter dann in antisemitischer Rich-
tung ausgeschlachtet worden ist!'°. Johannes selbst aber kann kein Ju-
denhasser gewesen sein. Wie wire sonst zu verstehen, dass er mit Nach-
druck sagt, jedem Menschen in Not sei zu helfen, er sei Christ, Heide oder
Jude!!'7? Oder, dass er in seinem Brief an Papst Innozenz I. nach seiner
Absetzung schreibt, auch die hitten mitgetrauert, die nicht unmittelbar
betroffen waren, nicht die Orthodoxen allein, sondern auch die Juden!!8.
Und in der Predigt, die er nach seiner iiberraschenden Riickkehr aus dem
Exil gehalten hat, fiihrt er aus, die Verfolgungen der Feinde hdtten es
zustande gebracht, dass die Liebe zu ithm sich gesteigert habe. «Vordem
liebten mich nur die Meinen, jetzt aber ehren mich auch die Juden»'1°.

5. Theologische und psychologische Motive der chrysostomischen Polemik

Ziel meines Beitrags kann weder sein, Johannes Chrysostomos zu
entschuldigen, noch ihn zu verurteilen. Wir Christen haben aber nach
meiner Uberzeugung die Aufgabe, die Schriften dieses Kirchenvaters wie
die der anderen Viter kritisch zu prufen. Das gehort zu dem schwierigen
Prozess, in dem wir die Vergangenheit zur Kenntnis nehmen. Dabei wer-
den wir die dunklen Seiten unserer Geschichte kennenlernen und etwas
von den problematischen Moglichkeiten, die unser Glaube in sich birgt.

Wir haben zu fragen, welche Umstinde dazu gefiihrt haben, dass die
Kirche die antike Judenfeindschaft nicht nur ibernommen, sondern sie so
verstiarkt hat, dass sie vom fiinften Jahrhundert an immer mehr zur Ideo-
logie geworden ist. Das zeigt sich am deutlichsten daran, dass es schliess-
lich Antijudaismus/Antisemitismus auch dort gibt, wo gar keine Juden
sind.

Vor mehr als zwanzig Jahren schon hat der hollandische Theologe K.
H. Miskotte geschrieben: die Kirche «hat verkiindet, an die Stelle des
Gottesvolkes sei sie getreten; sie hat die Volker erzogen in einer fast

152



grenzenlosen Verachtung der Juden und sie nicht selten zum Progrom
aufgestachelt»129,

Hinter der Judenfeindschaft der Christen stehen theologische und
psychologische Motive, die oft miteinander verbunden sind. Johannes
Chrysostomos weist, was die Sicht der Juden betrifft, wie alle seine Zeitge-
nossen, einen Verlust an biblischer Solidaritiat auf. Selbst Paulus hat mit
innerster Uberzeugung daran festgehalten, dass ganz Israel gerettet wird.
Er hat Juden, die die Verheissungen an ihre Viter nicht in Jesus in Kraft
gesetzt gesehen haben, nicht vom Heil ausgeschlossen; er hat sie vielmehr
in die Hoffnung auf Erlosung miteingeschlossen. Chrysostomos interpre-
tiert Paulus, den er hoch schitzt!'?!, einseitig antijidisch!?2. Der Verlust
der biblischen Weite, verbunden mit der tddlichen Alternative, entweder
vertreten die Juden die Wahrheit und die Christen die Liige oder aber die
Christen stehen in der Wahrheit und die Juden sind in der Liige befangen,
der Verlust an biblischer Weite verbunden mit der genannten ausweglosen
Alternative flihrt bei unserem Kirchenvater zu seinen negativen Aussagen
iiber die Juden. Die Moglichkeit, die Bereitschaft, die eigene Position zu
relativieren, ist fir die Zeit der Kirchenviater und fiir mehr als tausend
Jahre danach anscheinend noch nicht gegeben.

Besondere Schwierigkeiten bereitete den Christen dabei immer wie-
der die Tatsache, dass ihr Glaube im jidischen wurzelt. Das ist auch mit
Grund der grossen Sympathien, die offensichtlich sehr viele antiocheni-
sche Christen dem Judentum in ihrer Stadt entgegengebracht haben. Die
Irritation, die aus dem Bewusstsein, gemeinsame Wurzeln mit den Juden
zu haben, aufstieg, musste aber immer wieder auch Aggressionen wecken.
Fiir die Legitimation thnes Glaubens blieben die Christen auf die heiligen
Schriften der Juden angewiesen. Aus ihnen schopften sie die Kraft, das
Schicksal des gekreuzigten Jesus von Nazareth nicht als Scheitern seiner
Sendung durch Gott verstehen zu miissen. Von ihnen her interpretierten
sie vielmehr seinen ganzen Weg bis hin zum Kreuz im Lichte der Treue
Gottes. Doch eben nur die Christen taten das, wihrend die Juden anderes
aus der Schrift lasen und ihren Weg aus ihr gewannen. Es ist in diesem
Zusammenhang sehr bezeichnend, dass Johannes Chrysostomos den Um-
stand, dass in den Synagogen die Tora und die Biicher der Propheten
liegen, als tiefsten Grund fiir seinen Hass bezeichnet!?3,

Wichtig sind sicher auch die enttduschten Hoffnungen, oder besser
Erwartungen, Illusionen der Christen. In der Frihzeit, dann aber auch
nach der grossen Wende unter Konstantin und Theodosius war die Er-
wartung stark, ganz Israel wiirde sich der Kirche anschliessen. Enttdusch-
te Hoffnung aber schlagt leicht um in Hass.

Im Verhaltnis der Christen zu den Juden — das haben meine Aus-
fiihrungen wohl zeigen konnen — hat auch Angst mitgespielt, Angst, die

153



eigene Position sei nicht zu halten, wenn Juden weiter Juden bleiben.
Heiden, die zum Heil kommen, kommen es durch Christus. Dieser eine
Punkt der Identitit muss mit allen Mitteln verteidigt werden. Die Tatsa-
che, dass die Juden am Alten Testament festhalten, das gleichzeitig
Grundlage des christlichen Glaubens ist, wirkt auf die Christen verunsi-
chernd. Dass die Juden sich weigern, in der neugefundenen christlichen
Identitdt auch ithr Heil zu ergreifen, weckt in den Christen Panik. Panik
aber wird spater umschlagen in Vernichtungswunsch!2#,

6. Schritte im christlich-jiidischen Dialog

Schritte nach vorn sind uns nur dann moglich, wenn wir bereit sind,
uns liber die Vergangenheit schonungslos aufzuklaren und sie kritisch zu
reflektieren.

Christliches Verstindnis der Juden heute ist stark mitbestimmt durch
Meinungen, die frithere Autoren wie z.B. Johannes Chrysostomos vertre-
ten haben, auch wenn uns das gar nicht mehr bewusst ist. Das waren,
jedenfalls was die Zeit der Alten Kirche betrifft, Autoren, die sich von den
Juden abgrenzten, im Zuge der Identititsfindung vielleicht abgrenzen
mussten. Schritte nach vorn sind auch Schritte des Erwachsenwerdens der
Christen. So dass unser Verhdltnis zu den Wurzeln unseres Glaubens
nicht mehr bestimmt ist durch enttiuschte Hoffnungen, durch Illusionen
und Angst. Schritte nach vorn sind darum auch Schritte, die weitergehen
miuissen als unsere theologischen Vorfahren und Lehrer gegangen sind.
Selbst Karl Barth, der uns in vielem vorbildlich ist, spricht riickblickend
— sehr kritisch — von einer irrationalen Aversion bei seinen Begegnun-
gen mit Juden!25. Barth ist uns auch in seiner Bereitschaft, sein «gewisser-
massen allergisches Reagieren» zu kritisieren, vorbildlich. Diese Allergie
hat auch sein theologisches Denken tliber Israel mitbestimmt. Der alte
Barth hat aber in seinem schonen Bandchen «Ad limina apostolorum»
(1967) wegweisende Sidtze formuliert, in denen er vom Alten Testament
als der «Urgestalt der einen Gottesoffenbarung» spricht!2°. Was das be-
deutet, miissen wir noch theologisch ausarbeiten. In der Exegese sind wir
schon weit gekommen, die systematische Verarbeitung aber erweist sich
als schwierig.

Als Grundfrage stellt sich: wie konnen wir Christen tber Jesus so
reden, dass dabei deutlich wird, dass wir im Glauben an ihn zum Glauben
an den Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs gekommen sind? Da liegen
noch eine Reihe von schwierigen theologischen Problemen vor uns, die
anzupacken aber dringlich ist!27,

154



2

ANMERKUNGEN

. Vortrag anlisslich der 40. Jahresversammlung der Christlich-Jidischen Arbeitsge-

meinschaft in der Schweiz am 8. November 1986 in St. Gallen.

. Die Werke ediert in Patrologia Graeca 47-64. In Ubersetzung in der Bibliothek der

Kirchenviiter (1. und 2. Aufl.). Die acht Reden gegen die Juden sind zum letzten
Mal von J. A. Cramer 1749 ins Deutsche tibersetzt worden. Eine neue Ubersetzung
fiir die Bibliothek der Griechischen Literatur ist geplant.

. Oratio 11; vgl. auch Ammianus Marcellinus, Romische Geschichte X11.9,14. Zur

Rede des Libanios s. A. J. Festugicre, Antioche paienne et chrétienne. Libanius,
Chrysostome et les moines en Syrie. Paris 1959. Weiter: G. Downey. Antioch in the
age of Theodosius the Great, Oklahoma 1962,

. Ambrosius, Brief 40,6.10: «Soll (allen Ernstes) dem Unglauben der Juden ein Platz

geschaffen werden auf Kosten der Kirche?» schreibt Ambrosius. B. Koétting, Die
Entwicklung im Osten bis Justinian in: Kirche und Synagoge. hrsg. Rengstorf und
Kortzfleisch, Bd. I, 1968, S. 151; J.R. Palanque, Saint Ambroise et 'Empire ro-
main, 1933, S. 205-227.

. de stat. h. 21,1 (49,213).
. Rudolf Brindle, Matth. 25, 31-46 im Werk des Johannes Chrysostomos. Ein Bei-

trag zur Auslegungsgeschichte und zur Erforschung der Ethik der griechischen
Kirche um die Wende vom 4. und 5. Jahrhundert, Beitriage zur Geschichte der
biblischen Exegese, Bd. 22, 1979, S. 77.

7. Briandle, S. 80.

10.

11.

12

P

13.

14.
15.

. Libanios, Or. 2,31: «Manch einer wiirde gern die Goétter mit Gaben ehren; aber er

weiss: was er zum Tempel bringt, gerit in fremde Hinde.» (Zitiert nach Libanios,
Autobiographische Schriften, ed. P. Wolf, 1967. S.133).

. Tisamenos war Consularis Syriae mit Sitz in Antiochien. Er war unbeliebt. Liba-

nios wandte sich seinetwegen an den Kaiser (Or. 33).

Acht Briefe aus den Jahren 388-93 sind erhalten. s. M. Stern. Greek and Latin
Authors on Jews and Judaism, Vol. II, Jerusalem 1980, S. 589 ff. Der Adressat ist
nicht mit Name genannt. Wahrscheinlich handelt es sich um Gamaliel V. (s. Stern,
S. 583).

Libanios, Wege der Forschung 621, hrsg. G. Fatorous u. T. Krischer. S. IX fT.
Josephus, De Bello Judaico VII, 3.3.

C.H. Kraeling, The Jewish Community at Antioch, JBL 51 (1932). S. 130-160; A.
v. Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten, 1924, S. 5{f; W.A. Meceks and R. Wilken, Jews and Christians in
Antioch, Society of Biblical Literature Sources for Biblical Study, 13, Missoula.
Mont. 1978. Die Zahl von rund 45’000 Juden in Antiochien entspricht den Schiit-
zungen Harnacks, der etwa 15% Juden in Syrien annimmt. Im romischen Reich
insgesamt mogen es rund 7% gewesen sein. Zum Vergleich: Deutsches Reich 1924
rund 1%; Osterreich-Ungarn vor dem 1. Weltkrieg ca. 4.75%.

S. Stern, Vol. I1, S. 584f.

R.L. Wilken, John Chrysostom and the Jews. Rhetoric and Reality in the late 4th
century, 1983, S. 57.

135



16.

17

18.

19,

20.
21,
22,

23,

24
23,
26.

27.
28.
29.

30.
dl.

156

M. Simon, La polémique antijuive de Saint Jean Chrysostome ¢t le mouvement
judaisant d’Antioche, Mélanges Franz Cumont, Annuaire de I'Institut de Philolo-
gie ¢t d’Histoire Orientales et Slaves, vol. 4, 1936, S. 403-421. Wieder abgedruckt in
M. Simon, Recherches d’Histoire Judéo-Chrétienne, Etudes Juives VI, 1962, S.
140-153, zu den Synagogen in Antiochien s.S. 144,

G. Downey, A History of Antioch in Syria from Seleucus to the Arab Conquest,
1961, S. 110; John Chrysostom, Discourses against judaizing Christians, edited by
P. Harkins, The Fathers of the Church 68, Washington 1979, S. XLIV.

Wilken betitelt einen Abschnitt in seinem Buch tiber John Chrysostom bezeichnen-
derweise «Not yet the Christian Era» (S. 29).

Zu den verschiedenen Synoden von Elvira (ca. 306/312); Niciia (325); Antiochien
(341) s. das Register bei K.J. v. Hefele, Histoire des conciles. Weiter: Denise
Judant, Du Christianisme au Judaisme. Les conversions au cours de 'histoire,
1981. Die Synode von Elvira verbictet u.a., dass Christen Felder und Friichte
durch Juden segnen lassen.

Zur kaiserlichen Gesetzgebung s. K.-L. Noethlichs, Die gesetzgeberischen Mass-
nahmen der christlichen Kaiser des vierten Jahrhunderts gegen Hiretiker, Heiden
und Juden 1971. Es gab indes auch gesetzliche Bestimmungen, die die Rechte der
Juden gegen christliche Ubergriffe verteidigten, s. Chantal Vogler, Les Juifs dans le
Code Théodosien, in: Les Chrétiens devant le fait juif, éd. J. Le Brun, Point
théologique 33, 1979, S. 35-74.

Oratio 30,28f.
Adv. Jud. Or. 1,4 (48.849).

Johannes richtet seine erste Predigtreihe gegen die Anhomdoer, eine arianische
Gruppierung. Er siecht zwischen ihnen und den Juden eine Verwandtschaft, sie
bestreiten beide die Gottheit Christi, adv. Jud. Or.1,1 (48,845). R. Lorenz, Arius
judaizans? 1979; H.M. Gwatkin, Studies of Arianism, 1882.

Dieses Schisma erwies sich als hartndckig. Rom anerkannte Paulinus und nicht
Flavian. Erst nach dem Tod des Paulinus und dessen Nachfolger sollte es Johan-
nes, inzwischen Bischof von Kostantinopel, im Jahre 398 gelingen, die Sache mit
Rom ins Reine zu bringen.
Adv. Jud. Or. 3,1 (48,863).
Adv. Jud. Or. 7,3 (48, 920).

S. dazu den in Anm. 16 genannten Artikel von M. Simon, ferner A.-M. Malingrey,
La controverse antijudaique dans I'oecuvre de Jean Chrysostome, in: De I'antiju-
daisme classique a I'antisemitisme contemporain, éd. V. Nikiprowetzky, Lille 1979,
S. 87-104; K.A.D. Smelik, John Crysostom’s homilies against the Jews, NedTHT
39 (1985), S. 194-200; A. M. Ritter, Erwidgungen zum Antisemitismus in der Alten
Kirche. Johannes Chrysostomos, "Acht Reden wider die Juden.’ In: Bleibendes im
Wandel der Kirchengeschichte, ed. B. Moeller und G. Ruhbach, 1973, S. 71-91.

De incompr. 1,6 (SC 28bis, S. 130).
Adv.Jud. Or. 1,1 (48,844f).

De incompr. II, 12f (SC 28 bis, S.142). Ferner Adv. Jud. Or. 4,3 (48, 875); Or. 1,1
(48, 844). Zur Reihenfolge der Reden s. Wilken, John Chrysostom, S. 67, Anm. 3.

Adv. Jud. Or. 1,1 (48,845).
Adv. Jud. Or. 1,1 (48,844).



32,
33.
34.
35.
36.
37
38.

39.
40.

41,
42.
43,
. Adv. Jud. Or. 8,5 (48,935).
45,
46.
47,
48.
49,
50.
51.
52.

LY.
54.
33,
56.
57.

58.
<1

60.

61.

Adv. Jud. Or. 3,1 (48,861).

Adv. Jud. Or. 4-8 (48,871-942).

Adv. Jud. Or. 1,1 (48,844); 1,5 (48,850); 2;1 (48,857); 3.1 (48,862); 7,6 (48,926), etc.
Adv. Jud. Or. 4,3 (48,875); 4,7 (48,882).

Adv. Jud. Or. 4,4 (48,876); 3,1 (48,863).

Adv. Jud. Or. 3,1 (48,862).

Das griechische Wort (koinoneo), das Johannes hidufig verwendet, bezeichnet die
innige religiose Gemeinschaft.

Adv. Jud. Or. 8,4 (48,933).

Adv. Jud. Or. 4,3 (48,875). Sie finden, Christentum und Judentum seien doch «ein
und dasselbe».

S. dazu u. S. 10.
Adv. Jud. Or. 7,6 (48,928).
Adv. Jud. Or. 2,3 (48,862).

Das schimmert auch in den Reden von Johannes durch, z. Bsp. Or. 1,6 (48,952).
Adv. Jud. Or. 3,3 (48, 865).

Adv. Jud. Or. 3,6 (48,870).

Adv. Jud. Or. 1,3 (48,848).

Adv. Jud. Or. 3,3 (48,864.866).

In ep. ad Rom. h.17 (16),2 (60,551).

Genesis Rabba 19,4; cf. Johannes Chrysostomos, Adv. Jud. Or. 7,3 (48,919).

Adv. Jud. Or. 1,3 (48,847). Das griechische Wort semnos: ehrwiirdig, ehrbar,
ehrfurchtgebietend, heilig ist das Stichwort, mit dem diese Christen die Feste der
Juden, ihre rituellen Bader, ihr Brauchtum, kurz die jiidische Religion bezeichnen.
Viele Stellen, cf. Or. 1,4 (48,848); 1,6 (48,852); 1,7 (48,853); ad. illum. cat. 1,2
(49,225s), etc.

Adv. Jud. Or. 1,5 (48,850); 6,6 (48,913).

Adv. Jud. Or. 3,6 (48,869).

Adv. Jud. Or. 3,6 (48,872).

Adv. Jud. Or. 3,5 (48,869).

Adv. Jud. Or. 1,7 (48,854). Aus dem Fasten haben die Juden ein Fest gemacht: Or.
1,2 (48,846).

Adv. Jud. Or. 1,5 (48,851). Zum Tanzen: Or. 1,2 (48,846); 1,4 (48,846). Zum
Tanzen am Verséhnungstag s. M. Taan IV, 8.

Adv. Jud. Or. 1,3 (48,847s.).

W. Bacher, Jiidische Mirtyrer im christlichen Kalender, in: Wissenschaft des Ju-
dentums im deutschen Sprachbereich, hrsg. K. Wilhelm, Bd. II, 1967, S. 595-607;
Simon, La polémique antijuive, S. 147ff.

Adv. Jud. Or. 1,6 (48,852). Hinter dieser Matrone steht offensichtlich eine alte
Muttergottheit. Vgl. auch in ep. ad Tit. h.3,2 (62,679).

157



62.
63.
64.
65.
66.
67.
68.

69.

70.
71.

73.
74.
29
76.
71.
78.
79,
80.
81.

82.
83.
84.
85.
86.
87.
88.

Adv. Jud. Or. 1,6 (48,852).
Adv. Jud. Or. 8,6 (48,936).
Adv. Jud. Or. 8,6 (48,936).
Adv. Jud. Or. 8,5 (48,935); cf. Or. 1,7 (48,854); 8,7 (48,937).
Adv. Jud. Or. 8,5 (48,935).
Adv. Jud. Or. 8,7 (48,939).

L. Blau, Das altjiidische Zauberwesen, Berlin 1914; A.A. Barb, The Survival of
Magic Arts, in: The conflict between Paganism and Christianity in the fourth
century, ed. by A. Momigliano, 1963, S. 100-125. Ferner Wilken, John Chryso-
stom, S.83-88.

M. Margalioth, Sepher Ha-Razim: A Newly Recovered Book of Magic from the
Talmudic Period, Jerusalem 1966 (in hebraischer Sprache. Bibliographiert in: Wil-
ken, John Chrysostom, S. 176).

Adv. Jud. Or. 8,7 (48,937).

Chrys. in ev. Mt. 72 al. 73,2 (58,669); de stat.h. 19,4 (49,196). B. Wyss, Johannes
Chrysostomos und der Aberglaube, in: Heimat und Humanitit, Festschrift fir K.
Meuli, Schweiz. Archiv fiir Volkskunde 47 (1951), S. 262-274.

. Johannes gibt an verschiedenen Stellen seiner gegen diese Christen mit jiidischen

Sympathien gerichteten Predigten eine Art von Summar moglicher judaisierender
Handlungen: das Laubhiittenfest verfolgen, in die Synagogen gehen, zum Heilig-
tum der Matrone hinaufsteigen, mit den Juden zusammen Sabbat feiern und fa-
sten, kurz jiidische Riten beachten: Or. 1,8 (48,855). Es gibt Christen, die auf
tausend verschiedene Arten judaisieren: Or. 8,5 (48,934); cf. auch Or. 8,6 (48,936);
Christen, die jlidischen magische Praktiken anwenden, Or. 8,7 (48,938). Unter
gewissen Christen stand offensichtlich sogar die Beschneidung zur Diskussion: Or.
2,1 (48,858).

Adv. Jud. Or. 8,8 (48,941).
Adv. Jud. Or. 6,7 (48,914).
Adv. Jud. Or. 2,3 (48,861).
Adv. Jud. Or. 8,5 (48,934).
Adv. Jud. Or. 5,3 (48,887).
Adv. Jud. Or. 5,1 (48,884).
Adv. Jud. Or. 4,3 (48,875s).
Adv. Jud. Or. 1,5 (48,851).

Adv. Jud. Or. 4,3 (48,876). Das Gesetz ehrt man am besten, wenn man es wie einen
Greis, der ausser Dienst ist, ruhen ldsst: Or 7,1 (48,915).

Adv. Jud. Or. 5,12 (48,902).

Adv. Jud. Or. 6,3 (48;908).

Adv. Jud. Or. 6,3 (48,908); 6,7 (48,915); 6;4 (48,909).

Adv. Jud. Or, 3,3 (48,865); 4,4 (48,878):4,6 (48,881); 7,2 (48,917).
Adv. Jud. Or. 4,6 (48,879).

Adv. Jud. Or. 3,2 (48,864).

Adv. Jud. Or. 6,6 (48,911).

158



89.

90.
9l.
92.
93.

94.
93.
96.
2 8
98.
99.
100.
101.

104.
105.
106.
107.
108.
109.
110.
1l
LIZ,
113
114.

Adv. Jud. Or. 6,5 (48,911). Mit dieser Schmahung steht in starker Spannung die
Wertschiitzung, deren sich der Patriarch bei Libanios erfreut, s.0.S.3. In kaiserli-
chen Reskripten wird der Patriarch als vir clarissimus et illustris angesprochen. s.
Wilken, John Chrysostom. S.60.

Adv. Jud. Or. 6.5 (48.912): 5.12 (48.904).

Adv. Jod. Or. 5,5 (48. 890s.); 5.6 (48.892s.).

Adv. Jud. Or. 7.1 (48.916).

Zur Diskussion, wie weit diese Pline gedichen sind und ob mit den Arbeiten
begonnen worden ist oder nicht. s. M. Adler. Kaiser Julian und die Juden in: Julian
Apostata, hrsg. R. Klein, WdF 509, 1978, S. 48-111; J. Vogt. Kaiser Julian und das
Judentum, Morgenland 30, 1933. Der heidnische Historiker Ammianus Marcelli-
nus spricht von furchtbaren Flammenbiindeln, die bei den Fundamentierungsar-
beiten aus dem Fels geschossen seien. Romische Geschichte 23..1.3. Die Bemiihun-
gen zum Wiederaufbau des Tempels gingen von Antiochien aus. s. Vogt. S.46fT.

Adv. Jud. Or. 5,11 (48.901).

Adv. Jud. Or. 1,6 (48.852).

Adv. Jud. Or. 1.5 (48.850): 1.6 (48.852); cf. Augustin, Enarr. in Ps 56.9.
Adv. Jud. Or. 1,5 (48,850).

Adv. Jud. Or. 1,6 (48,852).

Adv. Jud. Or. 1.4 (48.848s.); cf. 6,7 (48.915).

Ritter, Erwidgungen, S. 80.

Zur Rhetorik des Chrysostomos s. den glinzenden Abschnitt von Wilken, John
Chrysostom, S. 123ff: «The Rhetoric of Abuse and Christian Theology». Zu unter-
suchen wire vor allem der Einfluss, den Chrysostomos auf die orthodoxen Kirchen
in ihrer Stellung zu den Juden ausiibte, s. P. Hauptmann. Russische Christenheit
und Ostjudentum in: Kirche und Synagoge, 11, hrsg. Rengstorf und Kortzfleisch, S.
639-667. Zu den acht Reden des Chrysostomos s. S. 642.

. Vgl. Lev. 20; Jer. 32 und weitere Stellen. Bei Chrys. Adv. Jud. Or. 1.6 (48.852); 3.3

(48.860).

. Hinter diesem Vergleich steckt wohl cin Wortspiel. auf das Simon, Verus Israél, S.

260 hingewiesen hat. Skiind bedeutet griechisch Theaterbiihne, skinai aber Taber-
nakel.

Adv. Jud. Or. 1,2s. (48,847).

Adv. Jud. Or. 2,1 (48,857) .

Adv. Jud. Or. 7.1 (48,915); 1,6 (48.852).
Adv. Jud. Or. 2,1 (48.858).

Adv. Jud. Or. 2.1 (48.857); 3.6 (48.870).
Adv. Jud. Or. 1.4 (48.849).

Adv. Jud. Or. 4.7 (48.882).

Adv. Jud. Or. 4,7 (48.,881).

Adv. Jud. Or. 7,6 (48,927); 1.8 (48.856).
Adv. Jud. Or. 5,1 (48,883).

In ep. ad Tit.h. 3,2 (62,679).

—

159



115.

116.
117.
118.
119
120.
121.

122,

123
124.

125.
126.
127,

160

In der eben erwihnten Predigt zum Titusbrief spricht Johannes auch von Christen,
die heidnische Heiligtiimer besuchen. Von ihnen gilt wie von den judaisierenden
Christen, was Simon, La poléemique, S. 142f treffend schreibt: «Ils ont simplement.
pour multiplier les chances du salut, multipli¢ les rites.».

S. Ritter, Erwigungen, S. §9.

In ep. ad Hebr. h.10.4 (63.88).

Ep. ad Innoc. 1,3 (52,533).

Or. post red. ab exsil. hab. (52,439).

Wenn die Gotter schweigen 1963, S. 318.

Johannes hat zu simtlichen Paulusbriefen Predigtreihen gehalten und eine eigene,
besonders dem Apostel gewidmete Predigtreihe verdffentlicht: De laudibus sancti
Pauli apostoli homiliae 1-7 (SC 300).

Das geht so weit, dass Johannes bei seiner Auslegung vom Rom. 11 sogar behaup-

ten kann, Paulus habe das kurz zuvor Gesagte (Rom.11,18) nicht ernst gemeint, in
ep. ad Rom. h. 20 (19) .5 (60.589).

S.0.5.10.

S. dazu Th. Bonhoeffer, Ursprung und Wesen der christlichen Seelsorge. Miinchen
1985, S. 27f. Er schreibt, der Einzigkeit Christi als Heilsmittler sei eine hollische
Destruktivitdt eingebaut.

In einem Brief an Fr.-W. Marquandt vom 8.9. 1967, Briefe 1961-68, S. 420.
S. 40.

Erst nach Abschluss dieses Manuskripts bin ich von einem jiidischen Freund auf
die kleine Schrift von Leonard Ragaz hingewiesen worden: «Judentum und Chri-
stentum. Ein Wort zur Verstindigung», Ziirich 1922. Eine erstaunlich hellsichtige
Schrift, die viele Ansitze zum Weiterdenken in sich birgt.



	Christen und Juden in Antiochien in den Jahren 386/87 : ein Beitrag zur Geschichte altkirchlicher Judenfeindschaft

