
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: "Sind die Juden erwählt?"

Autor: Friedländer, Albert H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961436

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961436
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Sind die Juden erwählt?»

von Albert H. Friedländer1

Erwählung muss heute nach Auschwitz bedacht werden

In Martin Buber's «Zwiesprache» finden wir gleich zu Beginn den

Begriff des 'mitteilenden Schweigens', nämlich dort, wo zwei sich begegnen,

in irgendeiner Einsamkeit der Welt nebeneinandersitzend. Der eine
ist offen, der andere hat Hemmungen. Trotzdem kommt die Stunde, in
der die sieben Eisenbande um das Herz brechen. Kein Wort wird gesagt -
aber die Mitteilung strömt von einem zum anderen, das Schweigen trägt
sie zum Nachbarn. Das dialogische Wort ist sakramental geschehen. Ich
wünschte.... ja, ich wünschte.... Doch leider verstehen wir zu wenig vom
Schweigen. Wir müssen uns in Worten begegnen, in einer Ideenwelt, in die
wir uns aus der existentiellen Welt der Begegnung zurückziehen, um uns
in der nüchternen Welt der Begriffe zu definieren. Da werden, da müssen
Missverständnisse geschehen. Nur hoffe ich, dass wir uns am Ende im
Schweigen wiederfinden.

Es wäre einfacher, wenn ich zum Thema: «Sind die Christen
erwählt?» schreiben würde. Franz Rosenzweig bekennt sich ja zur Aussage
von Joh 14,6: «Niemand kommt zum Vater denn durch mich», wobei er
allerdings die Behauptung aufstellt, dass die Juden schon beim Vater sind
und deshalb nicht mehr zu ihm kommen müssen. Aber die Aufgabe der
christlichen Kirche sei es, den Rest der Menschheit in eben dieses Verhältnis

zu bringen, das bereits zwischen Gott und den Juden besteht.2 Es

würde sich vielleicht glaubhafter anhören, wenn ich als Jude über die

Erwählung der Christen und ein Christ über die Erwählung der Juden
schreiben würde. Aber man fragt mich, den Rabbiner: «Sind die Juden
erwählt?» Ich antworte: «Natürlich!» Schon schauen sich meine Hörer
gegenseitig an: «Siehste! So redet er über sich selbst!».

Ich scherze ja! In der Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft
haben wir viele von diesen Schwierigkeiten hinter uns. Aber in der Umwelt
ist der Begriff der Erwählung nicht nur Glaube und Lebensgrund der
Judenheit. Die Dimensionen des Empfangens gehören auch dazu: Liebe,
Freude und Hass innerhalb der Christenheit. In diesem Zusammenhang
zitiert Peter Levinson eine Schrift, die vor zwanzig Jahren in der Lu-

Dr. Albert H. Friedländer ist Dekan am Leo Baeck College in London.

131



dendorff-Bewegung erschien: «Der Antisemitismus ist in seinem tiefsten
Grund keine Aktion, sondern eine Reaktion, eine berechtigte Abwehr des

Auserwähltheitsdünkels und seiner Folgeerscheinungen. «Und weiter:
«Wir wenden uns ganz entschieden gegen eine gewisse imperialistische
Idee des Judentums, die wir im Bibelglauben verankert sehen, und die
dem jüdischen Volk eine Sonderstellung als 'auserwähltes Volk' oder
'Volk Gottes' zubilligt»3. Als Theologen und Wissenschaftler brauchen
wir diese Ausschweifungen nicht ernst zu nehmen. Aber ausserhalb der
Grenzen unserer Welt hören wir ähnliches. Es zeigt sich immer wieder.
Wir können nicht über die Erwählung reden, ohne diese Konsequenzen in
den Dialog miteinzubeziehen.

Wir leben in der Zeit nach Auschwitz. Auch diese Dimension muss in
allem, was wir sagen, gehört werden. Martin Stöhrs Arnoldshainer Text4
über das Judentum im christlichen Religionsunterricht fasst die wichtigen
Mahnungen von Johann Baptist Metz so zusammen: Erstens: «Christliche
Theologie nach Auschwitz muss - endlich - von der Einsicht geleitet sein,
dass Christen ihre Identität nur bilden und hinreichend verstehen können
im Angesicht der Juden». Zweitens: «Christen können ihre Identität nur
wahren vor und mit der Glaubensgeschichte der Juden». Drittens:
«Christliche Glaubensweise neu zur Geltung bringen... und das jüdische
Erbe nicht... sperren»5.

Ich weiss, dass Martin Stöhr die Identität der Christen als erwähltes
Volk innerhalb der Nach-Auschwitz-Zeit sieht. Aber als Einleitung zu
seinen Gedanken muss ich daran erinnern, dass auch der jüdische Glaube
der Erwähltheit unter diesem Druck steht - und hier ist es etwas Furchtbares,

Existentielles: wie können wir nach Auschwitz sagen, dass wir
erwählt sind? «Wähle doch einen anderen!» war schon das Wort des Berdit-
schever Rebbe in einer früheren Zeit. Aber auch bei ihm war es eine

negative Bejahung, die mehr ist als Spott über das Missverständnis der
Erwähltheit. Der leidende, hadernde Glaube, welcher sich hier an Gott
wendet, besteht noch immer - fast würde man das jiidische-berlinische
Wort Daffke (von jidd.: davko gewiss, durchaus) hier benutzen: gerade
deshalb, aus Trotz glauben wir. Und in diesem offenen, ehrlichen Dialog
miteinander könnten wir auch zur Anfangszeit, zur Zeit der Tempelzerstörung

zurückkommen. Schon damals sprach uns die junge, neue Religion

an und sagte: «Nun könnt ihr nicht mehr an eure Erwähltheit
glauben; wir haben eure Stelle übernommen. Ein neuer Bund hat den
alten abgelöst.» Zwei Millennien später stehen wir uns gegenüber, sehen,
dass das Volk des Bundes noch immer besteht, und dass das Leiden der
Menschheit uns nur zu neuen Dimensionen des Bundes führt, dass der

Begriff der Erwähltheit uns durch das Leiden zu neuen Hoffnungen bringen

kann.

132



Erwählung und Bund gehören zusammen

Normalerweise kämen wir jetzt zu den Quellen, zu Bibelzitaten, die
uns durch den gemeinsamen Text zugänglich sind. Der Anfang, die
Vergangenheit, bringt uns dann in die Gegenwart. Aber vielleicht sollte man
mit der Gegenwart anfangen, mit den Begegnungen des Lebens, in denen
sich die Realität der Identität des Mitmenschen als ein grösseres Problem
zeigt als in Texten, die gedeutet und überwunden werden können. Es ist
leichter zuzugestehen, dass ein Volk erwählt ist, als dass man dies dem
Nachbarn, den man heute und morgen trifft, zugesteht.

«Erwählt? Herr Kohcn, der mir gestern einen neuen Anzug verkauft
hat, ist von Gott erwählt? Und die kleine Frau Schwarz, die nebenan
wohnt - die auch? Und dieser Herr Friedländer, der so bescheiden redet...
also wirklich!»Natürlich gibt es hier Missverständnisse. Um diesen
vorzubeugen, zitiere ich hier einen Text von Yehoshua Amir über das jüdische

Verhältnis zu anderen Weltreligionen. Amir bejaht den Begriff der
Erwähltheit der Juden und bringt folgende Erklärungen dazu:
1. «Es ist nicht gemeint, dass wir glauben, ein Verhältnis zu Gott sei nur

denen möglich, die mit der Zugehörigkeit zu dem gottbezogenen Volk
auf die Well gekommen sind... Andere legitime Zugänge zur Gottbezo-
genheit sind gegeben...

2. Es ist nicht gemeint, dass wir glauben, von allen Völkern der Welt
bekümmere sich Gott nur um uns... «Gesegnet sei mein Volk Ägypten,
usw.»...

3. Es ist nicht gemeint durch die physische Zugehörigkeit zum
jüdischen Volke sei eine Gottesbeziehung sozusagen automatisch mitgegeben...

Was gemeint ist, ist eher, dass der Jude in seiner Zugehörigkeit
zu seinem jüdischen Volke und dessen Kulturtradition einen Schlüssel
in der Hand hat, der, wenn er ihn umdreht, ihm einen Zugang zu einer
Gottesverbundenheit eröffnen kann. Das geschieht nicht durch
Abstammung..., sondern durch den Akt...»6.

Dieser Akt, diese Tat, der Moment der Entscheidung, in dem das
Gesetz und das Gebet eins werden, in dem sich die Identität des einzelnen
Juden mit der jüdischen Geschichte, mit dem Glauben und mit dem
Wählen verbindet, gibt uns die Möglichkeit, einen Begriff als etwas
Lebendiges im Mitmenschen zu erkennen. Der englische Schriftsteller und
gelegentliche Antisemit Hilaire Belloc schrieb einen bekannten Vers:
«How odd of God — to choose the Jews.» Eine der vielen Antworten war
einfach: «'Twas not so odd — the Jews choose God!» Vielleicht könnten
wir dies so übersetzen: «War es nur Spott: die Wahl von Gott?» und
unsere Antwort: «Es war kein Spott: wir wählten Gott!» und diese
Antwort kann jetzt aus den Quellen gezeigt werden.

133



Erwählung des Volkes als Gottes Eigentum

Zwei Begriffe vereinigen sich hier: die Wahl und der Bund. Die
Begriffe stehen nicht allein. Die Welt der Bibel bringt sie zum Leben im
Rahmen der grossen Freiheit. Ohne Freiheit gibt es keine Wahl und
keinen Bund. Dies gilt für den einzelnen Menschen wie für ein Volk. Leo
Baecks Buch Dieses Volk, im KZ geschrieben, bewegt sich durch den
Bund, den Auszug, die Offenbarung, Wüste und Boden, um die Grundgedanken

über jüdische Existenz zu klären. Der erste Paragraph erklärt das
Thema des Gewähltseins:

«Jedes Volk, in seiner Jugend zumal, will die Kunde von seinem

Anfang besitzen, es erzählt und dichtet von ihm. Manch ein Volk will
den Göttern und Helden entstammen. Aber ein einmaliges unter allen ist,
dass ein Volk seinen besonderen Ursprung, seinen Grund in dem einen

Ursprünge, in dem Grunde des Alls gefunden hat. Ein aus dem Bereiche
des Ewigen und Unendlichen Kommendes, die Offenbarung des Einen,
der hinter allem Vielfältigen ist, teilte hier den Auftrag des Lebens zu.
Die jenseitige Welt redete hier von dem Beginne und dem Werden des

Volkes und verkündete ihm die Bedingung und das Ziel seiner Geschichte.

Unter allen Völkern hat allein das israelitische Volk es in seiner Frühe
so erlebt und für die Dauer bewahrt»7.

Dieses Erlebnis ist Offenbarung, eine Offenbarung, die aus dem
Bereiche Gottes kommt und die sich in der jüdischen Existenz immer wieder
beweist. Diese jüdische Existenz ist etwas Einziges; aber das Erlebnis
gewählt zu sein Findet sich für Einzelne und für Gemeinschaften. So

schreibt Leo Baeck in einem anderen Text:

«Jede Gemeinschaft der Gläubigen weiss sich auserwählt, das ist
die geschichtliche Stärke und die Zukunftskraft ihres Empfindens. An
sich besagt Auserwählung noch nichts oder zum mindesten noch keinen
Wert. Das Entscheidende ist immer erst, wodurch und wofür man sich

erwählt erachtet, ob durch etwelches erdhaftes Gemächt und zu ihm, ob
durch eine ewige Idee und um ihretwillen. Darin erst offenbart sich ein

Eigentümliches und Besonderes, davon erst erlangt der Gedanke der

Erwählung einen Platz und eine Bedeutung»8.

Von hier aus kann man auch die negative Reaktion auf die Erwähl-
theit verstehen, in einer Welt, die sich noch immer von der brutalen
Selbst-Erwählung des Dritten Reiches betroffen fühlt. Auch hört man
hier von der Gefahr, das Ewige so in das Irdische hineinzubringen, dass es

zur Selbstverherrlichung kommt. Ist dies nicht die Anklage gegen die
Juden als erwähltes Volk? Und wie kann dies nach Auschwitz gesagt
werden? Aber im christlichen Glauben und im Judentum - im gemeinsamen

Bibeltext - kommen wir zu dem ewigen Wort, das das Volk Israel in

134



der Freiheit gehört und angenommen hat; nur, dass es uns heute mit
Furcht erfüllt.

Das Wort Gottes kam zu Abraham, Isaak und Jaakov als ein Segen
und eine Aufgabe für die nachfolgenden Generationen. Diese mussten erst
den Weg zur Freiheit finden, mussten vor dem Berg Sinai stehen und den
Bund annehmen. Auch heute, in jeder Synagoge, stehen wir vor diesem
Bund und erklären; «Die Tora, von Gott dem Mose gegeben, ist unsere
Erbschaft». Die Vorlesung dieser Tora wird von einem Gebet eingeführt:
«Gepriesen seist Du, Der-der-Du-bist, der uns aus allen Völkern
auserwählt und uns Seine Tora gegeben hat.» Es ist hier die Auserwähltheit
des Volkes, die im Bunde versiegelt wurde und jeden Tag - in der
Gemeinde und zu Hause - erneuert wird. Lind es ist das Wort, das zu
Abraham kam (1. Mose 18,19): «Ich habe ihn erkoren, damit er seinen
Kindern gebiete und seinen Nachkommen nach ihnen, dass sie den Weg
des Ewigen wahren - zu üben Gerechtigkeit und Recht!» (1. Mose 18,19).
Abrahams Kinder kamen zum Sinai. Sie waren jetzt ein Volk. Wie es uns
Leo Baeck zeigt, kamen sie aus freiem Entschluss zu Gott, der sie in den
Bund stellte. Ein Wort kam durch den Gottesknecht Moses:

«Ihr habt gesehen, was Ich an Ägypten getan und wie Ich euch auf
Adlersflügeln getragen und zu Mir gebracht habe. Nun denn, wenn ihr
auf Meine Stimme hören und Meinen Bund halten werdet, dann sollt ihr
Mir ein Eigentum sein mehr als alle Völker. Zwar Mein ist die ganze
Erde - ihr aber sollt Mir sein mamlechet kohanim v'goy kadosch: ein
Reich von Priestern und ein heiliges Volk» (2. Mose 19,4).

Ein «Eigentum» (hebr.: segulah) - das ist etwas Kostbares. «Ii segulah
mikol ha-amim» (2. Mose 19,5; 5. Mose 7,6). Eine segulah gegenüber allen
Völkern; etwas wirklich Kostbares, etwas Besonderes. So wird segulah bei den

Propheten, in den Psalmen und auch in rabbinischen Texten verstanden. AM
SEGULAH: das auserwählte Volk. Im Mittelalter, in den nachrabbinischen
Quellen, bedeutet das Wort nicht nur ein gesammeltes Besitztum, ein köstliches

Kleinod, einen trefflichen Menschen. Das Verb segel bedeutet auch,
etwas in ein anderes hineinfügen, angleichen, einordnen. Und so kommt es

zur homiletischen Deutung, nämlich, dass das neubefreite Volk sich dem Gott
des Freiheitserlebnisses anpasste. Das Wort selbst beschreibt nicht nur das

«auserwählte Volk», sondern auch das schöpferische Erlebnis, in dem sich
Gott und Volk zusammenfanden. Gott und Volk sind innerhalb des grossen
Freiheitserlebnisses, Exodus und Offenbarung am Sinai, zu linden. Hier
kommt es zur grossen Harmonie, zu dem Sich-Zusammen-Finden. Gott gibt
die Tora. Das Volk gibt sich selbst. Und in diesem Moment entsteht ein Bund,
ein Verhältnis, ein Verhängnis. Am Segulah, das erwählte Volk, kann nur in
der Brit, innerhalb dieses Bundes verstanden werden.

135



Der Bund Gottes mit Abraham und Israel ist paradigmatisch
für die Menschheit

Die Brit, der Sinaibund, zeigt sich in den Zehn Worten, im Dekalog.
Damit kommen wir zum Gesetz, dass heisst zu der Einsicht, dass die Menschheit

nur in der freien, offenen Weiterentwicklung von Gesetz zu Gebot leben

kann, und dass schon deshalb Israel als das paradigmatische Volk dieses
Bundes als auserwählter Priester in dieser Welt steht und besteht. Brit, Bund,
wird hier zur Metapher der Verbindung des Unendlichen mit dem Endlichen.
Nicht nur der Inhalt der Zehn Worte - jedes Wort eine Lehre, welche den
einzelnen Menschen und die Menschheit zur besonderen Erwähltheit führt -
auch die Form des Bundes bringt uns zur eigenen Identität des freien
Menschen, der durch sein Schaffen in seine besondere Erwähltheit zieht. Und die
Form des Bundes ermöglichte es Israel in das Exil zu gehen (der Partner des

Bundes, die Schechina, zog auch ins Exil; und, wenn wir Elie Wiesels Wort im
Buche Nacht verstehen, hing Gott auch am Galgen in Auschwitz). Bund blieb
Bund - auch am Körper, im Blut der Beschneidung, der brit milah.

Die Form des biblischen Bundes gehört zum Verständnis des Erwäh-
lungsbegriffes. Für die Könige der biblischen Zeit existierten verschiedene
Bünde (biritu im Akkadischen). Souverän und Untertan standen in einem
Verhältnis, in dem der Untertan gewisse Pflichten auf sich nahm, während der
Monarch nichts zu versprechen hatte, aber durch seine Anwesenheit doch
Schutz und Hilfe garantierte. Paritätsbünde waren zwischen Gleichen möglich.

Und es gab Versprechungspakte, in denen der Monarch aus seiner eigenen

Güte dem Untertanen etwas geben konnte, das rechtmässig nicht von ihm
zu erwarten war.

Am Sinai sehen wir den Bund zwischen Souverän und Untertan: «Wenn
ihr nun auf Meine Stimme beharrlich hört und meinen Bund haltet, so werdet
ihr unter allen Völkern mein besonderes Eigentum sein; denn mein ist die

ganze Erde!» (Exodus 19,5). Die Pflichten des auserwählten Volkes werden
beschrieben und das genügt. Die Tatsache, dass Gott und Israel jetzt
zusammengehören, sagt viel mehr. Aber Gott bleibt Gott, und der Mensch bleibt
Mensch. Auch in der deuteronomistischen Fassung ist dies so. Aber der Bund
wird dort als ein Paritätsbund beschrieben. Und dieser Paritätsbund, welcher
den Status des auserwählten Volkes bestätigt, wird ganz genauso wie alle
Paritätsbünde jener Zeit verfasst: Präambel, historische Einleitung, genaue
Stipulationen, Bestimmung für die Bewahrung und Vorlesung des

Dokuments, das Bringen von Zeugen (Himmel und Erde in diesem Text) und das

Vorlesen von Segen und Fluch, die zu diesem Kontrakt gehören. Das Volk
stellt sich diesen Bedingungen. Es wählt sich selbst - nicht als über allen
anderen erhaben, nicht für grösseren Lohn: die Gegenwart Gottes ist der
grösste Lohn unserer Existenz und kommt jedem zu! Nicht um leichtere
Arbeit zu bekommen - alles wird schwerer! Israel kommt als ein durch diese

136



Gruppenexistenz unter besondere Verpflichtungen gestelltes Volk. So, in
diesem Bund, wird es ein mamlecket kohanim v'goy kadosch.

Innerhalb dieses Gottesvolkes lebt auch die Erinnerung an den anderen
Pakt, an das Versprechen, das Gott mit Abraham einging und in dem er
zusagte, dass Kinder und Kindeskinder wie die Sterne am Himmel, wie der
Sand am Meer einen festen Platz in der Welt haben werden. Das ist das Wort
des liebenden Herrschers, eine Heirat, die das Gute und das Böse im
Menschen annimmt und den Partner trotz seiner Unfähigkeit nicht bestraft. Der
sündigende David bleibt der erkorene und die Sünden der Menschen werden
am Ende der Zeit in dem Nachkommen Davids den Weg zurück finden. In
diesem Begriff lebt nicht nur die Liebe, sondern auch das Grauen und die
Furcht. Dass der Mensch in diese brit, in diesen Bund, hineingebracht wird,
zeigt uns das Paradigmatische und ewig Belehrende in der Auserwähltheit
Israels. Wie der Mensch, so ist auch das Volk Israel mit Fehlern belastet und
unvollkommen. Das bedeutet aber nicht das Ende des Bundes. Wenn der
Schöpfer der Menschheit im Leben des Einzelnen zu finden ist, wenn sich der
Mensch seiner Existenz als Mitschöpfer Gottes bewusst ist, versteht er auch,
dass die Dimensionen solcher Erwähltheit in den dunklen Nächten und am
hellen Tag zu finden sind. Wie kann der Mensch gerecht sein? Trotzdem weiss

er - vielleicht im Christentum auf eine andere Weise als im Judentum -, dass
die Verbindung zwischen Gott und Mensch weiter besteht. Das mysterium
tremendum, die Schechina, befindet sich in unserem Leben und wird die

Begegnung, die uns zum authentischen homo religiosus macht. Gott spricht mit
Abraham, mit dem Einzelnen. Und er sprach und spricht mit Israel, am Sinai
und in der heutigen, sündigen Welt.

Leben ist das Resultat des Bundes

Wie konnte man glauben, dass dieser Bund, diese Wahl je zerstört worden

sei? Im Angriff auf das Volk Israel, im Gedanken, dass so eine Wahl nicht
mehr existierte, verneint man die Menschheit selbst. So lange Israel erkoren
bleibt, ist auch die Menschheit und der Mensch erwählt. Der grosse Mut des

Bundeskonzeptes ist ja, dass Gott die Wahl nicht ändern kann! Ein moralischer

Gott in einer moralischen Welt wusste um die Zerbrechlichkeit und die
moralischen Schwächen Israels - und der Menscheit - von Anfang an. Trotzdem

kam die Offenbarung und die Erwählung. Und sie besteht. Nur muss
man nicht mit materiellen Massstäben messen, muss man nicht eine Belohnung

von Reichtum und Frieden und Kummerlosigkeit erwarten:
das Leben selbst ist das Resultat des Bundes. Es ist auch nicht die Auferstehung,

die dann als Lohn kommt. Zum Sterben, zum Leiden und zum Schaffen
geboren findet sich der jüdische Glaube und das Volk Israel in dieser Welt.
Ezechiel sieht im Tale des Todes die Gebeine, die wieder auferstehen. Aber

137



dies ist eine Vision des auserwählten Volkes, das seine Arbeit weiterführen
wird in dieser Welt. AM Y1SRAEL CHAY! - Das Volk Israel lebt. Es bleibt
am segulah. Es ist ein mamlechet kohanim v'goy kadosh, ob einzelne Bestandteile

des erwählten Volkes diese Priesterarbeit annehmen oder zurückweisen.
Die gesetzlichen Formeln (Isaiah 58) sind gerichtliche Verkündigungen für
den Fall, dass die Pflichten des ethischen Lebens, der Schabbat und seine

Bedingungen, das Beten zu dem einen, einzigen Gott nicht erfüllt wurden.
Aber der Bund und die Erwählung bestehen weiter. Brit milah, die Beschneidung,

die Gebete im neuen Zustand des Exils sind Zeugen eines zu einem Teil
unverständlichen Bundes. Wie konnte das Volk weiterleben nach der
Zerstörung Jerusalems? Es lebte weiter. Wie konnte es erwählt bleiben? Es blieb
erwählt. Echa rabba - der Midrasch zum Klagelied - zeigt eine Königin, die
Gott anklagt, weil er sie wegen ihrer Unverschämtheit aus dem Palaste wies.

«Vergiss nicht», sagt sie dem König, «ich bin deine einzige Frau!». Bund und
Erkorenheit bleiben in der alten wie in der neuen Zeit ein Geheimnis. Aber
wir wissen, mit dem sicheren inneren Auge unserer eigenen Existenz, dass der
Bund besteht -nur dürfen wir nicht unsere eigenen Bedingungen stellen,
sondern müssen die unendlichen Dimensionen des Schöpfers innerhalb der Form
anerkennen.

Unsere Lehrer des 20. Jahrhunderts erkennen das Paradox, obgleich
einige von ihnen nicht im Paradox leben können. Das autonome ethische
Flandeln, das Kant verlangte, konnte den Sinai nur als einen Zwang sehen, als
Heteronomie. Gerade deshalb ist es wichtig, die paritätische Form des Bundes
in dieser Situation zu sehen, in dieser Wahl, die auch von Seiten des Menschen
kommt. Die Paradoxic bleibt. Deshalb löste Hermann Cohen diesen sinaitischen

Bund von jedem spezifischen Geschehen und gesetzlichen Inhalt ab.
Martin Buber benutzte die Idee nur im Zusammenhang mit Israels Geschichte,

anhand derer es ihm möglich war, zu beweisen, dass Israel, mehr als

andere, diesen Begriff als Krone des Glaubens und als Weg durch die
Nationen benutzen konnte. Und Leo Baeck, wie wir schon erwähnten, sah in der
Existenz des Volkes Israel, dass Israel sich selber wählte. Aber er sah auch die
Polaritäten. Der Midrasch von Theresienstadt, Dieses Volk, baut auf den Vers
«cam zu yazarti Ii...», «... dieses Volk, das Ich mir gebildet habe. Meinen
Ruhm wird es künden» (Isaiah 43,21).

Autonom und heteronom stehen wir in diesem Bund und sind dazu
gewählt, weil wir uns gewählt haben, «nur», sagen neue Lehrer wie 'Yit-
zchak' Greenberg, «müssen wir uns nach der Shoah wieder neu wählen
und die brit erneuern!» Im toratreuen Judentum besteht der alte Glaube
von Bund und Erwähltheit, aber man versucht diesen Glauben neu zu
formulieren. Rav Soloveitchik spricht von zwei Bünden. Erstens gibt es

das fatum 'Ägypten', das den einzelnen Juden zu einem Schicksal innerhalb

der gemeinsamen Geschichte Israels zwingt. Leiden, Pflicht und diese

Erkorenheit kann man nicht ablehnen, behauptet der grosse jüdische

138



Denker. Aber es gibt einen zweiten Bund: 'Sinai' - eine freie Entscheidung
zum Bund und zur Erkorenheit. Für Soloveitchik ist dies eine Entscheidung

zur Halacha10. Soloveitchik bringt eine paradigmatische Lehre von
Adam im Paradies. Adam - Adam Rischon, ist ein Mensch im Suchen
nach der Weisheit, Macht, Grösse, Vollkommenheit, der in der Welt
schaffen und herrschen will. Der andere Adam tritt ein in eine erkorene
Gemeinde innerhalb des Bundes, stellt sich Gott und macht die erwiesene
Arbeit -am Sinai gegeben - zu seinem Lebensinhalt. Ist diese Antwort
akzeptabel für unsere Zeit? Besser gefragt: «Gibt es überhaupt eine
Antwort?» Ich würde «Nein» sagen. Aber der Bund besteht weiter. Und die

Erwählung. Und der Jude in der Welt.

Die Erwählung Israels schliess die Erwählung anderer nicht aus.

Darf man in diesem Moment zu Schlussbetrachtungen kommen? In
diesem Dialog können wir uns nur gegenüber stehen. Wir sehen die
Authentizität des Anderen in seiner Erwähltheit. Wir sind beide Zeugen der
Offenbarung. Ich kann nur das Eigene sagen, kann nur das Andere ehren.
Aber im Leben, im ethischen Handeln, als Zeuge Gottes: erstens als Jude,
zweitens als Mensch, bestätige ich, für mich selbst und hoffentlich auch
für den Mitmenschen, die Realität dieser Erwählung.

In diesem Moment zeuge ich für die Tatsache, dass die Erwählung
Israels nicht durch unsere oder meine moralische Superiorität bewiesen
werden kann. Auch nicht durch eine sichtbare oder unsichtbare Heiligkeit.

Mensch bleibt Mensch. Das Erkorene zeigt sich nicht als perfectum -
dazu gibt es viele biblische Beweise. Es ist nicht das historische Israel,
sondern ein paradigmatisches, mythisches Israel, ein ideales, in dem man
den Glauben an Gott, die Wahl des Joches des Gebotes und das Anerkennen

des Bundes zusammenbringt. Es existiert immer und nie vollkommen
in der Welt. Grösse und Heiligsein werden nicht gegeben, sondern
versprochen als das, was auf dem Weg gefunden wird. Und unsere Sünden
bringen uns immer wieder ab vom Weg: chet ist die Sünde, ist das Straucheln.

Aber Teshuvah, Umkehr und Reue bringen uns zurück zu diesem
erwählten Weg. So sagt es Maimonides, ein besserer Zeuge als viele andere.

Aber gegen diesen stellen wir Jehuda Halevi, den Maharal von Prag,
Chassidismus, Rav Kook und andere, die für eine andere Auffassung
zeugen. Die «Funken» von Gott, die jüdischen Seelen, die besondere

Begabung dieser Seelen (obleich nicht exklusiv für die Judenheit) sind
auch vorhanden. Zum Teil sind es nur 36: der Lamedvavnik ist ein Begriff
besonderer Erkorenheit, der nach Auschwitz, in Schwartzbarts «Der letzte
der Gerechten», nicht einfach abgewiesen werden kann.

139



Islam und Christentum begegneten Gott nach dem Judentum und
kamen zu einem Verständnis der Wahl Gottes, welches sie zwang, diese

auf ganz besondere Weise auf sich zu beziehen. Für beide wurde Israels
Erwähltheit ein Skandal, weil in beiden Religionen die Erwähltheit nur als
ein exklusives Muster für eine Religion galt. Mission und Bekehrung
waren die Folge. Flier gibt es vielleicht eine Antwort, die in dem offenen
Nachdenken über dieses Problem zu finden ist. Soloveitchiks zwei Figuren

vom Paradies sind mir noch zu exklusiv. Aber Abraham und Moses:
der Bund für den Einzelnen und der Bund und die Erwähltheit für das

Volk, haben etwas ganz anderes zu sagen. Wenn wir Israel/Moses als

paradigmatisch für die Menschheit sehen, können wir die Erwähltheit
anderer Glaubensgemeinden anerkennen. Wenn wir den einzelnen
Menschen in Abraham sehen, kommen wir zu jedem von uns: zum Menschen,
der vor Gott steht und dadurch, durch die Erwähltheit, seine eigene
authentische Identität hat. Jeder steht allein, und jeder steht vor Gott. Es

ist der universale Gott, derselbe Gott, der im Mysterium der Begegnung
das Unendliche in das Endliche hineinbrigt.

Wir haben Ihn im Schmerz und in den Leiden unserer Zeit gefunden.
Und wir können noch hoffen - aber nur, wenn wir uns zusammenfinden
und uns und den Mitmenschen nicht zerstören. Dies ist auch eine freie
Wahl. Es ist die einzige Wahl. Wenn wir den Mitmenschen wählen, finden
wir auch Gott... und unsere eigene, erwählte Identität. Und für dieses

Volk, für Israel, besteht diese Identität in dem Bund, in der Erkorenheit.
Das Schlusswort kommt dann von Leo Baeck, im KZ geschrieben:

«Einer der alten Lehrer dieses Volkes hatte, in einer Zeil der neuen
Fragen, das Wort gewagt: die Erschaffung des Menschen sei gewissermas-
sen das grosse Experiment Gottes, der Versuch, der unternommen ward,
damit das grosse Vertrauen beginne. Das ist ein kühnes Wort, aber es

führt in die Tiefe aller Existenz. Nur der starke Glaube konnte solchen
Sprechens sich getrauen. Und nur ein Mann aus diesem Volk konnte so

sprechen, aus diesem Volke, das immer wieder die Erwählung, dieses

grosse Wenn, diese Probe Gottes auf sein Gebot, erleben durfte, erleben
musste. Denn das ist doch der Sinn der Erwählung: gleichsam das Experiment

Gottes zu sein. Denn dieses Volk ist eine Frage von Gott. Er selber
und darum auch die Menschheit, in die es hineingestellt ist, sollen die
Antwort geben, Antwort an Gott.

Vor ihnen steht es so, weil sie die Antwort vernehmen dürfen, die von
Gott gekommen ist, die von der Läuterung, der Versöhnung, der Erlösung

spricht. Von dem, auf den 'Gott seinen Geist gegeben hat', ist
gesagt: 'Ein geknicktes Rohr wird er nicht zerbrechen, und einen glimmenden

Docht wird er nicht auslöschen' (Jes. 42,1 und 3). So ist es darum
verheissen: das Getrennte wird geeint sein, das Gesonderte wird sich

140



zusammenwissen, das Suchen und Versuchen wird von seinem Lohn,
seinem Segen erfahren - 'Liebe und Wahrheit finden sich, Gerechtigkeit
und Friede umfassen sich' (Ps. 85.11).

Der Bund wird dann alle umschliessen und sie erneuern, die Freiheit
dann alle anrufen und sie erwachen lassen, die Offenbarung dann ihren
Himmel auftun und sie emporheben. 'Und sühnen wird er über seinen
Boden hin sein Volk' (Deut. 31,43). So ist die Antwort Gottes, Antwort
auf die Antwort des Menschen, gleichsam der Treue Gottes auch gegen
das menschliche Denken, die Offenbarung des verborgenen Gottes. Die
Verheissung spricht hier»1 '.

ANMERKUNGEN

1. Der Vortrag wurde gehalten am 7. Februar 1987 anlässlich einer Wochenendtagung
der Christlich-Jüdischen Arbeitsgemeinschaft auf dem Leuenberg.

2. Vgl. Jakob Petuchowski, «Arbeiter in demselben Weinberg» in: H.H. Henrix. Unter
dem Bogen des Bundes, Aachen, 1981, pp. 209IT. - Dies bedeutet nicht, dass
Petuchowski hier zustimmt.

3. In: Peter Levinson, Ein Rabbiner erklärt die Bibel, Kaiser Verlag 1982. s. 68ff.
4. Band 15.

5. Ebenda, s. 18ff.
6. Arnoldshainer Texte 17, S. 70.
7. L. Baeck, Dieses Volk, Frankfurt 1955, S. 11.

8. Zitiert bei Georg Sulzberger: Leben und Werk (herausgegeben von A.H. Friedländcr,
Frankfurt 1982), s. 180: «Der Begriff des auserwählten Volkes».

9. Dazu gibt es viele Midrashiml.
10. Hier trennen sich unsere Wege, d.h., mein Weg; aber es bleibt ein paralleler Weg.
11. Leo Baeck, Dieses Volk. Jüdische Existenz. Frankfurt 1955. 1801".

141


	"Sind die Juden erwählt?"

