Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 43 (1987)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Henryk M. Broder, DER EWIGE ANTISEMIT, Frankfurt a/M: Fischer Taschenbuch-
Verlag, 1986, 228 Seiten.

Broder (geboren 1946) fiihlte sich vor 1976 als Teil der deutschen «Neuen Linken».
Sein Verhiéltnis zu ihr wurde empfindlich gestort, als jene die «Judenselektion» in
Entebbe (1976) anlisslich eines Terroranschlags auf israelische und jiidische Flugzeug-
passagiere nicht verurteilte. Deutsche Linke waren an der Durchfiihrung massgeblich
beteiligt. Broder fragte, ob sie von den gleichen antisemitischen Vorurteilen wie ihre
Viter gepragt worden seien und erzeugte damit einen Sturm der Entriistung. Nun
begann ein schmerzhafter Ablosungsprozess. Die alte Kampfgemeinschaft linker deut-
scher Juden mit fortschrittlichen (nichtjiidischen) Achtundsechzigern zerbrach - nicht
nur im Falle Broders.

In seinem Buch versucht er die Kontinuitit des Antisemitismus auf der linken wie -
natiirlich auch - der rechten Seite des bundesdeutschen politischen Spektrums zu zeigen
und fithrt viele Publikationen an, die seine These belegen sollen.

Besonderer Hohepunkt war die massive Kritik am israelischen Vorgehen zur Zeit
des Libanonkriegs (1982). Nun kam es — seiner Ansicht nach — zu einer «Entsorgung»
der deutschen Vergangenheit. Biirgerliche und Linke {iberboten sich in Gleichsetzungen
der Israelis mit den Nationalsozialisten. Neokonservative Kreise begannen die vorher
iibliche Zuriickhaltung im Verhéltnis zwischen Bundesdeutschen und Juden abzulegen.
Sogar die «progressive» Seite sprach davon, dass «die Schonzeit» (Jagersprache) fiir
Juden abgelaufen sei (Theaterleiter Giinther Riihle am 31.10.1985 in Frankfurt). Broder
fithrt eine Menge von Zitaten an, die diese Ablenkung von der nationalsozialistischen
Vergangenbheit, aber auch verborgene Ressentiments belegen. Er definiert den Antisemi-
tismus als «Gefiihl» oder unheilbare Disposition. In etwas polemischer Analogie betitel-
te er sein Buch: «Der ewige Antisemit», was auf den Mythos vom ewigen Juden ge-
miinzt ist. Diese Disposition ist seiner Ansicht nach unheilbar.

Er arbeitet die Antisemitismus-Diskussion der Weimarer Republik auf und be-
schreibt in einem historischen Essay die wichtigsten antisemitischen Veréffentlichungen
des 19. Jahrhunderts (Wilhelm Marr, Treitschke, Stocker etc.) Die Abwehrarbeit der
deutschen Juden und nichtjlidischer Organisationen sieht er als vergebliche Versuche,
da sich ihre Argumentation auf véllig verschiedenen Gesprichsebenen befunden habe.
Besonders werden von ihm Arbeiten kritisiert, die nach dem zweiten Weltkrieg in der
Bundesrepublik entstanden und antisemitische Ausserungen, wie etwa den beriichtigten
Artikel Karl Marx’ iiber die «Judenfrage», verharmlosen wollten. Schlecht weg kommt
bei ihm auch das sogen. «jiidische Establishment», das seiner Ansicht nach die wahren
Verhiltnisse nicht sehen will. Er zitiert in diesem Zusammenhang eine Untersuchung
von Alphons Silbermann, die bei siebzig Prozent der Deutschen antisemitische Positio-
nen nachzuweisen versucht.

Weiterer Eckstein im Verhiltnis zwischen dem jiidischen Staat und der Welt ist die
Zionismus-Resolution der UNO vom 10.11.1975. In ihr wurde dieser mit Rassismus
gleichgesetzt. Im Bereich der sowjetischen Gesellschaft dient der Antizionismus als eine
Art gesellschaftsfahiger Ersatz fiir Antisemitismus. Broder neigt einer psychoanalyti-
schen Erklirung zu. In den Juden wiirden verdriingte Angste und Wiinsche hineinproji-
ziert um sie an ihnen bekdmpfen zu koénnen. Drei Entwicklungen besorgen ihn speziell:
Die Umschreibung der Geschichte, d.h. die Vergangenheitsbewiltigung durch die

101



Gleichsetzung der Zionisten mit den Faschisten, die Ddmonisierung der Juden und die
Delegitimierung des Staates Israels.

Es ist fraglich, ob simtliche Analogien zutreffen, die Broder anfiihrt: Ist zum
Beispiel diese Zionismus = Rassismus-Resolution wirklich mit dem Schlagwort des Hi-
storikers Treitschke und der dahinter liegenden Geisteshaltung von: «Die Juden sind
unser Ungliick» gleichzusetzen? (S. 228) Ist das Engagement fiir die Palistinenser bei
vielen Jugendlichen nicht die — teilweise — naive Identifikation mit dem «underdog»,
dem Diskriminierten? Darf man dahinter sofort latenten Antisemitismus vermuten?

Broders Buch wirkt stark durch die Sammlung von Texten oder Ausschnitten mit
antisemitischen Ausserungen. Die Fiille der Dokumentation ist stellenweise erdriickend.
Vielleicht hitte eine etwas systematischere Darstellung die Lektiire vereinfacht. Es ist zu
hoffen, dass diese Arbeit zum Nachdenken und Hinterfragen anregt. Sie ist zugleich
Dokument fiir die Suche nach einer modernen jiidischen Identitdt im deutschsprachigen
Raum. Vermutlich hat die pessimistische Uberzeugung von der Unheilbarkeit der
Krankheit Antisemitismus Henryk M. Broder 1981 nach Jerusalem gefiihrt.

U.R. Kaufmann

Aron Ronald Bodenheimer, TEILNEHMEN UND NICHT DAZUGEHOREN. Nach-
denken tber unsern Glauben und euren Glauben, {iber unsern Stamm und eure
Stimme, tliber uns und euch. Verlag im Waldgut, Wald 1985, 219 Seiten.

Der in Basel aufgewachsene, in Ziirich und Tel Aviv téitige Psychiater A.R. Boden-
heimer versucht eine moderne jiidische Identitit zu definieren. Er stellt den jiidischen
Widder idealtypisch dem christlichen Lamm gegeniiber. Juden miissen fiir ihn storrisch,
stolz und unruhig sein: Teilnehmen und nicht Dazugehoren sind Wesensmerkmale des
Judentums. Aus dieser Sicht kritisiert er das Verhalten des Westens insbesondere Euro-
pas gegeniiber den nationalsozialistischen Judenverfolgungen als grundsitzlich oppor-
tunistisch. Dieses Verhalten hat viel mehr Opfer gefordert als simtliche Terroranschlige
seit dem zweiten Weltkrieg. Ganz analog kritisiert er die israelischen Politiker. Seiner
Ansicht nach verderben Menachem Begin und Ariel Scharon den Zionismus. Sie wiir-
den die Israelis gelehrig, gefiigig, provinziell und fanatisch machen. Nicht ohne Ursache
sei das hebrdische Wort «Zionut» (auf Deutsch = Zionismus) zum Spottwort der
jungen Juden in Israel geworden und bedeutet etwa «leere Propagandareden». Das
Wahlverhalten der orientalischen Juden deutet Bodenheimer als Reaktion auf soziale
Frustrationen. Die sozialistische Filzokratie und der moderne israelische Geldadel hét-
ten die Ideale des Zionismus verfdlscht. Die Kritik der deutschen Juden wie Buber,
Scholem, Simon oder Bergmann an der zionistischen Politik ist fiir ihn ein gutes Beispiel
fiir wirkliches Judentum: Auch hier, Teilnehmen und nicht Dazugehéren! In seiner
universalistischen Sicht erscheint das Ethos des Judentums in der indischen oder chine-
sischen Religionsphilosophie vorweggenommen. Typisch jiidisch sei aber die fehlende
Bodenverbundenheit, der Grundtrieb zum Wandern. Der jiidische Hausierer aus Osteu-
ropa, der «Schnorrer», wird auf diese Weise zum vorbildhaften Juden. Bodenheimer hat
einen originellen Zugang zu einer modernen jiidischen Identitit, verliert sich aber oft in
ausfiihrlichen Anekdoten.

. U.R. Kaufmann

102



Schmuel Hugo Bergmann, TAGEBUCHER UND BRIEFE, Band 1 (1901-1948) 753 S.,
Band 2 (1948-1975) 756 S., Jidischer Verlag bei Athendum. Hrsg. von Miriam Sam-
bursky, Konigstein/Taunus (BRD) 1985.

Bergmann (1883-1975) wuchs als Sohn béhmischer Landjuden in Prag auf. Typisch
fir einen Teil der «jungen zornigen Miénner» der Jahrhundertwende war, dass sie im
Gegensatz zu ihren assimilierten Eltern Zionisten wurden. Der «Hochschulverein Bar
Kochba» war das geistige Zentrum dieser jiidischen Studenten. Hugo Bergmann pro-
movierte im Fach Philosophie und nahm am ersten Weltkrieg teil. 1920 wanderte er
nach Palistina aus. Dort wurde er Leiter der spiteren National- und Universitéitsbiblio-
thek. Fiinfzehn Jahre spéter wurde er zum ersten Rektor der Hebriischen Universitit
gewihlt und erhielt eine Professur fiir das Fach Philosophie. Im akademischen Bereich
blieb er nun volle vierzig Jahre titig.

Seine Tagebiicher und Briefe sind somit ein ganz besonderes Zeitdokument fiir
zwei Dinge: Erstens fiir das Milieu der jlidischen Intellektuellen in Prag, zu dessen
Peripherie auch sein Freund Franz Kafka gehorte. Andererseits bilden sie hervorragen-
des Quellenmaterial iber den Kreis mitteleuropdischer Gelehrter in Jerusalem. Gerade
sie hatten eine besondere Feinfiihligkeit fiir das Zusammenleben mit ethnisch-religiosen
Gruppen entwickelt. Eine von Arthur Ruppin angeregte Vereinigung, der «Brith Scha-
lom» (zu Deutsch: «Friedensbund») suchte intensiv den Dialog mit Arabern und befiir-
wortete einen bi-nationalen — nicht einen rein jlidischen! — Staat. Zusammen mit Ernst
Simon und Gerschom Scholem gehorte Bergmann zu den treibenden Kriften. Die
Zuspitzung der politischen Lage desavouierte in den Augen der Mehrheit der jlidischen
Bevolkerung das Programm dieser deutschsprachigen Juden. Zionismus war fiir Berg-
mann «Kiddusch HaSchem», d.h. Heiligung des gottlichen Namens. Zeit seines Lebens
war er von der Philosophie Kants, aber auch — unter dem Einfluss Scholems — von der
judischen Mystik fasziniert.

Die Ereignisse der Weltgeschichte aber auch die zionistische Politik fanden in ihm
einen wachen und sehr kritischen Beobachter. Sein liberales mitteleuropdisches Bil-
dungsbiirgertum fand kaum Nachfolger in Israel. Ein Dialog mit der von Kriegen
gezeichneten israelischen jungen Generation fand kaum statt. Hier wire hochstens auf
seine Schiilerin Schulamith Aloni, die pridgende Politikerin der israelischen Biirger-
rechtsbewegung zu verweisen. Trotzdem sind seine Tagebiicher und Briefe lebendiges
Anschauungsmaterial fiir die neuere jiidische Geschichte. U.R. Kaufmann

David Flusser zu: Clemens Thoma | Simon Lauer, «DIE GLEICHNISSE DER RABBI-
NEN», 1. Teil: Pesiqta deRav Kahana (Pesk), Einleitung, Ubersetzung, Parallelen,
Kommentar, Texte. Judaica et Christiana 10, Bern 1986, 430 S.

Es tut einem sehr leid, dass die Auflage dieses wichtigen Buches nur 1000 Exempla-
re zidhlt. Hoffentlich wird es bald mit Recht von allen, die das Thema angeht, als so
unentbehrlich erkannt, dass man das Werk nachdrucken wird. Doch alles hingt auch
davon ab, wie weit die Existenz des Buches bekannt sein wird. Um das Buch vielen
vorzustellen, schreibe ich diese Rezension.

Clemens Thoma und Simon Lauer haben beschlossen, die Gleichnisse der Rabbi-
nen der allgemeinen Wissenschaft zugidnglich zu machen und sie wissenschaftlich zu
bearbeiten. Die Gleichnisse werden nach den verschiedenen rabbinischen alten Sammel-
werken in Einzelbinden veroffentlicht werden; sie werden mit einer Einleitung, Uberset-
zung, Parallelen und Kommentar versehen; am Ende werden die Gleichnisse in ihrer
Ursprache abgedruckt.

103



Das vorliegende Buch ist also nur der erste Band einer Folge, welche nicht nur fiir
die Erforschung der Gleichnisse der Rabbinen bedeutend sein wird, sie wird auch fiir
eine wissenschaftliche Behandlung rabbinischer Texte vorbildlich sein. Schon aus dem
vorliegenden Band kann man sowohl iiber den Stoff als auch {iber die richtige philologi-
sche und literarkritische Methode sehr viel lernen. Das rabbinische Buch, aus wel-
chem die hier behandelten Gleichnisse entnommen sind, heisst Pesiqta deRav Kahana.
Es ist eine Zusammenstellung rabbinischer Homilien (Predigten), welche im wesentli-
chen auf das 5./6. Jahrhundert n. Chr. zuriickreicht.

Zwei berufene Forscher haben da aus ihrer profunden Kenntnis der Materic ein
sehr informatives Werk geschaffen, und die breite Gelehrsamkeit ist nicht nur mit
Genauigkeit verbunden, sondern, was bei einer solchen Art von Arbeit besonders selten
ist, der ganze Stoff wird durch einen dusserst klaren Blick gesichtet. Die Folge ist, dass
der Band tibersichtlich gegliedert ist, wodurch es dem Leser ungemein erleichtert wird,
sich in dem Buch rasch zurechtzufinden und aus ihm den richtigen Nutzen zu ziehen,
weil die Gliederung so gelungen ist. Es wird auf die parallelen und dhnlichen Gleichnis-
se in anderen rabbinischen Sammlungen immer wieder erschopfend hingewiesen. Das
erhoht den Wert des Buches. Doch schon jetzt wird man sich fragen miissen, ob die
Einteilung der Texte nach den einzelnen rabbinischen Sammelwerken nicht auch ihre
Nachteile haben wird. Die Gleichnisse sind bekanntlich kleine Formen, so wie z.B.
Schwinke oder Tierfabeln, und darum ist es verstiindlich, dass dieselben oder dhnliche
Gleichnisse in verschiedenen Sammelwerken wiedererscheinen. Was wird also gesche-
hen, wenn ein fast gleiches oder ganz dhnliches Gleichnis auch in einem anderen rabbi-
nischen Sammelwerk vorkommt, welches dann in einem anderen Band der Reihe er-
scheinen wird? Da wird man wohl das Gleichnis bringen, aber man wird wahrscheinlich
auf einen fritheren Band verweisen miissen. Dadurch besteht die Gefahr, dass die
spiateren Bidnde weniger libersichtlicher als die fritheren Bidnde sein werden - oder
werden vielleicht die zwei Forscher eine solche Losung finden, welche diese Gefahr
bannen wird? Doch aus meiner personlichen Erfahrung sehe ich die grossen Vorteile der
Gliederung nach den einzelnen rabbinischen Sammelwerken vor einer Ordnung der
Gleichnisse nach ihren Themen, ihrer Gleichheit oder Verwandschaft. Die andere, sozu-
sagen genetische Motivforschung der rabbinischen Gleichnisse kann man ja nach-
triaglich vornehmen. ‘

Das Hauptanliegen des Buches ist, die einzelnen Gleichnisse der Reihe nach, wie sie
in dem rabbinischen Sammelwerk vorkommen, zu iibersetzen, zu interpretieren und zu
kommentieren. Dieser Teil des Buches umfasst die Seiten 84-365 — nachher folgen
Quellenangaben und Register. Man kann daraus ersehen, dass die Einleitung verhiiltnis-
massig kurz geraten ist. Da das vorliegende Buch gleichzeitig der erste Band einer Reihe
von Gleichnissammlungen sein soll, wird in ihm auch das Wesen der rabbinischen
Gleichnisse als Gattung behandelt'. Und da mochte ich die Gelegenheit benutzen,
dariiber kurz etwas Grundsitzliches zu sagen, und zwar auf zwei Gebieten, die, obwohl
sie nicht genetisch miteinander verbunden sind, doch aus einer bestimmten Sicht be-
nachbart sind. Es geht mir um zwei Fragen: Gibt es eine Entwicklung in der Geschichte
der rabbinischen Gleichnisse und gehoren dann die Gleichnisse Jesu einfach zu dersel-
ben literarischen Gattung wie die Gleichnisse, welche sich in den rabbinischen Quellen
erhalten haben?

Die Tendenz, die Gleichnisse Jesu nicht auf denselben Haufen zu werfen wie die
rabbinischen, jidischen Gleichnisse, ist glaubens- und gefiihlsméssig sehr leicht zu
verstehen, und zwar besonders bei christlichen, aber auch bei bestimmten glaubens-
treuen jiidischen Menschen. Es ist viel angenehmer, sich sogar liebend gegeniiberzuste-
hen als gemeinsam eingewurzelt zu sein. Dabei ist ein echtes christliches dogmatisches
Bedenken nicht am Platz. Die Vorstellung, dass alles, was Jesus gesagt hat, nur seine

104



personliche Botschaft gewesen ist, ldsst sich dogmatisch nicht halten und nicht alles,
was neu ist, ist richtig und nicht alles, was richtig ist, ist neu. Nicht die Einzigartigkeit
Jesu ist das entscheidende, sondern seine Einmaligkeit. Ich bin sicher, dass mir die
Kirchenviiter beipflichten wiirden; sie haben ja auch behauptet, die Botschaft des Chri-
stentums sei so alt wie die Menschheit, da das Judentum eine uralte Religion sei. Und
tibrigens: ob die Gleichnisse Jesu zu der Gattung der rabbinischen Gleichnisse gehdren,
ist ein objektives Problem, dessen Losung genauso viel mit irgendeinem Glauben zu tun
hat, wie die Frage, ob es vor Homer Dichter gegeben hat?.

Bei der heutigen komplexen Gefiihlsverwirrung ist es verstindlich, warum man
allgemein lieber die rabbinischen und die jesuanischen Gleichnisse als zwei besondere
abgegrenzte Blocke behandeln mochte, als die einfache Entscheidung zu treffen, dass
die Gleichnisse Jesu zu der Gattung der rabbinischen Gleichnisse gehdren?. Dabei kann,
wie es in unserem Falle sicher ist, solch eine Dichotomie vorurteilslos gut gemeint sein.
Diese Vorsicht wird schon gleich auf der ersten Seite des Buches dokumentiert. Die zwei
Verfasser — der eine ein Jude, der andere ein Christ — sagen dort aus: «Wir wollen
zeigen, dass rabbinische Gleichnisse philologisch, formkritisch, hermeneutisch und lin-
guistisch erfasst werden konnen, ohne dass man in den ideologischen Schatten von
Deutungen neutestamentlicher Gleichnisse oder in jiidische Apologismen gerit. Wir
mochten damit ein interdisziplindres Vertrauen zwischen jlidischen und nichtjiidischen
Wissenschaftlern verschiedener Sparten stirken». Man kann solchen Worten unsere
Zustimmung nicht versagen, aber es wire doch fiir die ungetriibte Sicht und fiir die
reifen Friichte der Forschung besser. wenn sich der Jude und der Christ nicht gegensei-
tig ausklammern miissten, um ein interdisziplindres Verstindnis der beiden Kontrahen-
tengruppen zu verstirken. Es geht doch bei den Gleichnissen um ein vorerst literari-
sches Problem! '

Wir haben uns frither zwei Fragen gestellt. Bis jetzt haben wir versucht zu behaup-
ten, dass die Gleichnisse Jesu gattungsmaissig einen Teil der Gattung der rabbinischen
Gleichnisse bilden. Das ist die Antwort auf unsere zweite Frage gewesen. Das erste
Problem, welchem wir uns gestellt haben, war: Gibt es eine Entwicklung in der Ge-
schichte der rabbinischen Gleichnisse? Erst nachdem wir versuchen werden, die Ergeb-
nisse unserer Forschung auf diesem Gebiet kurz zusammenzufassen, wird es klar wer-
den, warum wir uns getraut haben. zu behaupten, die Gleichnisse Jesu gehoren pro-
blemlos zu den rabbinischen Gleichnissen.

In der Einleitung (S. 12) lesen wir: «Der zweite Grund fiir die Erstwahl der PesK
liegt darin, dass es uns in erster Linie um die rabbinischen Gleichnisse an sich geht, und
dass wir der Vermutung entgegenwirken wollen, es gehe uns letztlich um das Aufspiiren
von Beziehungen zu den ntl. Gleichnissen. Aus der Forschungsgeschichte weiss man,
dass es in der Vergangenheit oft um ein allzu rasches, ideologisch motiviertes Ver-
gleichen zwischen rabbinischen und jesuanischen Gleichnissen ging. Die im wesentli-
chen auf das 5./6. Jahrhundert n.Chr. zuriickreichende PesK, in der sich die Gleichnisse
im Zusammenhang mit homiletischen Entwiirfen befinden, zeichnet sich nicht durch
besondere zeitliche Nidhe zum NT aus». Wirklich: ein halbes Jahrtausend ist beileibe
keine zu kurze Zeitspanne und die Eigenart der Gleichnisse in dem ziemlich spiten
rabbinischen Sammelwerk ist schon von den Gleichnissen Jesu so verschieden, dass da
wirklich der Vermutung mit Erfolg entgegengewirkt wurde, dass es in dem Buch letzt-
lich um die Gleichnisse Jesu gehe. An sich war die Wahl eines so spiten rabbinischen
Textes lobenswert, aber wenn man sich von einer Fragestellung entfernt, bleibt sie doch
in sich und an sich bestehen.

In meinem Buche* habe ich zwischen den genetisch und zeitlich dlteren klassischen
rabbinischen Gleichnissen und den entwicklungsmadssig spéteren illustrierenden rabbini-
schen Gleichnissen unterschieden. Schon diese Terminologie rief Widerstand empor.

105



Wie darf man von «klassischen» Gleichnissen reden? Das bedeutet schon Werturteile zu
fillen. Nun gut, wir werden also von ethischen und homiletischen Gleichnissen spre-
chen. Zweifellos gehoren die Gleichnisse Jesu alle zu dem ethischen Typus und die
Gleichnisse in der Pesiqta deRav Kahana sind alle ausnahmslos ausgeprigt homiletisch.
Wenn man ein spites rabbinisches Sammelwerk wihlt, ist es verstiindlich, dass seine
homiletischen Gleichnisse von den ethischen Gleichnissen, zu denen auch die Gleichnis-
se Jesu gehoren, grundverschieden sind, und so gelingt es, der Vermutung entgegenzu-
wirken, «es gehe uns letztlich um das Aufspiiren von Beziehungen zu den ntl. Gleichnis-
sen».

Die Frage, ob es eine Entwicklung der rabbinischen Gleichnisse gegeben hat, ist,
genau genommen, nur eine sehr wichtige Teilfrage. Das ganze Problem lautet: Kann
man fortschreitende Anderungen im Laufe der Geschichte des antiken Rabbinismus
beobachten, sowohl in seinem geistigen Gehalt und seinen literarischen und édsthetischen
Formen, als auch in der Halacha der Gesetzespraxis? Meiner Ansicht nach sind die
Anderungen in der Geschichte des Rabbinismus ziemlich leicht erkennbar. obzwar es
nicht leicht ist, diese Wandlungen genau zu beschreiben. Eine der vielen Schwierigkeiten
liegt bekanntlich darin, dass sich in der rabbinischen Literatur selbst nur spérlich Stoff
iiber das Wesen des rabbinisch-pharisdischen Judentums vor der Zerstérung des zweiten
Tempels erhalten hat. Aber auch so sind die Anzeichen der Anderungen, Verschiebun-
gen und Wandlungen im Judentum von der Restauration in Javne am Ende des ersten
Jahrhunderts bis zum Ende der talmudischen Zeit und dem Ubergang zum Mittelalter
unverkennbar. Und was die frithrabbinische Zeit in den zwei Jahrhunderten vor der
Zerstorung des zweiten Tempels anbelangt, sind uns das Neue Testament und haupt-
sdchlich die drei ersten Evangelien eine unschitzbare Hilfe. Das, was wir iiber Jesus und
seine Umgebung dort lernen, vervollstindigt, wenigstens indirekt, unser spérliches Wis-
sen liber den «Frithrabbinismus». Man versteht also nicht nur das Urchristentum mit
Hilfe jidischer Quellen besser, sondern auch andererseits ist das Neue Testament eine
unersitzliche Quelle fiir das damalige Judentum.

Ich glaube, dass man dariiber nicht zweifeln diirfte, dass die nicht vielen rabbini-
schen Gleichnisse, welche sich aus der Zeit anndhernd vor dem letzten Drittel des
zweiten nachchristlichen Jahrhunderts erhalten haben, soweit ich sehe, alle, oder fast
alle, zu der ethischen Gattung der rabbinischen Gleichnisse gehoren — und diese Gat-
tung existierte auch spiter, nachdem sich die homiletischen Gleichnisse durchgesetzt
hatten. Es ist allerding wahr, dass dann die ethischen Gleichnisse sozusagen nicht zum
Hauptstrom der rabbinischen Gleichnisse gehort haben, der ja aus den homiletischen
Gleichnissen bestanden hat. Da die homiletischen Gleichnisse einem jeden Leser der
rabbinischen Literatur vordergriindig auffallen, entsteht der Eindruck, als wire ein
entscheidender Unterschied zwischen den Gleichnissen Jesu und den rabbinischen
Gleichnissen vorhanden. Doch der Schein triigt. Sehe man sich das kleine Florilegium
ethischer Gleichnisse der Rabbinen an, welches ich in meinem Buche (s. 23-25) gesam-
melt habe! Wird es dann dem Leser nicht schwer sein, nicht zugeben zu wollen, dass die
Gleichnisse Jesu zu den ethischen Gleichnissen der Juden gehdren? Die Gleichnisse Jesu
sind also dazu angetan, mehr liber die dltere, ethische Stufe der rabbinischen Gleichnis-
se zu erfahren. Dass sich aus der urspriinglichen Stufe die homiletische Gattung der
rabbinischen Gleichnisse entwickeln konnte, ist begreiflich. Dies war eine Folge sowohl
der literarischen als auch sozialen Wandlungen. Fiir diese Entwicklung war der Sitz im
Leben der homiletischen Gleichnisse fruchtbar, namlich der Schulbetrieb und die syna-
gogale Predigt’.

Leider erfassen die Definitionen des Wesens der rabbinischen Gleichnisse in dem
vorliegenden Buche nicht die jiidischen ethischen, sondern nur die homiletischen rabbi-

106



nischen Gleichnisse. So z.B. wenn von der Gleichniserzihlung gesagt wird: «Sie steht
nicht um ihrer selbst willen da. Vielmehr weist sie auf die rabbinisch verstandene Tora
hin und steht ganz in deren Dienst... Sie ist von einem in der miindlichen und schriftli-
chen Tora bewanderten Erzihler erfunden oder {ibernommen. um einen in dieser Tora
liegenden Sinn oder Auftrag neu zu enthiillen oder zu entfalten, oder wenigstens besser
vorstellbar zu machen... Sie wird nicht fiir eine Einzelperson erzihlt... Vielmehr dient sie
der allgemeinen religiosen, liturgischen oder halachischen Unterweisung jiidischer Ge-
meinschaften» (S. 17). Ferner (S. 19) wird gesagt, dass der rabbinische Erzihler vor der
Aufgabe steht, «die tberlieferte Offenbarung zu aktualisieren... Der Gleichniserzéihler
will und muss bei der gegebenen liturgischen oder nicht liturgischen Situation aus diesen
biblischen Texten etwas Plausibles, sein Auditorium Ansprechendes, ihre Situation
Treffendes, herausholen und zwar so, dass es mit rabbinischer Tradition, Halacha oder
Theologie korrespondiert...». «Der Gleichniserzihler ist eine Personlichkeit, die liberlie-
ferte, heilige Traditionen zu entschliisseln und der neuen geistig-religiosen Lage seiner
Zeit, bzw. seiner Horer/Leser anzupassen vermag» (S. 21). «Das Korpus des rabbini-
schen Gleichnisses besteht aus der Gleichniserzihlung, die auf die rabbinisch-verstande-
ne miindliche und schriftliche Tora bezogen ist. Nur wenn beide Isotopieebenen — die
Ebene der Erfahrung und die Ebene der Offenbarung — vorhanden sind. kann man im
Vollsinn von einem rabbinischen Gleichnis sprechen...» (S. 22/23). Das alles ist eine sehr
tiefe Beschreibung der jiidischen homiletischen Gleichnisse. Es ist sehr fraglich, ob auch
die alten (und auch die spiteren) ethischen Gleichnisse auf eine «Offenbarungsebene»
hinzielen. Oder zielen eher die ethischen Gleichnisse auf das Leben selbst, natiirlich in
der Gegenwart und Mitwirkung des Gottes Israels? Um dies noch besser zu sehep. soll
man die ethische Gleichnisart nicht nur mit den zu ihr gehorenden Gleichnissen Jesu
vergleichen, sondern vielleicht auch einen Blick auf die griechische Popularphilosophie
werfen. Es geht bei diesen Fragen nicht primdr um Theologie, sondern hauptsichlich
um ein historisch-literarisches Problem.

Und jetzt komme ich zu dem schwierigsten, dsthetisch-literarkritischen Punkt die-
ser Abhandlung. Wollen wir zuerst einem grossen Schriftsteller das Wort erteilen,
namlich dem Luigi Pirandello in seinem klassisch gewordenen Vorwort zum Schauspiel
«Sechs Personen suchen einen Autor». «Ich hasse die symbolische Kunst, bei der die
Darstellung jede spontane Bewegung verliert und maschinell, allegorisch wird. Das ist
ein Missverstindnis und ein vergebliches Bemiihen, weil die blosse Tatsache, einer
Darstellung allegorischen Sinn zu geben, deutlich werden lisst, dass man schon das fiir
eine Fabel hdlt, was in sich selbst keinerlei Wahrheit hat, weder eine phantastische noch
eine wirkliche, sondern als Beweis fiir irgendeine moralische Wahrheit verfertigt ist.
Jenes geistige Bediirfnis, von dem ich spreche, ldsst sich nur manchmal, und zwar mit
der Absicht hoherer Ironie, wie zum Beispiel bei Ariost, durch einen solchen allegori-
schen Symbolismus befriedigen. Dieser geht von einem Gedanken aus, ist vielmehr ein
Gedanke, der zum Bild wird oder zu werden versucht. Jenes Bediirfnis hingegen sucht
in dem Bild, das lebendig und frei in seinem ganzen Ausdruck bleiben muss, einen Sinn.
der ihm Wert gibt».

Ich habe die Stelle ganz gebracht, und sie ist auch fiir unsere Untersuchung von
Bedeutung. Wenn man die Worte des italienischen Dramatikers auf die zwei Typen
rabbinischer Gleichnisse anwenden will, dann sind die homiletischen Gleichnisse als
Beweis fiir irgendein Teilchen der biblischen Offenbarung verfertigt worden. Thre Fabel
ist nur beschrinkt autonom: sie steht nicht nur um ihretwillen da. Dagegen muss das
Bild der ethischen Gleichnisse lebendig und frei in seinem Ausdruck bleiben. Es dient
dem Bediirfnis, einen Sinn in dem Bild zu finden, der ihm Wert gibt.

Pirandello behandelt die zwei Typen als ein Kunstrichter — er will Werturteile
ablegen, und das sollte man doch nicht ganz auch den anderen verwehren. Doch man

107



sollte bedenken: Werturteile abzulegen ist zwar meistens in der Wissenschaft unum-
ginglich — schon deshalb, weil man ohne sie die Wandlungen in der Geschichte kaum
erfassen kann — aber das Unternehmen selbst ist sehr komplex. Obwohl es z.B. nicht
verboten sein dirfte, auch einmal {iber Ursprung und Entartung zu reden, sollte man
nicht, auch wenn diese an sich problematische Kategorien angebracht, sind, den Barock
und den Manierismus gegen die Renaissance ausspielen. Auch der, welcher im Barock
und im Manierismus eine Art von «Entartung» der Renaissance sieht, darf die imma-
nenten Werte dieser Kunst hervorheben. Auf unseren Fall angewandt: Wenn, meiner
Ansicht nach, alles darauf hinweist, dass die Gattung der homiletischen Gleichnisse
durch eine Metamorphose aus den ethischen Gleichnissen entstanden ist, darf man vor
der eigentiimlichen Schonheit vieler homiletischer Gleichnisse nicht die Augen ver-
schliessen. Auch sie sind eine wertvolle Errungenschaft der religiosen Kultur des an-
tiken Judentums.

Doch wir wollten hier nicht zu lange bei abstrakten Axiomen verweilen. Eines ist
ganz klar: Ausnahmslos alle Gleichnisse in dem rabbinischen Sammelwerk Pesiqta
deRav Kahana gehoren zu der homiletischen Gattung. Gerade deshalb, weil man die
homiletischen Gleichnisse als fiir den Rabbinismus typisch hielt, konnte man die
Gleichnisse Jesu nicht als ethische Gleichnisse erkennen. Doch die zwei Forscher war-
nen mit Recht vor einer vorschnellen Einordnung der Gleichnisse Jesu unter die rabbi-
nische Gleichnisgattung. Es wird wahrscheinlich methodisch sicherer sein, die einzelnen
Gleichnisse Jesu erst dann zu sichten und ihren genauen Platz unter den verschiedenen
Spielarten der rabbinischen Gleichnisse zu bestimmen, nachdem die rabbinischen
Gleichnisse selbst gesammelt, nach ihrem Inhalt und ihrer Ausrichtung klassifiziert und
nach ihrem «Sitz im Leben» befragt sein werden. Um zu womdoglich gesicherten Ergeb-
nissen zu gelangen, sollte man den Mut haben, den Gleichnissen Jesu, wie er sie erzihlt
hat, unvoreingenommen zu lauschen, ohne in sie — manchmal durch die Redaktion
verfithrt — nachtréglich Christologisches oder Eschatologisches hineinzutragen. Dann
wird sich sicher zeigen, dass die Gleichnisse Jesu nicht sein sonst von ihm klar bezeugtes
hohes Selbstverstandnis ausdriicken und nicht sehr stark zu seiner eschatologischen
Chronologie gehdren, sondern ihre eigentliche Verkiindigung ist die Theologia moralis
des Jesus. Uber die ethische Ausrichtung der Gleichnisse Jesu im Rahmen seiner Lehre
wird man aber erst dann Giiltiges aussagen konnen, wenn die {ibrigen rabbinischen
Gleichnisse richtig erforscht sein werden. Wie man so etwas anfasst, kann man endlich
aus dem besonders vorziiglichen Buch von Clemens Thoma und Simon Lauer lernen.
Das Buch ist auch ein sehr bedeutender Beitrag zu der Literaturwissenschaft. Es besti-
tigt die Tatsache, dass der Rabbinismus eine besondere «kleine Form» geschaffen hat,
nidmlich die der Gleichnisse. Gerade deshalb, wird in dem gegenwirtigen Band — und in
den kiinftigen Binden — die besondere Gattung der rabbinischen Gleichnisse klarer
profiliert.

1. Ueber das Wesen der Gleichnisse wurde in der letzten Zeit viel geschrieben, unter
anderem erschien auch dariiber mein Buch in derselben Reihe wie das gerade bespro-
chene Werk, nimlich: D. Flusser, Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichniser-
zdhler Jesus, 1. Teil: Das Wesen der Gleichnisse, Judaica et Christiana 4, Bern 1981.
Das bedeutendste, was dariiber jetzt erschienen ist, wird die folgende Abhandlung
sein: Ernst Baasland, Zum Beispiel der Beispielerzihlung, Novum Testamentum
XXVIIIL, 3. 1986, S. 193-219.

2. In unserem Fall ist der Widerwille, die Wahrheit zu sehen, modern und zeitbedingt,
nicht eigentlich vom Glauben ausgehend, sondern ideologisch und sozusagen tiefen-
psychologisch. Man wiirde Jesus gerne als den Neuerer Erfinder der Gleichnisgattung
sehen, denn auf den ersten Blick, ohne ein jiidisches Wissen, scheint Jesus der einzige

108



gewesen zu sein, der in Gleichnissen gepredigt hat. Man hilt auch oft die Gleichnisse
Jesu fiir die Essenz seines Evangeliums. Ob dem so ist, miisste man noch néher
untersuchen. Von dieser naiven ungepriiften Vereinfachung ausgehend neigt man
heute dazu, die neutestamentlichen Gleichnisse «christologisch» zu deuten und von
ihrer, so entscheindenden ethischen Komponente abzusehen. (Dariiber siche die sehr
verniinftige und vorsichtige Uberlegung auf S. 75 des neuen Buches). Dadurch wird
man natiirlich fiir die Zugehorigkeit der Gleichnisse Jesu zu der rabbinischen Gat-
tung blind. Der ganze moderne ideologische Komplex ist sicher forschungsgeschicht-
lich aufregend, aber das gehdért nicht zu unserer Besprechung.

3. Auch in unserem Buch lesen wir (S. 76), dass die Unterschiede zwischen den rabbini-
schen und den ntl. Gleichnissen «gravierend» bleiben.

4. Sieche oben, Anm. 2.

5. Es wire zu priifen, ob wir tiberhaupt homiletische Gleichnisse besitzen, welche ein
Rabbi in freier Natur erzdhlt hat.

6. Luigi Pirandello, Sechs Personen suchen einen Autor, Philipp Reclam Jun., Stuttgart
1967, S. 7-8. David Flusser

Herausgeber: Patricia Erhart Mottahedeh, Leo Mildenberg: THE COINAGE OF THE
BAR KOKHBA WAR, Erschienen als Band VI in der Reihe Typos — Monographien
zur antiken Mumismatik, herausgegeben von der Schweizerischen Numismatischen
Gesellschaft. Verlag Sauerldnder — Aarau — Frankfurt am Main — Salzburg, 1984, 396
pp., 44 Pls. —

Thomas Fischer: SILBER AUS DEM GRAB DAVIDS? Erschienen als Nummer 7
in der Reihe Kleine Hefte der Miinzsammlung an der Ruhr-Universitat Bochum. Stu-
dienverlag Dr. Norbert Brockmeyer, Bochum, 1983, 44 pp., 2 Stammtafeln als Anhang.

Was die beiden oben aufgefiihrten Veroffentlichungen verbindet ist nicht nur die
Tatsache, dass sie Gebiete der jiidischen Numismatik behandeln, sondern auch der
Name Leo Mildenberg. Das erste Werk wurde von ihm verfasst, das zweite wurde ihm
zu seinem 70. Geburtstag gewidmet. Dariiber hinaus sind beide technisch hervorragend
produziert worden, mit auffallend guter photographischer Widergabe der Miinzen, das
zweite sogar durchgehend auf Chromo-Papier. Die Bedeutung der beiden Verdffentli-
chungen liegt jedoch auf verschiedenen Ebenen. Wiihrend das erste ein fundiertes Mei-
sterwerk ist, das auf Jahre hinaus die massgebende und endgiiltige Arbeit auf diesem
Gebiet sein wird, ist das zweite eine Broschiire, die einem bestimmten umgrenzten
Zweck dient. Die Gelehrsamkeit ihres Verfassers ist offensichtlich, jedoch kénnen Zwei-
fel bestehen gegeniiber seinen Hauptargumenten.

Zum ersten: Dr. Leo Mildenberg, Griinder und dann wihrend rund 35 Jahren
Leiter der numismatischen Abteilung der Bank Leu in Ziirich, langjahriger Redaktor
der Schweizerischen Numismatischen Rundschau und anerkannter Fachmann auf dem
Gebiet der antiken Numismatik, begann seine Beschaftigung mit den Bar Kokha Miin-
zen im Jahre 1940. Nach einer durch den zweiten Weltkrieg bedingten Verzogerung,
erschien seine erste Publikation auf diesem Gebiet «The Elazar Coins of the Bar Koch-
ba Rebellion» - in Jahre 1949. Nach weiteren Veroffentlichungen wihrend der néchsten
35 Jahre, erschien jetzt die Kronung seines Lebenswerkes durch den vorliegenden Kor-
pus aller Bar Kokhba Miinzen.

109



Der erste Teil des Buches enthilt 4 Abschnitte. Im ersten wird die numismatische
Methodologie beschrieben. Schon hier kommt die Besonderheit des Werkes zum Vor-
schein: Zum ersten Mal basiert ein Werk auf dem Gebiet der jlidischen Numismatik auf
Pragestempel-Vergleichen. Die chronologische Reihenfolge der verschiedenen Typen
und der Inschriften wird gemiss den Stempelkopplungen und den Abniitzungserschei-
nungen der Stempel objektiv festgestellt. Eine Verzerrung wegen irgend eines Vorurteils
des untersuchenden Numismatikers ist somit so gut wie ausgeschlossen.

Im zweiten Abschnitt wird das numismatische Material, d.h. die Miinzen selbst
und die sich daraus ergebenden technischen Erkenntnisse behandelt. Alle Bar Kokhba
Miinzen sind auf kurante Silber und Bronze Miinzen des romischen Reiches und der
Stadte gepridgt. Die Bar Kokhba Administration goss also keine eigenen Schrotlinge.
Die Untersuchung der zugrunde liegenden Miinzen erlaubt interessante Schliisse liber
den Geldumlauf der damaligen Zeit. Ausfiihrlich werden dann die Aufbereitung der
Miinzen zur Priagung der Stempel-Herstellung und der Prigevorgang selbst dargestellt.
Es folgt eine Behandlung der Metalle und der Denominationen, der Inschriften und der
Typen. Zuletzt werden in diesem Abschnitt die Schatzfunde, die Auflagengrosse und die
Zusammensetzung des Miinzensystems besprochen.

Der dritte Abschnitt behandelt den Ursprung des Bar Kokhba Miinzwesens ein-
schliesslich der Frage der Miinzhoheit und des eigentlichen Grundes dieser Prigungen.
Nach Mildenberg waren dies neben den wirtschaftlichen vor allem politische Griinde.
Miinzen waren damals das beste «Massen-Medium», durch welches nationale und
kulturelle Wiedergeburt des Jiidischen Staates propagiert werden konnte.

Im vierten Abschnitt behandelt der Verfasser schliesslich die historische Bedeutung
des Krieges. Der Verfasser verstand hier, in konziser Art alle relevanten Tatsachen zu
sammeln und sie einleuchtend zu interpretieren. Die diirftigen schriftlichen Uberliefe-
rungen der jiidischen, romischen und christlichen Quellen werden zitiert, zu denen sich
in den letzten Jahren die Aufsehen erregenden schriftlichen Funde in der Wiiste Judia,
entlang den Steilhdngen zum Toten Meer gesellten. Dann werden die «Aussagen» der
Miinzen, der Schatzfunde und der geographischen Streuung analysiert.

Neben heute allgemein akzeptierten Erkenntnissen scheut der Verfasser nicht, seine
Meinung auch zu den noch offenen Fragen zu dussern. Eine Auswahl: Nach Milden-
berg war Bar Kossiba — dies war der richtige Name Bar Kokhbas — ein politischer und
militdrischer Fiihrer — «Nassi», wie er sich auf den Miinzen und in seinen Briefen nennt
— der sich jedoch keinesfalls als Messias erklirte. Wihrend die Romer im Krieg einen
Aufstand sahen, war er fiir Bar Kokhba und seine Anhiinger ein Befreiungskrieg. Der
Umfang des von Bar Kokhba kontrollierten Gebietes beschrinkte sich auf das Gebirge
und auf die Wiiste Judda. Sogar Jerusalem wurde von den Aufstindischen nicht einge-
nommen, und der Wiederaufbau des Tempels blieb ein Wunschtraum. Wenn die Anga-
ben jedoch zu diirftig sind, um sichere Schliisse zu ziehen, gibt dies Mildenberg gern zu.
So z.B. ldsst er die Identifizierung des auf den Miinzen erwihnten Priesters Elasar mit
einer aus den schriftlichen Quellen bekannten Personlichkeit offen.

Zum Grund des Ausbruches des Krieges meint Mildenberg schliesslich, dass es das
Beschneidungsverbot Hadrians war. Angesichts dieser Gefahr, die das Ende des jiidi-
schen Volkes bedeuten konnte, muss man, so Mildenberg, den historischen Wert Bar
Kokhbas und seines Krieges als positiv betrachten, trotz des enormen Schadens, der
dem Judentum, und vor allem der jiidischen Bevolkerung Judias, verursacht wurde.

Der zweite Teil des Buches ist der eigentliche Korpus. Ohne zu {ibertreiben kann
man sagen, dass Mildenberg fast alle bekannten Bar Kokhba Miinzen physisch oder
mindestens in Bild oder Abdruck gesehen hat. Allein im Korpus sind 6793 (!) Miinzen
registriert, die von 602 Stempelpaaren hergestellt wurden. Mit diesem Korpus liegt nicht
nur die umfassendste je hergestellte Registrierung aller Bar Kokhba Miinzen vor, son-

110



dern auch die genaue Festlegung ihrer Prigefolge, gestiitzt auf eine eingehende, minu-
tiose Untersuchung der Abnutzung der einzelnen Stempel und der verschiedenen Stem-
pelkombinationen.

Die Prigung umfasste 2 Silber-Nominalwerte — die Tetradrachme (Sela auf He-
bridisch) — und die Drachme = Denarius (Sus) — und 3 Bronze-Nominalwerte. Die
Inschriften, in der alten hebrdischen Buchstabenform, nennen entweder den Namen
einer Person — «Elasar der Priester» und «Schimon», der Fiihrer (Nassi) Israels» — oder
ein Datum - «Das erste Jahr der Erlosung Israels», «Das zweite Jahr der Freiheit
Jerusalems» — oder auch Kriegsparolen — «Jerusalem» oder «Fiir die Freiheit Jerusa-
lems».

Die Typen oder Symbole auf den Miinzen wurden alle dem Kultus des Tempels
entlichen. Auf der Vorderseite der grossen, schénen Tetradrachmen ist die Front des
Tempels dargestellt (s. Abbildung 1), der von Mildenberg als die Bundeslade interpre-
tiert wird, obschon ein neuer Fund und eine andere Auslegung der letzten Zeit eher auf
den Tisch des Schaubrotes hindeuten. Auf der Riickseite sind die 4 Pflanzen des Suk-
koth-Kults dargestellt. (s. Abbildung 2). Andere Typen sind Gegenstinde wie Am-
phora, Kythara und Trompeten oder pflanzliche Darstellungen wie Palmenzweig,
Trauben. Dattelbaum und Weinblatt.

Abbildung 1 Abbildung?

Zusammengegefasst kann gesagt werden, dass auch wenn gewisse historische Punk-
te vielleicht anders ausgelegt oder gewichtet werden konnen, dieses Werk ein Meister-
werk der Behandlung und der Darstellung eines in sich geschlossenen Gebietes der
antiken jiidischen Numismatik — und der antiken Numismatik tiberhaupt — ist und auf
Jahre hinaus seine Stelle als das definitive Werk tiber die Bar Kokhba Miinzen behalten
wird.

Zum zweiten: Ziel dieser Broschiire ist es, Seleukidische Miinzen aus der Sammlung
der Ruhr-Universitit, Bochum, und einige numismatische und historische Hypothesen
dem breiten Publikum zuginglich zu machen. Der Verfasser analysiert die auf seleukidi-
schen Miinzen erscheinenden Monogramme und versucht, dasjenige auf den Tetra-
drachmen des Antiochus VII — Grossneffe des Antiochus IV Epiphanes — aus den
Jahren 132-130 vor der iiblichen Zeitrechnung als ein Monogramm des Yehohanan
Hyrkan I, des Enkels Mattityahus und des Neffen von Yehuda Ha-Makkabi zu inter-
pretieren.

Nach Josephus Flavius erkaufte Yehohanan Hyrkan die Befreiung Jerusa-
lems von der Belagerung durch Antiochus VII um das Jahr 133 durch die Zahlung von
500 Talenten Silber (etwa 13 Tonnen), die er «aus dem Grabe Konig Davids» entnom-
men hat. Mit Recht bezweifelt Fischer diesen Ursprung des Silbers. Als realistischere
Quelle vermutet er eher den Tempelschatz. Seine Hauptthese ist nun, dass dieses Silber
zur Herstellung der erwihnten Tetradrachmen diente, was mit dem Monogramm Hyr-
kans gedeutet werden sollte.

111



Die Deutung der Monogramme und anderer Prigezeichen auf antiken Miinzen ist
dusserst schwierig und spekulativ. Es ist deshalb nicht erstaunlich, wenn Fischers’ These
von anderen Numismatikern nicht akzeptiert wird. Ahnlich ergeht es seinem Versuch,
in der gleichen Broschiire eine kleine seleukidische Bronzemiinze mit dem strahlenge-
kronten Haupt auf der einen Seite und einer Lilie mit den Buchstaben BA — LK auf der
anderen, als eine Miinze des Hasmonder Konigs Alexander Jannaios aus seinem zwan-
zigsten Regierungsjahr zu interpretieren. Es fragt sich ob auf Grund einer einzigen
Miinze (ein unicum) solche weitgehenden Schliisse — Darstellung eines Hasmonder
Konigs als «vergéttlichten Herrschers» — gewagt werden sollten (Y. Meshorer schreibt
diese Miinze Antiochus VIII zu, A. Houghton sieht in den Buchstaben LK {iberhaupt
kein Datum sondern ein Monogramm).

Die Broschiire enthilt zahlreiches Quellen- und Nachweismaterial, das vom umfas-
senden Wissen des Verfassers Zeugnis ablegt. Seine Hauptthesen bediirfen jedoch wei-
terer Beweise, bevor sie als allgemein anerkannte Tatsachen von numismaischen Exper-
ten anerkannt werden konnen. D. Jeselsohn

J. David Bleich, WITH PERFECT FAITH. The Foundations of Jewish Belief, New
York: Ktav Publishing House 1983, 688 S., Hardback § 25.00, Paperback $ 14.95.

Vor mehr als einem Jahrzehnt hat Schalom Ben-Chorin in Anlehnung an die 13
Maimonidischen Glaubensartikel ein personlich geprigtes Kompendium jidischer
Glaubenslehre fiir interessierte Nichtjuden vorgelegt. J. David Bleich, Lehrer an der
orthodoxen Yeshiva University in New York, bietet mit seiner Textsammlung «With
Perfect Belief» ein umfangreiches Werk, das sich in Thematik und Gliederung auch an
Maimonides’ Glaubensgrundsitzen orientiert, aber eher an eine jlidische Leserschaft
adressiert ist. Es ist ein direktes Ergebnis vieljihriger Vorlesungstitigkeit in jidischer
Philosophie. In englischer Ubersetzung stellt es eine repriisentative Auswahl aus solchen
Schriften der grossen mittelalterlichen jiidischen Philosophen zusammen, die sich auf
die entscheidenden Fragen des jidischen Glaubens beziehen. Durch diese Konzentra-
tion tritt so etwas wie die dogmatische Seite jiidischer Tradition hervor; hier wird eine
deutliche Korrektur an der seit Moses Mendelssohn weitverbreiteten Auffassung vorge-
nommen, das Judentum sei eine dogmenlose Religion. Wer die Erfiillung der Gebote
und das Tun guter Taten betone und gleichzeitig die Pflichten im Hinblick auf den
Glauben mindere, erliege einem grossen Irrtum, weil er Zusammengehoriges trenne.

Der Autor trigt in seiner allgemeinen Einfithrung «Faith and Dogma in Judaism»
(1-12) ein kriftiges Plidoyer gegen das «Dogma der Dogmenlosigkeit» bzw. gegen die
«Verunglimpfung der Rolle des Dogmas» (1) im Judentum vor. Der Begriff des Dogmas
setzt dabei keine formale Promulgation eines Glaubensinhaltes durch eine Autoritit
oder Synode voraus (3); vielmehr meint er einen Grundbestand judischer Glaubens- und
Lehriiberzeugungen, der im Laufe der Geschichte mehrere Systematisierungen erfahren
hat. Die 13 Glaubensartikel des Maimonides stellen die wohl bedeutendste Aufzihlung
von jidischen Lehriiberzeugungen dar. Wie Bleich in seiner besonderen Einleitung zu
den 13 Maimonidischen Grundsitzen (13-19) erldutert, verdankt die Systematisierung
des Maimonides, die er im Rahmen seines englisch wiedergegebenen Mischna-Kom-
mentars zum Schlusskapitel des Traktats Sanhedrin entwickelt (21-50), ihren grossen
Einfluss zwei Kurzfassungen; diese wurden nach Maimonides erstellt, haben als Hym-
nus «Yigdal...» (Erhaben...) und als personliches Glaubensbekenntnis «I believe with
perfect faith...» (Ani maamim..., Mit vollkommenem Glauben glaube ich...) Eingang ins

112



judische Gebetbuch gefunden und auf diesem Weg tiefe Wirkung ausgeiibt. Die
Glaubensartikel des Maimonides haben eine pidagogische und stiitzende Funktion» in
der Ausprigung jidischer Identitit und markieren zugleich wesentliche Abgrenzungen
zu Islam und Christentum.

Der Doppelcharakter von Ausprigung eigener Identitit und von Abrenzung nach
aussen ist in der dokumentierten Diskussion der einzelnen Glaubensartikel immer wie-
der greifbar. In jeden einzelnen Artikel fiihrt Bleich sowohl unter systematischem wie
unter geschichtlichem Aspekt kurz und prignant ein. Daran schliessen sich in chronolo-
gischer Reihenfolge Texte an, die das Thema des einzelnen Artikels behandeln: 1.
Existenz Gottes (75-106); 2. Einheit Gottes (107-177); Unkorperlichkeit Gottes (179-
202); 4. Ewigkeit Gottes (203-236); 5. Erfordernis des Gebets (237-271): 6. Prophetie
(273-344). 7. Prophetie des Mose (345-363); 8. Offenbarung (365-392); 9. Unverdnder-
lichkeit der Tora (393-414); 1. Allwissenheit Gottes (415-494); 11. Lohn und Strafe
(495-594); 12. Der Messias (595-618); 13. Auferstehung (619-688). Die Textauswahl.
deren englische Ubersetzung eine grosse Zahl jiidischer Gelehrter besorgte. umspannt
einen geschichtlichen Zeitraum von 500 Jahren. Die zu Wort kommenden Autoritéten
reichen von Saadja Gaon (9./10. Jh.) Giber Bachja ibn Pakuda. Juda Halevi, Abraham
ibn Daud, Maimonides, Nachmanides, Levi ben Gerson, Isaac ben Scheschet. Chasdaj
Crescas bis hin zu Josef Albo (14./15. Jh.). So kommt es zu einem héchst repriasentati-
ven Kompendium jiidischer Glaubensgeschichte und -lehre. Es hat das Format eines
Klassikers fiir die jiidische Bildung unter englischsprachigen Juden und bietet fiir Nicht-
juden bzw. Nichtjudaisten ein sonst kaum greifbares und zugingliches Traditionsmate-
rial. Man wiinschte sich fiir den deutschsprachigen Raum etwas Vergleichbares und
verfillt bei niichterner Einschitzung der dafiir notwendigen geistigen und krifteméssi-
gen Anstrengungen leicht ins Melancholische. H.H. Henrix

Alexander Ronai — Hedwig Wahle, DAS EVANGELIUM - EIN JUDISCHES BUCH?,
Eine Einfiihrung in die jiidischen Wurzeln des Neuen Testaments, Freiburg — Basel -
Wien: Verlag Herder 1986 (= Herderbiicherei Band 1298), 190 S., pb. DM 9.90.

Das Judesein Jesu und die jiidische Prigung des Neuen Testamentes gehoren zu
den Grundaussagen offizieller Verlautbarungen und Dokumente zum christlich-jiidi-
schen Verhiltnis der zuriickliegenden Jahre. und doch sind diese beiden Tatbestinde
noch lingst nicht Gemeingut im Bewusstsein der Glidubigen geworden - hiiben wie
driiben. Die hier fillige Rezeption tut sich schwer. Sie bedarf guter, verstindiger und
verstindlich verfasster Hin- und Einfiihrungen. Genau eine solche «Einfiithrung in die
judischen Wurzeln des Neuen Testaments» ist dem Autorengespann gegliickt. Alexan-
der Ronali, ein aus Ungarn stammender und seit Jahrzehnten in Wien lebender orthodo-
xer Jude, und Hedwig Wabhle. in Judaistik promovierte Ordensfrau und Mitglied der
Kongregation «Unsere Liebe Frau von Sion», haben ihren Stoff umsichtig ausgewihlt,
Sie konzentrieren sich auf die synoptischen Evangelien des Matthius, Markus und
Lukas. Nach einer das Gelinde vermessenden Einleitung (12-26) behandeln sie die
Kindheit Jesu (27-56), die Taufe (57-68), die Lehre Jesu (69-90). Jesus und das Gesetz
(91-118), Juden und Heiden (119-132), Abendmahl und Eucharistie (133-150) und die
Trennung der Christen vom Judentum (151-182). Der jeweiligen jiidischen Sicht folgt
als Antwort die christliche Aussage. Was dort ausgespart ist, wird hier nachgetragen,;
wo wiederholt wird, geschicht es, um eine andere Deutung vorzutragen. Von einem
ausgefiihrten Dialog mag man bei diesem von Thema zu Thema fortschreitenden Ver-

113



fahren nicht sprechen; und doch hat das Biichlein einen durchgehenden responsorischen
Charakter. Die klare und verstindliche Sprache ohne jede Gestelztheit wird der Diffe-
renziertheit der je anstehenden Fragen meist gerecht. Der exegetische Diskussionsstand
wird jeweils mit wenigen Strichen zuverlissig referiert. Das eigene Urteil ist abgewogen.
Zwei Grundpositionen durchziehen die jiidischen Aussagen: Trotz der aus der Literatur
libernommenen These, dass Jesus keiner jiidischen Gruppe als Mitglied angehorte, wird
ein Jesus mit stark pharisdischen Ziigen gezeichnet; und es wird mit einer grossen
Kontinuitét, ja fast Selbigkeit zwischen dem Judentum der Zeit Jesu und dem heutigen
Judentum gerechnet. Die katholische Gespriachspartnerin scheut sich nicht, hier und da
den biblisch-exegetischen Rahmen zu liberschreiten und manche Frage auch von spi-
terer Kirchenpraxis und Dogmengeschichte her anzusprechen. Es behalten die jlidische
und die christliche, nidherhin katholische Position ihre eigene Kontur — in Nihe und
Differenz. Das Biichlein leistet wichtige Vermittlungsdienste besonders dort, wo man
mit dem Verstehen des je anderen anfangen will. Es ist bestens geeignet, den christlich-
judischen Dialog dorthin zu tragen, wo allzu oft der eine der beiden Gesprichspartner
fehlen muss: in das Wohnzimmer von kirchlichen Familienkreisen oder in den Gemein-
desaal von Pfarrgruppen. Man kann dem Buch von Herzen nur weiteste Verbreitung
wiinschen. H.H. Henrix

Hanoch Avenary, KANTOR SALOMON SULZER UND SEINE ZEIT. Eine Doku-
mentation. In Gemeinschaft mit W. Pass und N. Vielmetti und mit einem Beitrag von 1.
Adler, 300 S., 12 Taf., Sigmaringen: Jan Thorbecke Verlag 1985, DM 38.

Der Grosse Brockhaus in seiner 18. Aufl. erwihnt den Namen Sulzers nicht mehr,
wiahrend der von Louis Lewandowski (1821-1894) immerhin noch genannt und mit der
Reform des «jiidischen Tempelgesangs» in Verbindung gebracht wird. Sah sich der nur
wenig dltere Sulzer in Wien vor die Aufgabe gestellt, einen vollig neuen Stil fiir den
synagogalen Gesang zu entwickeln, so ging es Lewandowski vor allem um die Verede-
lung der traditionellen Melodien. Die Lieder Sulzers, diese «gesungenen Bitten um
Emanzipation» (vgl. S. 9), unterliegen bereits seit langem einer so weitgreifenden inner-
judischen Kritik, dass dartliber weithin vergessen worden ist, was Salomon Sulzer wollte,
erreichte und in seiner Zeit darstellte. Gliicklicherweise ist man in seinem Geburtsland
bemiiht, das Werk des grossen Wiener Kantors vor dem Vergessen zu bewahren. Nach
mehreren wissenschaftlichen Tagungen und Ausstellungen sowie eindringlichen Studien
im Archiv der Israelitischen Kultusgemeinde Wien, das sich heute in Jerusalem befindet
(350 Laufmeter Regallinge!), konnen die Osterreichischen Sulzer-Forscher nun einen
sorgféltig redigierten Band vorlegen, dessen Bezeichnung «Dokumentation» allenfalls
von der allzu grossen Bescheidenheit der Autoren Zeugnis ablegt. Tatsichlich hat man
sich darauf beschrinkt, im wesentlichen Dokumente unterschiedlichsten Genres zu
Leben und Wirken Sulzers zu montieren, hat diese aber so liebevoll penibel und kennt-
nissreich eingeleitet und kommentiert, dass ein geradezu aufregend zu lesendes Bild der
Epoche entstand. Sulzer wurde in das Zeitalter der Emanzipation und des Vormirz
hineingeboren, in der das Wiener Judentum eine rasch florierende Gemeinde bilden
konnte, die sich der Reform zuwandte. 1826 wurde der junge Sulzer (geb. 1804) an den
Wiener Stadttempel in der Seitenstettengasse berufen, wo er dem Amt des Chasans zu
hochstem Ansehen auch ausserhalb der judischen Gemeinde verhalf. Die Anspriiche,
die man in Wien stellte, waren hoch. Ernsthaft hatte man 1825 mit Beethoven wegen
der Komposition einer Einweihungskantate fiir den Stadttempel verhandelt. Sulzer

114



entsprach allen Hoffnungen, die auf ihn gesetzt worden waren. Mit Schubert war er
befreundet, Liszt bewunderte ithn und wies ihm in seinem Aufsatz {iber das «Judentum
in der Musik» einen problematischen Ehrenplatz zu, Lenau rithmte seine Stimme als die
schonste in ganz Deutschland und Hanslinck, der als unerbittlicher Kritiker fragwiirdi-
gen Ruhm genoss, nannte ihn «eine der populirsten Personlichkeiten von Wien». An
dusseren Ehrungen hat es in diesem Leben ebenso wenig gefehlt wie an tiefgreifenden
Auseinandersetzungen. Als der Wiener Oberkantor 1891 starb, hat ihm Adolph Jellinek
einen glanzvollen Nachruf im Stadttempel gehalten. Sulzer war nicht nur einer der
besten Singer seiner Zeit (in Wien konnte man das beurteilen!), sondern vor allem
bedeutend durch seine Bemiithungen um die Hebung des Vorbeterstandes und der
synagogalen Musik. Der Typ des Oberkantors, der zu Gastauftritten in den grossen
Synagogen der ganzen Welt unterwegs ist und zu den fiihrenden Kiinstlerpersonlichkei-
ten seiner Stadt oder seines Landes gezihlt wird, ist von Sulzer geprigt worden. Tiefer
reicht sein Einfluss allerdings in dem Bereich der synagogalen Musik. Sein Monumen-
talwerk «Schir Zion. Gesdnge fiir den israelitischen Gottesdienst» erschien zuletzt in 4.
Aufl. in Frankfurt/M. 1929. Eine kritische Ausgabe davon erscheint seit 1983 unter
Leitung von Eric Werner in den «Denkmilern der Tonkunst Osterreichs». Als Kompo-
nist und Bearbeiter hat Sulzer eine Entwicklung durchgemacht, die ihn immer nédher an
die judische Tradition heranfiihrte. Sein Ziel einer «Entwilderung der synagogalen
Musik» hat er in Wien erreicht, so dass man spater von den «Sulzerkantoren» sprechen
konnte, die die Tradition des Meisters direkt fortfiihrten. Erste Kritik hat der Meister
noch personlich zu spiiren bekommen. Spiter hat man ihn und sein Wirken als typi-
sches Produkt der Assimilationszeit gekennzeichnet. Dieses Urteil, das nie den Respekt
vor der grossen Personlichkeit und ihrem Wirken vermissen lédsst, wird in vielem zutref-
fend sein. Sulzer stand an einem Anfang, ohne ihn wire der synagogale Gottesdienst in
ganz Europa und Nordamerika in seiner heutigen Form nicht denkbar. Aber er lebte
auch in einer Ubergangsepoche, in der vieles im Fliessen war, das sich erst in der
Riickschau einigermassen sicher beurteilen lassen mag. Sulzer ist seinen Weg in die
Zukunft gegangen, weil er um den Reichtum der Tradition wusste, die auch in dieser
Zukunft nicht aufgehoben werden wiirde. Das Lebensbild des Wiener Oberkantors
gewinnt vielleicht gerade deswegen heute auch unter Nichtjuden an Interesse, weil es die
Verhiltnisse einer Zeit widerspiegelt, in der das Judentum eine neue Gestalt gewann
und Christen ithm dabei — allerdings keineswegs immer verstindnisvoll — zur Seite
standen. Ab der Mitte des Jahrhunderts erschienen dann allerdings auch bereits jene
«Zeichen an der Wand», die A. Jellinek 1865 zur Abfassung seines Aufsatzes «Eine neue
Judenfrage» veranlassten. Inwieweit die liturgischen Reformbewegungen innerhalb der
Synagoge in Parallele zu solchen des christlichen Gottesdienstes zu sehen sind, wird in
der hier anzuzeigenden Dokumentation nicht erdrtert, verdiente aber gewiss genauere
Untersuchung. Erstaunlich bleibt auch, dass die Gestalt des allerdings schon 1847
gestorbenen Felix Mendelssohn-Bartholdi im Sulzer-Umkreis nicht begegnet, aber auch
zu Lewandowski scheint es keinerlei engere Kontakte gegeben zu haben.

P. Maser

Julius H. Schoeps (HG.), IM STREIT UM KAFKA UND DAS JUDENTUM. Max
Brod / Hans-Joachim Schoeps Briefwechsel, 249 S. mit 2 Abb., Konigstein |/ Ts.:
Athendum Verlag 1985, DM 38.—.

Anlisse, nach diesem Briefband zu greifen, gibt es sicherlich mehrere. Die Ausein-
andersetzungen um das Werk Kafkas (1883-1924) haben sich in letzter Zeit wieder

115



verstirkt auf das Problem konzentriert, inwieweit der Dichter vor einem jiidischen
Hintergrund zu interpretieren sei. Auf einem Ende des letzten Jahres von der Frankfur-
ter und Jerusalemer Universitit gemeinsam veranstalteten Colloquium ist mit Nach-
druck auf die chassidischen Quellen in Kafkas Texten und die aus dem Talmud {iberlie-
ferten exegetischen Strukturen von dessen Denken hingewiesen worden. Ebenso wurde
bei der Frankfurter Tagung erneut der selbstverstindliche Bildungsumkreis eines Prager
Juden der Vorkriegsjahre skizziert, in dem eben auch Kafka heimisch war. Damit sind
in gewisser Hinsicht Diskussionen wieder aufgenommen worden, die schon Brod (1884-
1968) und Schoeps (1909-1980) bewegten, als sie sich 1929 erstmals in Marienbad
begegneten. 1931 erschien dann der von beiden edierte Sammelband bisher unveroffent-
lichter Kafka-Texte, der den Titel «Beim Bau der Chinesischen Mauer» trug. Wegen der
Zeitumstinde, vor allem aber wegen grundlegender Unterschiede bei der Kafka-Inter-
pretation endete die Zusammenarbeit schon damals, wenn auch die personliche Bezie-
hung trotz Emigration und Krieg bis 1951 aufrechterhalten wurde. Dass der Dichter in
die Reihe der grossen homines religiosi hineingehdre, war beiden unbezweifelbar, unei-
nig blieben sie sich jedoch in der Frage, ob Kafka fiir den Zionismus in Anspruch
genommen werden diirfe. Brod, der Freund von Felix Weltsch und Hugo Bergmann.
bejahte diese Frage, wihrend Schoeps sich in einer schon damals vielfach missverstan-
denen Weise gegen den Zionismus entschied. Sein Bekenntnis zu Preussen-Deutschland
und einem Judentum der Emanzipation und Akkulturation zwang Schoeps in eine
eigentiimliche Einzelgingerrolle hinein, die sich durch seine Beschiftigung mit christli-
cher Theologie zunehmend verschirfte: «Ich bin kein Lutheraner geworden, weil ich die
osterliche Auferstehung niemals zu glauben vermocht habe. Ich wurde vielmehr bewuss-
ter Jude — freilich mit einer protestantischen Denkstruktur, die mich religios dauerhaft
vereinsamen liess. Worum es mir glaubensmissig ging, ist von den Juden nie begriffen
worden, weder damals noch spiter. Und Christen sind infolge theologischer Scheuklap-
pen zumeist urteilsunfihig». (vgl. S. 17f.). Dieser Briefband dokumentiert also keines-
wegs nur ein bedeutendes Stiick der frithen Kafka-Rezeption, sondern auch ein Stiick
jenes einsamen Weges, den Schoeps bis zu seinem Tode gegangen ist.

Julius H. Schoeps hat den Briefen eine knappe und instruktive Einleitung voraus-
geschickt, in der verstindlicherweise das Wirken des Vaters im Vordergrund steht. Thm
ist auch die sorgfiltige Kommentierung der 52 Briefe zu danken, deren Abdruck gliick-
lich ergidnzt wird durch die Aufsitze {iber Kafka, die Schoeps zwischen 1929 und 1951
geschrieben hat. P. Maser

Natascha Bremer, DAS BILD DER JUDEN IN DEN PASSIONSSPIELEN UND IN
DER BILDENDEN KUNST DES DEUTSCHEN MITTELALTERS = Europiische
Hochschulschriften 1/892, 244 S. und 44. Abb., Frankfurt/M.: Peter Lang 1986. Sft.
62.—.

Die Frankfurter Dissertation von 1984 fasst ein wichtiges, allerdings auch keines-
wegs neues Thema insoferne geschickt auf, als hier nun die Querverbindungen zwischen
Literatur und bildender Kunst entschieden herausgearbeitet werden. Die Autorin, die in
Zagreb, Ost-Berlin und Frankfurt Germanistik und Slavistik studiert hat, skizziert
einleitend die «gesellschaftliche Struktur des Mittelalters und die Lage der Juden» und
erortert sodann die Passionsspiele des 14. Jh.s. Diesem Kapitel entspricht das folgende,
in dem das Judenbild in der Kunst des 12. und 13. Jh.s. untersucht wird. Fiir das
Spétmittelalter konzentriert sich die Arbeit dann fast ausschliesslich auf den literari-

116



schen Sektor. Lediglich das Gegeniiber von Synagoge und Ecclesia in der bildenden
Kunst sowie die Darstellung des Judas werden hier gesondert behandelt. In einem
Restimee fasst die Autorin das Ergebnis ihrer Untersuchungen dahingehend zusammen.
dass sich innerhalb der behandelten Zeitspanne grob zwei Perioden erkennen lassen:
«Die erste reicht vom 9. bis zum 14. Jh.. die zweite vom 14, bis zum 16. Jh. In dieser
Zeit wandelte sich das Bild der Juden in diesen beiden Kunstarten unter politischen,
gesellschaftlichen, geistigen und geistlichen Einfliisssen von Zeugen der Wahrheit der
Heilslehre im Hochmittelalter zu Mordern Christi. Wucherern und Ausbeutern der
Christen im ausgehenden Mittelalter» (S. 209). Indem die Juden in den Passionsspielen
und in der bildenden Kunst individualisiert und gleichsam zu Zeitgenossen gemacht
wurden, wurden sie zur Zielscheibe der Verfolgung. Bei der Erklirung fiir die Mecha-
nismen, die da wirksam wurden, hitte man sich allerdings ein grosseres Differenzie-
rungsvermogen der Germanistin gewiinscht, die auf historischem und kunstgeschichtli-
chem Gebiet keineswegs immer sicher operiert. Ganz so einfach. wie der Vulgdrmarxis-
mus die Zusammenhinge einst konstruierte, sicht man diese in der marxistischen Ge-
schichtswissenschaft heute schon lingst nicht mehr. Die «politischen Zwecke des Biir-
gertums» und die «dogmatische Agitation der Kirche» (S. 216) befanden sich keines-
wegs in einer selbstverstindlichen Koalition, wie Frau Bremer anzunehmen scheint. Sie
spricht selber von den mittelalterlichen Angstausbriichen. die sich in Hexenwahn. Inqui-
sition und Judenprogromen austobten. Gerade fiir das Reformationszeitalter haben
marxistische Forscher der DDR, wie G. Zschibitz und G. Brendler. herausgearbeitet,
dass Individuelles und Gesellschaftliches. Zeitgebundenes und liberzeitlich Existentielles
immer zu einem Ganzen verbunden sind und als solches analysiert werden missen.
Insofern wird auch das Schicksal des mittelalterlichen Judentums im Spiegel der Litera-
tur und der bildenden Kunst noch eingehenderer Untersuchungen bediirfen. Frau Bre-
mer hat mit ihrer Studie Historikern, Theologen und Kunsthistorikern, insbesondere
mit ihren sorgfiltigen Analysen der mittelalterlichen Passionsspielszenen. eine Bresche
geschlagen, die nicht unbenutzt bleiben sollte. P. Maser

Josef Nobel, THABOR. Aufsitze zu den Haftarot, 348 S., Ziirich: Verlag Morascha
1984,

Diese Auslegungen siamtlicher Haftarot, also jener Abschnitte aus den Propheten.
die zum Abschluss der Toralesung am Sabbat nach dem jeweiligen Wochenabschnitt
gelesen werden, werden bedauerlicherweise ohne jedes erliuternde Vor- oder Nachwort
abgedruckt. Zuerst sind sie 1898 erschienen. Zu jener Zeit wirkte Josef Nobel (1840-
1917) als Klausrabbiner in Halberstadt und gehorte zu den angesechensten Predigern
seiner Zeit. Seine orthodoxe Frommigkeit war von schlichter und gemiitvoller Art. In
seinen Predigten finden sich zahlreiche populiir-philosophische Elemente, biblische Be-
zugnahmen und - allerdings weniger oft — rabbinische Sentenzen. 1912 liess Nobel in
Frankfurt/M. die «Bausteine zur jiidischen Homiletik» erscheinen, in denen er seine
Predigttheorie darlegte. Wahrscheinlich gehorte er zu jenen Predigern, die mehr beim
miindlichen Vortrag iiberzeugen als mit dem gedruckten Wort. Franz Rosenzweig und
Ernst Simon haben Nobel riickhaltlos bewundert. In entscheidender Weise ist die Gei-
stesart des Halberstadter Klausrabbiners durch Samson Rapahel Hirsch (1808-1888)
geprigt worden. Hirsch strebte die Regeneration des Judentums durch konsequente
Erzichung zur Tora an. Allen kritischen und reformerischen Ansitzen stand er. der seit
1851 als Rabbiner der orthodoxen «Israelitischen Religionsgesellschaft» in Frankfurt /

117



M. wirkte, strikt ablehnend gegeniiber. Mit dieser Haltung wurde er zum tberragenden
geistigen Fiihrer der Neu-Orthodoxie. 1902/12 erschienen seine «Gesammelten Schrif-
ten» in sechs Bénden in Frankfurt / M. Nobel hat sich diesem Lehrer stets verpflichtet
gefiihlt und «bezeichnete sich sein Leben lang stolz als “Hirsch-Forscher™» (J. Rosen-
heim, Ausgewihlte Aufsitze 2, Frankfurt / M. 1930). Die Lektiire der Aufsidtze Nobels
ist fiir den mit der Gedankenwelt der Neo-Orthodoxie nicht vertrauten Leser nicht ganz
einfach, werden doch z.B. hebriische Wendungen niemals libersetzt. Trotzdem lohnt
sich die Begegnung mit diesen Auslegungen, die in die Worte ausklingen: «So wird sich
auch uns die Pforte des Heils auftun, und es wird uns Erhorung werden, wenn wir uns
auf unsere frommen Viter berufen diirfen und das Heiligtum unserer Viter auch uns
ein Heiligtum ist». P. Moser

Rosen, Aharon, TAUSEND WORTE HEBRAISCH, Achiasaf Publishing House 1980,
zweite, neubearbeitete Auflage, 23,- DM.

Aufgrund der Moglichkeit von deutsch-israelischem Schiileraustausch, von Ar-
beitseinsdtzen deutscher Jugendlicher in Kibbuzim und von Studienreisen nach Israel,
die nach wie vor grossen Anklang finden, gibt es Interesse, Neuhebriisch zu lernen, um
den geplanten Israelaufenthalt vorzubereiten. Da jedoch nur in wenigen Orten die
Moglichkeit besteht, an Hebriischkursen teilzunehmen, gibt es die Nachfrage nach
einem Hebréischlehrbuch fiir das Selbststudium. Ein solches ist das vorliegende Buch
«Tausend Worte Hebrdisch» von Aharon Rosen.

Das erklirte Ziel des Buches ist es, «in verhiltnismassig kurzer Zeit die Kenntnisse
(zu) vermitteln, ..., um eine einfache Unterhaltung auf Hebriisch fiihren und das punk-
tierte Hebrdisch fliessend lassen zu konnen» (S. 3, Vorwort) — geméss dem Untertitel
«Sprechen / Lesen / Schreiben», der auf dem Umschlag zu lesen ist.

Das Buch ist sowohl fiir Autodidakten als auch fiir Teilnehmer an Hebréischkur-
sen gedacht. Es setzt keinerlei Vorkenntnisse voraus. Die Erfahrung zeigt jedoch, dass
es von vielen Theologiestudenten, die die Hebraicumspriifung abgelegt haben, benutzt
wird, um zusdtlich zum Biblisch-Hebréisch die heutige Umgangssprache zu lernen.

Das Buch ist in 28 Lektionen gegliedert. Der ersten Lektion sind das Alphabet und
Schreibiibungen vorangestellt. Von Anfang an werden sowohl Quadrat- als auch Kur-
sivschrift benutzt. Ohne Vorkenntnisse oder Erklirungen eines Lehrers sind die
Schreiblibungen von einem Anfinger kaum zu bewiltigen, da die nétigen Erklidrungen
nicht gegeben werden. Die «Anmerkungen zum hebriischen Alphabet», die dem Alpha-
bet vorangestellt sind, sind fiir diesen Zweck zu knapp gehalten. So erfihrt der Anfin-
ger weder, dass die hebrdische Schrift von rechts nach links geschrieben wird, noch,
dass die Vokalzeichen — vom Patah furtivum abgesehen — nach dem Konsonanten
gesprochen .
werden, zu dem sie gehdren — um nur zwei Beispiele zu nennen.

Die einzelnen Lektionen sind in folgende Teile gegliedert: Haupttext, Vokabeln,
grammatikalische Erklirungen und deutsche oder hebriische Ubungstexte. Auf die
letzte Lektion folgen die Losungen fiir die Ubungstexte, die am Ende der Lektionen
stehen. Ein Vokabelverzeichnis bildet das Ende des Lehrbuches.

Abgesehen von etlichen Druckfehlern, die sich sowohl im hebriischen als auch im
deutschen Text befinden, begegnen auch einige massive Fehler. So heisst es etwa auf
Seite 35: «Das Eigenschaftswort (Adjektiv) hat kein Geschlecht». Hier muss es in der
Klammer heissen: Adverb. Auf Seite 47 ist zu lesen: «Das Wort “et wird in Sitzen
gebraucht, welche ein determiniertes Hauptwort als direktes Subjekt haben». Ganz

118



abgesehen davon, dass die nota accusativi nicht mit Segol (i), sondern mit Sere (e)
vokalisiert ist, wenn sie ohne Maqqeph (Bindestrich) begegnet, ist hier nicht «Subjekt»,
sondern «Akkusativ-Objekt» gemeint. Solche Fehler beeintrichtigen den Dienst, den
dieses Buch leisten kann, da sie den Leser und Lernenden verunsichern. Daneben
begegnen einige Ungenauigkeiten: So wird auf Seite 46 nur angegeben, dass der be-
stimmte Artikel aus einem He mit Patah besteht. Es wird nicht gesagt, dass der erste
Konsonant des determinierten Nomens durch ein Dagesch forte verdoppelt wird, sofern
dies moglich ist.

Fiir Leser, die das Hebraicum haben, ist die Terminologie z.T. verwirrend. So
werden sowohl Nominalendungen (S. 76) als auch Afformative (S. 105) als Suffixe
bezeichnet, ein Ausdruck, der in Grammatiken des Biblisch-Hebriisch nur Verwendung
findet, um die verkiirzten Formen der Personalpronomina zu bezeichnen, die an Nomi-
na, Priipositionen und Infinitiven gehiéngt werden konnen.

Lobenswert sind dagegen die gut aufgebauten Texte, die jeweils am Beginn einer
Lektion stehen. Der Leser wird mit Redewendungen vertraut gemacht, die er in einer
Unterhaltung direkt anwenden kann. Dariiberhinaus hat er relativ schnell das Erfolgs-
erlebnis, einen in sich geschlossenen Text in der neuen Sprache lesen und verstehen zu
konnen.

Es wire wiinschenswert, wenn das Buch anlésslich einer Neuauflage iiberarbeitet

und von den jetztigen Fehlern befreit wiirde.
H. Gossmann

119



	Rezensionen

