
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Henryk M. Broder, DER EWIGE ANTISEMIT. Frankfurt a/M: Fischer Taschenbuch-
Verlag, 1986, 228 Seiten,

Broder (geboren 1946) fühlte sich vor 1976 als Teil der deutschen «Neuen Linken».
Sein Verhältnis zu ihr wurde empfindlich gestört, als jene die «Judenselektion» in
Entebbe (1976) anlässlich eines Terroranschlags auf israelische und jüdische
Flugzeugpassagiere nicht verurteilte. Deutsche Linke waren an der Durchführung massgeblich
beteiligt. Broder fragte, ob sie von den gleichen antisemitischen Vorurteilen wie ihre
Väter geprägt worden seien und erzeugte damit einen Sturm der Entrüstung. Nun
begann ein schmerzhafter Ablösungsprozess. Die alte Kampfgemeinschaft linker deutscher

Juden mit fortschrittlichen (nichtjüdischen) Achtundsechzigern zerbrach - nicht
nur im Falle Broders.

In seinem Buch versucht er die Kontinuität des Antisemitismus auf der linken wie -

natürlich auch - der rechten Seite des bundesdeutschen politischen Spektrums zu zeigen
und führt viele Publikationen an, die seine These belegen sollen.

Besonderer Flöhepunkt war die massive Kritik am israelischen Vorgehen zur Zeit
des Libanonkriegs (1982). Nun kam es — seiner Ansicht nach — zu einer «Entsorgung»
der deutschen Vergangenheit. Bürgerliche und Linke überboten sich in Gleichsetzungen
der Israelis mit den Nationalsozialisten. Neokonservative Kreise begannen die vorher
übliche Zurückhaltung im Verhältnis zwischen Bundesdeutschen und Juden abzulegen.
Sogar die «progressive» Seite sprach davon, dass «die Schonzeit» (Jägersprache) für
Juden abgelaufen sei (Theaterleiter Günther Rühle am 31.10.1985 in Frankfurt). Broder
führt eine Menge von Zitaten an, die diese Ablenkung von der nationalsozialistischen
Vergangenheit, aber auch verborgene Ressentiments belegen. Er definiert den Antisemitismus

als «Gefühl» oder unheilbare Disposition. In etwas polemischer Analogie betitelte

er sein Buch: «Der ewige Antisemit», was auf den Mythos vom ewigen Juden
gemünzt ist. Diese Disposition ist seiner Ansicht nach unheilbar.

Er arbeitet die Antisemitismus-Diskussion der Weimarer Republik auf und
beschreibt in einem historischen Essay die wichtigsten antisemitischen Veröffentlichungen
des 19. Jahrhunderts (Wilhelm Marr, Treitschke. Stöcker etc.) Die Abwehrarbeit der
deutschen Juden und nichtjüdischer Organisationen sieht er als vergebliche Versuche,
da sich ihre Argumentation auf völlig verschiedenen Gesprächsebenen befunden habe.
Besonders werden von ihm Arbeiten kritisiert, die nach dem zweiten Weltkrieg in der
Bundesrepublik entstanden und antisemitische Äusserungen, wie etwa den berüchtigten
Artikel Karl Marx' über die «Judenfrage», verharmlosen wollten. Schlecht weg kommt
bei ihm auch das sogen, «jüdische Establishment», das seiner Ansicht nach die wahren
Verhältnisse nicht sehen will. Er zitiert in diesem Zusammenhang eine Untersuchung
von Alphons Silbermann, die bei siebzig Prozent der Deutschen antisemitische Positionen

nachzuweisen versucht.

Weiterer Eckstein im Verhältnis zwischen dem jüdischen Staat und der Welt ist die
Zionismus-Resolution der UNO vom 10.11.1975. In ihr wurde dieser mit Rassismus
gleichgesetzt. Im Bereich der sowjetischen Gesellschaft dient der Antizionismus als eine
Art gesellschaftsfähiger Ersatz für Antisemitismus. Broder neigt einer psychoanalytischen

Erklärung zu. In den Juden würden verdrängte Ängste und Wünsche hineinproji-
ziert um sie an ihnen bekämpfen zu können. Drei Entwicklungen besorgen ihn speziell:
Die Umschreibung der Geschichte, d.h. die Vergangenheilsbewältigung durch die

101



Gleichsetzung der Zionisten mit den Faschisten, die Dämonisierung der Juden und die
Delegitimierung des Staates Israels.

Es ist fraglich, ob sämtliche Analogien zutreffen, die Broder anführt: Ist zum
Beispiel diese Zionismus Rassismus-Resolution wirklich mit dem Schlagwort des
Historikers Treitschke und der dahinter liegenden Geisteshaltung von: «Die Juden sind
unser Unglück» gleichzusetzen? (S. 228) Ist das Engagement für die Palästinenser bei
vielen Jugendlichen nicht die — teilweise — naive Identifikation mit dem «underdog»,
dem Diskriminierten? Darf man dahinter sofort latenten Antisemitismus vermuten?

Broders Buch wirkt stark durch die Sammlung von Texten oder Ausschnitten mit
antisemitischen Äusserungen. Die Fülle der Dokumentation ist stellenweise erdrückend.
Vielleicht hätte eine etwas systematischere Darstellung die Lektüre vereinfacht. Es ist zu
hoffen, dass diese Arbeit zum Nachdenken und Hinterfragen anregt. Sie ist zugleich
Dokument für die Suche nach einer modernen jüdischen Identität im deutschsprachigen
Raum. Vermutlich hat die pessimistische Überzeugung von der Unheilbarkeit der
Krankheit Antisemitismus Henryk M. Broder 1981 nach Jerusalem geführt.

U.R. Kaufmann

Aron Ronald Bodenheimer, TEILNEHMEN UND NICHT DAZUGEHÖREN.
Nachdenken über unsern Glauben und euren Glauben, über unsern Stamm und eure
Stämme, über uns und euch. Verlag im Waldgut, Wald 1985, 219 Seiten.

Der in Basel aufgewachsene, in Zürich und Tel Aviv tätige Psychiater A.R. Bodenheimer

versucht eine moderne jüdische Identität zu definieren. Er stellt den jüdischen
Widder idealtypisch dem christlichen Lamm gegenüber. Juden müssen für ihn störrisch,
stolz und unruhig sein: Teilnehmen und nicht Dazugehören sind Wcscnsmerkmale des
Judentums. Aus dieser Sicht kritisiert er das Verhalten des Westens insbesondere Europas

gegenüber den nationalsozialistischen Judenverfolgungen als grundsätzlich
opportunistisch. Dieses Verhalten hat viel mehr Opfer gefordert als sämtliche Terroranschläge
seit dem zweiten Weltkrieg. Ganz analog kritisiert er die israelischen Politiker. Seiner
Ansicht nach verderben Menachem Begin und Ariel Scharon den Zionismus. Sie würden

die Israelis gelehrig, gefügig, provinziell und fanatisch machen. Nicht ohne Ursache
sei das hebräische Wort «Zionut» (auf Deutsch Zionismus) zum Spottworl der
jungen Juden in Israel geworden und bedeutet etwa «leere Propagandareden». Das
Wahlverhalten der orientalischen Juden deutet Bodenheimer als Reaktion auf soziale
Frustrationen. Die sozialistische Filzokratie und der moderne israelische Geldadel hätten

die Ideale des Zionismus verfälscht. Die Kritik der deutschen Juden wie Buber,
Scholem, Simon oder Bergmann an der zionistischen Politik ist für ihn ein gutes Beispiel
für wirkliches Judentum: Auch hier. Teilnehmen und nicht Dazugehören! In seiner
universalistischen Sicht erscheint das Ethos des Judentums in der indischen oder
chinesischen Religionsphilosophie vorweggenommen. Typisch jüdisch sei aber die fehlende
Bodenverbundenheit, der Grundtrieb zum Wandern. Der jüdische Hausierer aus Osteuropa,

der «Schnorrer», wird auf diese Weise zum vorbildhaften Juden. Bodenheimer hat
einen originellen Zugang zu einer modernen jüdischen Identität, verliert sich aber oft in
ausführlichen Anekdoten.

U.R. Kaufmann

102



SchmuelHugo Bergmann, TAGEBÜCHER UND BRIEFE. Band 1 (1901-1948) 753 S„
Band 2 (1948-1975) 756 S., Jüdischer Verlag bei Athenäum, Hrsg. von Miriam Sam-

bursky, Königstein/Taunus (BRD) 1985.

Bergmann (1883-1975) wuchs als Sohn böhmischer Landjuden in Prag auf. Typisch
für einen Teil der «jungen zornigen Männer» der Jahrhundertwende war, dass sie im
Gegensatz zu ihren assimilierten Eltern Zionistcn wurden. Der «Hochschulverein Bar
Kochba» war das geistige Zentrum dieser jüdischen Studenten. Hugo Bergmann
promovierte im Fach Philosophie und nahm am ersten Weltkrieg teil. 1920 wanderte er
nach Palästina aus. Dort wurde er Leiter der späteren National- und Universitätsbibliothek.

Fünfzehn Jahre später wurde er zum ersten Rektor der Hebräischen Universität
gewählt und erhielt eine Professur für das Fach Philosophie. Im akademischen Bereich
blieb er nun volle vierzig Jahre tätig.

Seine Tagebücher und Briefe sind somit ein ganz besonderes Zeitdokument für
zwei Dinge: Erstens für das Milieu der jüdischen Intellektuellen in Prag, zu dessen

Peripherie auch sein Freund Franz Kafka gehörte. Andererseits bilden sie hervorragendes

Quellenmaterial über den Kreis mitteleuropäischer Gelehrter in Jerusalem. Gerade
sie hatten eine besondere Feinfühligkeit für das Zusammenleben mit ethnisch-religiösen
Gruppen entwickelt. Eine von Arthur Ruppin angeregte Vereinigung, der «Brith Scha-
lom» (zu Deutsch: «Friedensbund») suchte intensiv den Dialog mit Arabern und
befürwortete einen bi-nationalen - nicht einen rein jüdischen! - Staat. Zusammen mit Ernst
Simon und Gerschom Scholem gehörte Bergmann zu den treibenden Kräften. Die
Zuspitzung der politischen Lage desavouierte in den Augen der Mehrheit der jüdischen
Bevölkerung das Programm dieser deutschsprachigen Juden. Zionismus war für
Bergmann «Kiddusch HaSchem», d.h. Heiligung des göttlichen Namens. Zeil seines Lebens

war er von der Philosophie Kants, aber auch - unter dem Einfluss Scholems - von der
jüdischen Mystik fasziniert.

Die Ereignisse der Weltgeschichte aber auch die zionistische Politik fanden in ihm
einen wachen und sehr kritischen Beobachter. Sein liberales mitteleuropäisches
Bildungsbürgertum fand kaum Nachfolger in Israel. Ein Dialog mit der von Kriegen
gezeichneten israelischen jungen Generation fand kaum statt. Hier wäre höchstens auf
seine Schülerin Schulamith Aloni, die prägende Politikerin der israelischen
Bürgerrechtsbewegung zu verweisen. Trotzdem sind seine Tagebücher und Briefe lebendiges
Anschauungsmaterial für die neuere jüdische Geschichte. U.R. Kaufmann

David Flusser zu: Clemens Thoma / Simon Lauer, «DIE GLEICHNISSE DER RABBI-
NEN», 1. Teil: Pesiqtä deRav Kahanä (Pesk), Einleitung, Übersetzung, Parallelen,
Kommentar, Texte. Judaica et Christiana 10, Bern 1986. 430 S.

Es tut einem sehr leid, dass die Auflage dieses wichtigen Buches nur 1000 Exemplare
zählt. Hoffentlich wird es bald mit Recht von allen, die das Thema angeht, als so

unentbehrlich erkannt, dass man das Werk nachdrucken wird. Doch alles hängt auch
davon ab, wie weit die Existenz des Buches bekannt sein wird. Um das Buch vielen
vorzustellen, schreibe ich diese Rezension.

Clemens Thoma und Simon Lauer haben beschlossen, die Gleichnisse der Rabbi-
nen der allgemeinen Wissenschaft zugänglich zu machen und sie wissenschaftlich zu
bearbeiten. Die Gleichnisse werden nach den verschiedenen rabbinischen alten Sammelwerken

in Einzelbänden veröffentlicht werden; sie werden mit einer Einleitung, Übersetzung,

Parallelen und Kommentar versehen; am Ende werden die Gleichnisse in ihrer
Ursprache abgedruckt.

103



Das vorliegende Buch ist also nur der erste Band einer Folge, welche nicht nur für
die Erforschung der Gleichnisse der Rabbinen bedeutend sein wird, sie wird auch für
eine wissenschaftliche Behandlung rabbinischer Texte vorbildlich sein. Schon aus dem
vorliegenden Band kann man sowohl über den Stoff als auch über die richtige philologische

und literarkritische Methode sehr viel lernen. Das rabbinische Buch, aus
welchem die hier behandelten Gleichnisse entnommen sind, heisst Pesiqtä deRav Kahanä.
Es ist eine Zusammenstellung rabbinischer Homilien (Predigten), welche im wesentlichen

auf das 5-/6. Jahrhundert n. Chr. zurückreicht.
Zwei berufene Forscher haben da aus ihrer profunden Kenntnis der Materie ein

sehr informatives Werk geschaffen, und die breite Gelehrsamkeit ist nicht nur mit
Genauigkeit verbunden, sondern, was bei einer solchen Art von Arbeit besonders selten
ist, der ganze Stoff wird durch einen äusserst klaren Blick gesichtet. Die Folge ist, dass
der Band übersichtlich gegliedert ist, wodurch es dem Leser ungemein erleichtert wird,
sich in dem Buch rasch zurechtzufinden und aus ihm den richtigen Nutzen zu ziehen,
weil die Gliederung so gelungen ist. Es wird auf die parallelen und ähnlichen Gleichnisse

in anderen rabbinischen Sammlungen immer wieder erschöpfend hingewiesen. Das
erhöht den Wert des Buches. Doch schon jetzt wird man sich fragen müssen, ob die
Einteilung der Texte nach den einzelnen rabbinischen Sammelwerken nicht auch ihre
Nachteile haben wird. Die Gleichnisse sind bekanntlich kleine Formen, so wie z.B.
Schwänke oder Tierfabeln, und darum ist es verständlich, dass dieselben oder ähnliche
Gleichnisse in verschiedenen Sammelwerken wiedererscheinen. Was wird also geschehen,

wenn ein fast gleiches oder ganz ähnliches Gleichnis auch in einem anderen
rabbinischen Sammelwerk vorkommt, welches dann in einem anderen Band der Reihe
erscheinen wird? Da wird man wohl das Gleichnis bringen, aber man wird wahrscheinlich
auf einen früheren Band verweisen müssen. Dadurch besteht die Gefahr, dass die
späteren Bände weniger übersichtlicher als die früheren Bände sein werden - oder
werden vielleicht die zwei Forscher eine solche Lösung finden, welche diese Gefahr
bannen wird? Doch aus meiner persönlichen Erfahrung sehe ich die grossen Vorteile der
Gliederung nach den einzelnen rabbinischen Sammelwerken vor einer Ordnung der
Gleichnisse nach ihren Themen, ihrer Gleichheit oder Verwandschaft. Die andere,
sozusagen genetische Motivforschung der rabbinischen Gleichnisse kann man ja
nachträglich vornehmen.

Das Hauptanliegen des Buches ist, die einzelnen Gleichnisse der Reihe nach, wie sie
in dem rabbinischen Sammelwerk vorkommen, zu übersetzen, zu interpretieren und zu
kommentieren. Dieser Teil des Buches umfasst die Seiten 84-365 - nachher folgen
Quellenangaben und Register. Man kann daraus ersehen, dass die Einleitung verhältnismässig

kurz geraten ist. Da das vorliegende Buch gleichzeitig der erste Band einer Reihe
von Gleichnissammlungen sein soll, wird in ihm auch das Wesen der rabbinischen
Gleichnisse als Gattung behandelt1. Und da möchte ich die Gelegenheit benutzen,
darüber kurz etwas Grundsätzliches zu sagen, und zwar auf zwei Gebieten, die, obwohl
sie nicht genetisch miteinander verbunden sind, doch aus einer bestimmten Sicht
benachbart sind. Es geht mir um zwei Fragen: Gibt es eine Entwicklung in der Geschichte
der rabbinischen Gleichnisse und gehören dann die Gleichnisse Jesu einfach zu derselben

literarischen Gattung wie die Gleichnisse, welche sich in den rabbinischen Quellen
erhalten haben?

Die Tendenz, die Gleichnisse Jesu nicht auf denselben Haufen zu werfen wie die
rabbinischen, jüdischen Gleichnisse, ist glaubens- und gefühlsmässig sehr leicht zu
verstehen, und zwar besonders bei christlichen, aber auch bei bestimmten glaubenstreuen

jüdischen Menschen, Es ist viel angenehmer, sich sogar liebend gegenüberzustehen
als gemeinsam eingewurzelt zu sein. Dabei ist ein echtes christliches dogmatisches

Bedenken nicht am Platz. Die Vorstellung, dass alles, was Jesus gesagt hat. nur seine

104



persönliche Bolschaft gewesen ist, lässt sich dogmatisch nicht halten und nicht alles,
was neu ist, ist richtig und nicht alles, was richtig ist, ist neu. Nicht die Einzigartigkeit
Jesu ist das entscheidende, sondern seine Einmaligkeit. Ich bin sicher, dass mir die
Kirchenväter beipflichten würden; sie haben ja auch behauptet, die Botschaft des
Christentums sei so alt wie die Menschheit, da das Judentum eine uralte Religion sei. Und
übrigens: ob die Gleichnisse Jesu zu der Gattung der rabbinischen Gleichnisse gehören,
ist ein objektives Problem, dessen Lösung genauso viel mit irgendeinem Glauben zu tun
hat, wie die Frage, ob es vor Homer Dichter gegeben hat2.

Bei der heutigen komplexen Gefühlsverwirrung ist es verständlich, warum man
allgemein lieber die rabbinischen und die jesuanischen Gleichnisse als zwei besondere
abgegrenzte Blöcke behandeln möchte, als die einfache Entscheidung zu treffen, dass
die Gleichnisse Jesu zu der Gattung der rabbinischen Gleichnisse gehören3. Dabei kann,
wie es in unserem Falle sicher ist. solch eine Dichotomie vorurteilslos gut gemeint sein.
Diese Vorsicht wird schon gleich auf der ersten Seite des Buches dokumentiert. Die zwei
Verfasser - der eine ein Jude, der andere ein Christ - sagen dort aus: «Wir wollen
zeigen, dass rabbinische Gleichnisse philologisch, formkritisch, hermeneutisch und
linguistisch erfasst werden können, ohne dass man in den ideologischen Schatten von
Deutungen neutestamentlichcr Gleichnisse oder in jüdische Apologismen gerät. Wir
möchten damit ein interdisziplinäres Vertrauen zwischen jüdischen und nichtjüdischen
Wissenschaftlern verschiedener Sparten stärken». Man kann solchen Worten unsere
Zustimmung nicht versagen, aber es wäre doch für die ungetrübte Sicht und für die
reifen Früchte der Forschung besser, wenn sich der Jude und der Christ nicht gegenseitig

ausklammern müssten, um ein interdisziplinäres Verständnis der beiden Kontrahentengruppen

zu verstärken. Es geht doch bei den Gleichnissen um ein vorerst literarisches

Problem!
Wir haben uns früher zwei Fragen gestellt. Bis jetzt haben wir versucht zu behaupten,

dass die Gleichnisse Jesu gattungsmässig einen Teil der Gattung der rabbinischen
Gleichnisse bilden. Das ist die Antwort auf unsere zweite Frage gewesen. Das erste
Problem, welchem wir uns gestellt haben, war: Gibt es eine Entwicklung in der
Geschichte der rabbinischen Gleichnisse? Erst nachdem wir versuchen werden, die Ergebnisse

unserer Forschung auf diesem Gebiet kurz zusammenzufassen, wird es klar werden,

warum wir uns getraut haben, zu behaupten, die Gleichnisse Jesu gehören
problemlos zu den rabbinischen Gleichnissen.

In der Einleitung (S. 12) lesen wir: «Der zweite Grund für die Erstwahl der PesK
liegt darin, dass es uns in erster Linie um die rabbinischen Gleichnisse an sich geht, und
dass wir der Vermutung entgegenwirken wollen, es gehe uns letztlich um das Aufspüren
von Beziehungen zu den ntl. Gleichnissen. Aus der Forschungsgeschichte weiss man,
dass es in der Vergangenheit oft um ein allzu rasches, ideologisch motiviertes
Vergleichen zwischen rabbinischen und jesuanischen Gleichnissen ging. Die im wesentlichen

auf das 5./6. Jahrhundert n.Chr. zurückreichende PesK, in der sich die Gleichnisse
im Zusammenhang mit homiletischen Entwürfen befinden, zeichnet sich nicht durch
besondere zeitliche Nähe zum NT aus». Wirklich: ein halbes Jahrtausend ist beileibe
keine zu kurze Zeitspanne und die Eigenart der Gleichnisse in dem ziemlich späten
rabbinischen Sammelwerk ist schon von den Gleichnissen Jesu so verschieden, dass da
wirklich der Vermutung mit Erfolg entgegengewirkt wurde, dass es in dem Buch letztlich

um die Gleichnisse Jesu gehe. An sich war die Wahl eines so späten rabbinischen
Textes lobenswert, aber wenn man sich von einer Fragestellung entfernt, bleibt sie doch
in sich und an sich bestehen.

In meinem Buche4 habe ich zwischen den genetisch und zeitlich älteren klassischen
rabbinischen Gleichnissen und den entwicklungsmässig späteren illustrierenden rabbinischen

Gleichnissen unterschieden. Schon diese Terminologie rief Widerstand empor.

105



Wie darf man von «klassischen» Gleichnissen reden? Das bedeutet schon Werturteile zu
fallen. Nun gut, wir werden also von ethischen und homiletischen Gleichnissen
sprechen. Zweifellos gehören die Gleichnisse Jesu alle zu dem ethischen Typus und die
Gleichnisse in der Pesiqtä deRav Kahanä sind alle ausnahmslos ausgeprägt homiletisch.
Wenn man ein spätes rabbinisches Sammelwerk wählt, ist es verständlich, dass seine
homiletischen Gleichnisse von den ethischen Gleichnissen, zu denen auch die Gleichnisse

Jesu gehören, grundverschieden sind, und so gelingt es, der Vermutung entgegenzuwirken,

«es gehe uns letztlich um das Aufspüren von Beziehungen zu den ntl. Gleichnissen».

Die Frage, ob es eine Entwicklung der rabbinischen Gleichnisse gegeben hat, ist,

genau genommen, nur eine sehr wichtige Teilfrage. Das ganze Problem lautet: Kann
man fortschreitende Änderungen im Laufe der Geschichte des antiken Rabbinismus
beobachten, sowohl in seinem geistigen Gehalt und seinen literarischen und ästhetischen
Formen, als auch in der Halacha der Gesetzespraxis? Meiner Ansicht nach sind die
Änderungen in der Geschichte des Rabbinismus ziemlich leicht erkennbar, obzwar es

nicht leicht ist, diese Wandlungen genau zu beschreiben. Eine der vielen Schwierigkeiten
liegt bekanntlich darin, dass sich in der rabbinischen Literatur selbst nur spärlich Stoff
über das Wesen des rabbinisch-pharisäischen Judentums vor der Zerstörung des zweiten
Tempels erhalten hat. Aber auch so sind die Anzeichen der Änderungen, Verschiebungen

und Wandlungen im Judentum von der Restauration in Javne am Ende des ersten
Jahrhunderts bis zum Ende der talmudischen Zeit und dem Übergang zum Mittelalter
unverkennbar. Und was die frührabbinische Zeit in den zwei Jahrhunderten vor der
Zerstörung des zweiten Tempels anbelangt, sind uns das Neue Testament und
hauptsächlich die drei ersten Evangelien eine unschätzbare Hilfe. Das. was wir über Jesus und
seine Umgebung dort lernen, vervollständigt, wenigstens indirekt, unser spärliches Wissen

über den «Frührabbinismus». Man versteht also nicht nur das Urchristentum mit
Hilfe jüdischer Quellen besser, sondern auch andererseits ist das Neue Testament eine
unersätzliche Quelle für das damalige Judentum.

Ich glaube, dass man darüber nicht zweifeln dürfte, dass die nicht vielen rabbinischen

Gleichnisse, welche sich aus der Zeit annähernd vor dem letzten Drittel des
zweiten nachchristlichen Jahrhunderts erhalten haben, soweit ich sehe, alle, oder fast
alle, zu der ethischen Gattung der rabbinischen Gleichnisse gehören - und diese Gattung

existierte auch später, nachdem sich die homiletischen Gleichnisse durchgesetzt
hatten. Es ist allerding wahr, dass dann die ethischen Gleichnisse sozusagen nicht zum
Hauptstrom der rabbinischen Gleichnisse gehört haben, der ja aus den homiletischen
Gleichnissen bestanden hat. Da die homiletischen Gleichnisse einem jeden Leser der
rabbinischen Literatur vordergründig auffallen, entsteht der Eindruck, als wäre ein
entscheidender Unterschied zwischen den Gleichnissen Jesu und den rabbinischen
Gleichnissen vorhanden. Doch der Schein trügt. Sehe man sich das kleine Florilegium
ethischer Gleichnisse der Rabbinen an, welches ich in meinem Buche (s. 23-25) gesammelt

habe! Wird es dann dem Leser nicht schwer sein, nicht zugeben zu wollen, dass die
Gleichnisse Jesu zu den ethischen Gleichnissen der Juden gehören? Die Gleichnisse Jesu
sind also dazu angetan, mehr über die ältere, ethische Stufe der rabbinischen Gleichnisse

zu erfahren. Dass sich aus der ursprünglichen Stufe die homiletische Gattung der
rabbinischen Gleichnisse entwickeln konnte, ist begreiflich. Dies war eine Folge sowohl
der literarischen als auch sozialen Wandlungen. Für diese Entwicklung war der Sitz im
Leben der homiletischen Gleichnisse fruchtbar, nämlich der Schulbetrieb und die syna-
gogale Predigt5.

Leider erfassen die Definitionen des Wesens der rabbinischen Gleichnisse in dem
vorliegenden Buche nicht die jüdischen ethischen, sondern nur die homiletischen rabbi-

106



nischen Gleichnisse. So z.B. wenn von der Gleichniserzählung gesagt wird: «Sie steht
nicht um ihrer selbst willen da. Vielmehr weist sie auf die rabbinisch verstandene Tora
hin und steht ganz in deren Dienst... Sie ist von einem in der mündlichen und schriftlichen

Tora bewanderten Erzähler erfunden oder übernommen, um einen in dieser Tora
liegenden Sinn oder Auftrag neu zu enthüllen oder zu entfalten, oder wenigstens besser
vorstellbar zu machen... Sie wird nicht für eine Einzelperson erzählt... Vielmehr dient sie
der allgemeinen religiösen, liturgischen oder halachischen Unterweisung jüdischer
Gemeinschaften» (S. 17). Ferner (S. 19) wird gesagt, dass der rabbinische Erzähler vor der
Aufgabe steht, «die überlieferte Offenbarung zu aktualisieren... Der Gleichniserzählcr
will und muss bei der gegebenen liturgischen oder nicht liturgischen Situation aus diesen
biblischen Texten etwas Plausibles, sein Auditorium Ansprechendes, ihre Situation
Treffendes, herausholen und zwar so, dass es mit rabbinischer Tradition. Halacha oder
Theologie korrespondiert...». «Der Gleichniserzähler ist eine Persönlichkeit, die überlieferte,

heilige Traditionen zu entschlüsseln und der neuen geistig-religiösen Lage seiner
Zeit, bzw. seiner Hörer/Leser anzupassen vermag» (S. 21). «Das Korpus des rabbini-
schen Gleichnisses besteht aus der Glcichniserzählung, die auf die rabbinisch-verstandc-
ne mündliche und schriftliche Tora bezogen ist. Nur wenn beide Isotopieebenen - die
Ebene der Erfahrung und die Ebene der Offenbarung - vorhanden sind, kann man im
Vollsinn von einem rabbinischen Gleichnis sprechen...» (S. 22/23). Das alles ist eine sehr
tiefe Beschreibung der jüdischen homiletischen Gleichnisse. Es ist sehr fraglich, ob auch
die allen (und auch die späteren) ethischen Gleichnisse auf eine «Offenbarungsebene»
hinzielen. Oder zielen eher die ethischen Gleichnisse auf das Leben selbst, natürlich in
der Gegenwart und Mitwirkung des Gottes Israels? Um dies noch besser zu sehep. soll
man die ethische Gleichnisart nicht nur mit den zu ihr gehörenden Gleichnissen Jesu

vergleichen, sondern vielleicht auch einen Blick auf die griechische Popularphilosophie
werfen. Es geht bei diesen Fragen nicht primär um Theologie, sondern hauptsächlich
um ein historisch-literarisches Problem.

Und jetzt komme ich zu dem schwierigsten, ästhetisch-literarkritischen Punkt dieser

Abhandlung. Wollen wir zuerst einem grossen Schriftsteller das Wort erteilen,
nämlich dem Luigi Pirandello in seinem klassisch gewordenen Vorwort zum Schauspiel
«Sechs Personen suchen einen Autor». «Ich hasse die symbolische Kunst, bei der die
Darstellung jede spontane Bewegung verliert und maschinell, allegorisch wird. Das ist
ein Missverständnis und ein vergebliches Bemühen, weil die blosse Tatsache, einer
Darstellung allegorischen Sinn zu geben, deutlich werden lässt, dass man schon das für
eine Fabel hält, was in sich selbst keinerlei Wahrheit hat, weder eine phantastische noch
eine wirkliche, sondern als Beweis für irgendeine moralische Wahrheit verfertigt ist.
Jenes geistige Bedürfnis, von dem ich spreche, lässt sich nur manchmal, und zwar mit
der Absicht höherer Ironie, wie zum Beispiel bei Ariost, durch einen solchen allegorischen

Symbolismus befriedigen. Dieser geht von einem Gedanken aus. ist vielmehr ein
Gedanke, der zum Bild wird oder zu werden versucht. Jenes Bedürfnis hingegen sucht
in dem Bild, das lebendig und frei in seinem ganzen Ausdruck bleiben muss, einen Sinn,
der ihm Wert gibt».

Ich habe die Stelle ganz gebracht, und sie ist auch für unsere Untersuchung von
Bedeutung. Wenn man die Worte des italienischen Dramatikers auf die zwei Typen
rabbinischer Gleichnisse anwenden will, dann sind die homiletischen Gleichnisse als
Beweis für irgendein Teilchen der biblischen Offenbarung verfertigt worden. Ihre Fabel
ist nur beschränkt autonom: sie steht nicht nur um ihretwillen da. Dagegen muss das
Bild der ethischen Gleichnisse lebendig und frei in seinem Ausdruck bleiben. Es dient
dem Bedürfnis, einen Sinn in dem Bild zu finden, der ihm Wert gibt.

Pirandello behandelt die zwei Typen als ein Kunstrichter - er will Werturteile
ablegen, und das sollte man doch nicht ganz auch den anderen verwehren. Doch man

107



sollte bedenken: Werturteile abzulegen ist zwar meistens in der Wissenschaft
unumgänglich - schon deshalb, weil man ohne sie die Wandlungen in der Geschichte kaum
erfassen kann - aber das Unternehmen selbst ist sehr komplex. Obwohl es z.B. nicht
verboten sein dürfte, auch einmal über Ursprung und Entartung zu reden, sollte man
nicht, auch wenn diese an sich problematische Kategorien angebracht, sind, den Barock
und den Manierismus gegen die Renaissance ausspielen. Auch der, welcher im Barock
und im Manierismus eine Art von «Entartung» der Renaissance sieht, darf die
immanenten Werte dieser Kunst hervorheben. Auf unseren Fall angewandt: Wenn, meiner
Ansicht nach, alles darauf hinweist, dass die Gattung der homiletischen Gleichnisse
durch eine Metamorphose aus den ethischen Gleichnissen entstanden ist, darf man vor
der eigentümlichen Schönheit vieler homiletischer Gleichnisse nicht die Augen ver-
schliessen. Auch sie sind eine wertvolle Errungenschaft der religiösen Kultur des
antiken Judentums.

Doch wir wollten hier nicht zu lange bei abstrakten Axiomen verweilen. Eines ist

ganz klar: Ausnahmslos alle Gleichnisse in dem rabbinischen Sammelwerk Pesiqtä
deRav Kahanä gehören zu der homiletischen Gattung. Gerade deshalb, weil man die
homiletischen Gleichnisse als für den Rabbinismus typisch hielt, konnte man die
Gleichnisse Jesu nicht als ethische Gleichnisse erkennen. Doch die zwei Forscher warnen

mit Recht vor einer vorschnellen Einordnung der Gleichnisse Jesu unter die rabbi-
nische Gleichnisgattung. Es wird wahrscheinlich methodisch sicherer sein, die einzelnen
Gleichnisse Jesu erst dann zu sichten und ihren genauen Platz unter den verschiedenen
Spielarten der rabbinischen Gleichnisse zu bestimmen, nachdem die rabbinischen
Gleichnisse selbst gesammelt, nach ihrem Inhalt und ihrer Ausrichtung klassifiziert und
nach ihrem «Sitz im Leben» befragt sein werden. Um zu womöglich gesicherten Ergebnissen

zu gelangen, sollte man den Mut haben, den Gleichnissen Jesu, wie er sie erzählt
hat, unvoreingenommen zu lauschen, ohne in sie - manchmal durch die Redaktion
verführt - nachträglich Christologisches oder Eschatologisches hineinzutragen. Dann
wird sich sicher zeigen, dass die Gleichnisse Jesu nicht sein sonst von ihm klar bezeugtes
hohes Selbstverständnis ausdrücken und nicht sehr stark zu seiner eschatologischen
Chronologie gehören, sondern ihre eigentliche Verkündigung ist die Theologia moralis
des Jesus. Über die ethische Ausrichtung der Gleichnisse Jesu im Rahmen seiner Lehre
wird man aber erst dann Gültiges aussagen können, wenn die übrigen rabbinischen
Gleichnisse richtig erforscht sein werden. Wie man so etwas anfasst, kann man endlich
aus dem besonders vorzüglichen Buch von Clemens Thoma und Simon Lauer lernen.
Das Buch ist auch ein sehr bedeutender Beitrag zu der Literaturwissenschaft. Es bestätigt

die Tatsache, dass der Rabbinismus eine besondere «kleine Form» geschaffen hat,
nämlich die der Gleichnisse. Gerade deshalb, wird in dem gegenwärtigen Band - und in
den künftigen Bänden - die besondere Gattung der rabbinischen Gleichnisse klarer
profiliert.

1. Ueber das Wesen der Gleichnisse wurde in der letzten Zeit viel geschrieben, unter
anderem erschien auch darüber mein Buch in derselben Reihe wie das gerade besprochene

Werk, nämlich: D. Flusser, Die rabbinischen Gleichnisse und der Gleichniserzähler

Jesus, 1. Teil: Das Wesen der Gleichnisse, Judaica et Christiana 4, Bern 1981.

Das bedeutendste, was darüber jetzt erschienen ist, wird die folgende Abhandlung
sein: Ernst Baasland, Zum Beispiel der Beispielerzählung, Novum Testamentum
XXVIII, 3. 1986, S. 193-219.

2. In unserem Fall ist der Widerwille, die Wahrheit zu sehen, modern und zeitbedingt,
nicht eigentlich vom Glauben ausgehend, sondern ideologisch und sozusagen
tiefenpsychologisch. Man würde Jesus gerne als den Neuerer Erfinder der Gleichnisgattung
sehen, denn auf den ersten Blick, ohne ein jüdisches Wissen, scheint Jesus der einzige

108



gewesen zu sein, der in Gleichnissen gepredigt hat. Man hält auch oft die Gleichnisse
Jesu für die Essenz seines Evangeliums. Ob dem so ist, müsste man noch näher
untersuchen. Von dieser naiven ungeprüften Vereinfachung ausgehend neigt man
heute dazu, die neutestamentlichen Gleichnisse «christologisch» zu deuten und von
ihrer, so entscheindenden ethischen Komponente abzusehen. (Darüber siehe die sehr

vernünftige und vorsichtige Überlegung auf S. 75 des neuen Buches). Dadurch wird
man natürlich für die Zugehörigkeit der Gleichnisse Jesu zu der rabbinischen Gattung

blind. Der ganze moderne ideologische Komplex ist sicher forschungsgeschichtlich
aufregend, aber das gehört nicht zu unserer Besprechung.

3. Auch in unserem Buch lesen wir (S. 76), dass die Unterschiede zwischen den rabbini¬
schen und den ntl. Gleichnissen «gravierend» bleiben.

4. Siehe oben, Anm. 2.

5. Es wäre zu prüfen, ob wir überhaupt homiletische Gleichnisse besitzen, welche ein
Rabbi in freier Natur erzählt hat.

6. Luigi Pirandello, Sechs Personen suchen einen Autor, Philipp Reclam Jun., Stuttgart
1967, S. 7-8. David Flusser

Herausgeber: Patricia Erhart Mottahedeh, Leu Mildenberg: THE COINAGE OF THE
BAR KOKHBA WAR, Erschienen als Band VI in der Reihe Typos - Monographien
zur antiken Mumismatik, herausgegeben von der Schweizerischen Numismatischen
Gesellschaft. Verlag Sauerländer - Aarau - Frankfurt am Main - Salzburg, 1984, 396

pp., 44 Pis. —

Thomas Fischer: SILBER AUS DEM GRAB DAVIDS? Erschienen als Nummer 7

in der Reihe Kleine Hefte der Münzsammlung an der Ruhr-Universität Bochum.
Studienverlag Dr. Norbert Brockmeyer, Bochum, 1983, 44 pp., 2 Stammtafeln als Anhang.

Was die beiden oben aufgeführten Veröffentlichungen verbindet ist nicht nur die
Tatsache, dass sie Gebiete der jüdischen Numismatik behandeln, sondern auch der
Name Leo Mildenberg. Das erste Werk wurde von ihm verfasst, das zweite wurde ihm
zu seinem 70. Geburtstag gewidmet. Darüber hinaus sind beide technisch hervorragend
produziert worden, mit auffallend guter photographischer Widergabe der Münzen, das
zweite sogar durchgehend auf Chromo-Papier. Die Bedeutung der beiden Veröffentlichungen

liegt jedoch auf verschiedenen Ebenen. Während das erste ein fundiertes
Meisterwerk ist, das auf Jahre hinaus die massgebende und endgültige Arbeit auf diesem
Gebiet sein wird, ist das zweite eine Broschüre, die einem bestimmten umgrenzten
Zweck dient. Die Gelehrsamkeit ihres Verfassers ist offensichtlich, jedoch können Zweifel

bestehen gegenüber seinen Hauptargumenten.

Zum ersten: Dr. Leo Mildenberg, Gründer und dann während rund 35 Jahren
Leiter der numismatischen Abteilung der Bank Leu in Zürich, langjähriger Redaktor
der Schweizerischen Numismatischen Rundschau und anerkannter Fachmann auf dem
Gebiet der antiken Numismatik, begann seine Beschäftigung mit den Bar Kokha Münzen

im Jahre 1940. Nach einer durch den zweiten Weltkrieg bedingten Verzögerung,
erschien seine erste Publikation auf diesem Gebiet «TJie Elazar Coins of the Bar Koch-
ba Rebellion» - in Jahre 1949. Nach weiteren Veröffentlichungen während der nächsten
35 Jahre, erschien jetzt die Krönung seines Lebenswerkes durch den vorliegenden Korpus

aller Bar Kokhba Münzen.

109



Der erste Teil des Buches enthält 4 Abschnitte. Im ersten wird die numismatische
Methodologie beschrieben. Schon hier kommt die Besonderheit des Werkes zum
Vorschein: Zum ersten Mal basiert ein Werk auf dem Gebiet der jüdischen Numismatik auf
Prägestempel-Vergleichen. Die chronologische Reihenfolge der verschiedenen Typen
und der Inschriften wird gemäss den Stempelkopplungen und den Abnützungserscheinungen

der Stempel objektiv festgestellt. Eine Verzerrung wegen irgend eines Vorurteils
des untersuchenden Numismatikers ist somit so gut wie ausgeschlossen.

Im zweiten Abschnitt wird das numismatische Material, d.h. die Münzen selbst
und die sich daraus ergebenden technischen Erkenntnisse behandelt. Alle Bar Kokhba
Münzen sind auf kurante Silber und Bronze Münzen des römischen Reiches und der
Städte geprägt. Die Bar Kokhba Administration goss also keine eigenen Schrötlinge.
Die Untersuchung der zugrunde liegenden Münzen erlaubt interessante Schlüsse über
den Geldumlauf der damaligen Zeit. Ausführlich werden dann die Aufbereitung der
Münzen zur Prägung der Stempel-Herstellung und der Prägevorgang selbst dargestellt.
Es folgt eine Behandlung der Metalle und der Denominationen, der Inschriften und der
Typen. Zuletzt werden in diesem Abschnitt die Schatzfunde, die Auflagengrösse und die
Zusammensetzung des Münzensystems besprochen.

Der dritte Abschnitt behandelt den Ursprung des Bar Kokhba Münzwesens
einschliesslich der Frage der Münzhoheit und des eigentlichen Grundes dieser Prägungen.
Nach Mildenberg waren dies neben den wirtschaftlichen vor allem politische Gründe.
Münzen waren damals das beste «Massen-Medium», durch welches nationale und
kulturelle Wiedergeburt des Jüdischen Staates propagiert werden konnte.

Im vierten Abschnitt behandelt der Verfasser schliesslich die historische Bedeutung
des Krieges. Der Verfasser verstand hier, in konziser Art alle relevanten Tatsachen zu
sammeln und sie einleuchtend zu interpretieren. Die dürftigen schriftlichen Überlieferungen

der jüdischen, römischen und christlichen Quellen werden zitiert, zu denen sich
in den letzten Jahren die Aufsehen erregenden schriftlichen Funde in der Wüste Judäa,
entlang den Steilhängen zum Toten Meer gesellten. Dann werden die «Aussagen» der
Münzen, der Schatzfunde und der geographischen Streuung analysiert.

Neben heute allgemein akzeptierten Erkenntnissen scheut der Verfasser nicht, seine

Meinung auch zu den noch offenen Fragen zu äussern. Eine Auswahl: Nach Mildenberg

war Bar Kossiba - dies war der richtige Name Bar Kokhbas - ein politischer und
militärischer Führer - «Nassi», wie er sich auf den Münzen und in seinen Briefen nennt

- der sich jedoch keinesfalls als Messias erklärte. Während die Römer im Krieg einen
Aufstand sahen, war er für Bar Kokhba und seine Anhänger ein Befreiungskrieg. Der
Umfang des von Bar Kokhba kontrollierten Gebietes beschränkte sich auf das Gebirge
und auf die Wüste Judäa. Sogar Jerusalem wurde von den Aufständischen nicht
eingenommen, und der Wiederaufbau des Tempels blieb ein Wunschtraum. Wenn die Angaben

jedoch zu dürftig sind, um sichere Schlüsse zu ziehen, gibt dies Mildenberg gern zu.
So z.B. lässt er die Identifizierung des auf den Münzen erwähnten Priesters Elasar mit
einer aus den schriftlichen Quellen bekannten Persönlichkeit offen.

Zum Grund des Ausbruches des Krieges meint Mildenberg schliesslich, dass es das

Beschneidungsverbot Hadrians war. Angesichts dieser Gefahr, die das Ende des
jüdischen Volkes bedeuten konnte, muss man, so Mildenberg, den historischen Wert Bar
Kokhbas und seines Krieges als positiv betrachten, trotz des enormen Schadens, der
dem Judentum, und vor allem der jüdischen Bevölkerung Judäas, verursacht wurde.

Der zweite Teil des Buches ist der eigentliche Korpus. Ohne zu übertreiben kann
man sagen, dass Mildenberg fast alle bekannten Bar Kokhba Münzen physisch oder
mindestens in Bild oder Abdruck gesehen hat. Allein im Korpus sind 6793 Münzen
registriert, die von 602 Stempelpaaren hergestellt wurden. Mit diesem Korpus liegt nicht
nur die umfassendste je hergestellte Registrierung aller Bar Kokhba Münzen vor, son-

110



dem auch die genaue Festlegung ihrer Prägefolge, gestützt auf eine eingehende, minutiöse

Untersuchung der Abnutzung der einzelnen Stempel und der verschiedenen
Stempelkombinationen.

Die Prägung umfasste 2 Silber-Nominalwerte - die Tetradrachme (Sela auf
Hebräisch) - und die Drachme Denarius (Sus) - und 3 Bronze-Nominalwerte. Die
Inschriften, in der alten hebräischen Buchstabenform, nennen entweder den Namen
einer Person - «Elasar der Priester» und «Schimon», der Führer (Nassi) Israels» - oder
ein Datum - «Das erste Jahr der Erlösung Israels», «Das zweite Jahr der Freiheit
Jerusalems» - oder auch Kriegsparolen - «Jerusalem» oder «Für die Freiheit Jerusalems».

Die Typen oder Symbole auf den Münzen wurden alle dem Kultus des Tempels
entliehen. Auf der Vorderseite der grossen, schönen Tetradrachmen ist die Front des

Tempels dargestellt (s. Abbildung I), der von Mildenberg als die Bundeslade interpretiert

wird, obschon ein neuer Fund und eine andere Auslegung der letzten Zeit eher auf
den Tisch des Schaubrotes hindeuten. Auf der Rückseite sind die 4 Pflanzen des Suk-
koth-Kults dargestellt, (s. Abbildung 2). Andere Typen sind Gegenstände wie
Amphora, Kythara und Trompeten oder pflanzliche Darstellungen wie Palmenzweig,
Trauben. Dattelbaum und Wcinblatl.

Abbildung I Abbildung3

Zusammengegefasst kann gesagt werden, dass auch wenn gewisse historische Punkte

vielleicht anders ausgelegt oder gewichtet werden können, dieses Werk ein Meisterwerk

der Behandlung und der Darstellung eines in sich geschlossenen Gebietes der
antiken jüdischen Numismatik - und der antiken Numismatik überhaupt - ist und auf
Jahre hinaus seine Stelle als das definitive Werk über die Bar Kokhba Münzen behalten
wird.

Zum zweiten: Ziel dieser Broschüre ist es, Seleukidische Münzen aus der Sammlung
der Ruhr-Universität, Bochum, und einige numismatische und historische Hypothesen
dem breiten Publikum zugänglich zu machen. Der Verfasser analysiert die auf seleukidi-
schen Münzen erscheinenden Monogramme und versucht, dasjenige auf den
Tetradrachmen des Antiochus VII - Grossneffe des Antiochus IV Epiphanes - aus den
Jahren 132-130 vor der üblichen Zeitrechnung als ein Monogramm des Yehohanan
Hyrkan I, des Enkels Mattityahus und des Neffen von Yehuda Ha-Makkabi zu
interpretieren.

Nach Josephus Flavius erkaufte Yehohanan Hyrkan die Befreiung Jerusalems

von der Belagerung durch Antiochus VII um das Jahr 133 durch die Zahlung von
500 Talenten Silber (etwa 13 Tonnen), die er «aus dem Grabe König Davids» entnommen

hat. Mit Recht bezweifelt Fischer diesen Ursprung des Silbers. Als realistischere
Quelle vermutet er eher den Tempelschatz. Seine Hauptthese ist nun, dass dieses Silber
zur Herstellung der erwähnten Tetradrachmen diente, was mit dem Monogramm Hyr-
kans gedeutet werden sollte.

111



Die Deutung der Monogramme und anderer Prägezeichen auf antiken Münzen ist
äusserst schwierig und spekulativ. Es ist deshalb nicht erstaunlich, wenn Fischers' These
von anderen Numismatikern nicht akzeptiert wird. Ähnlich ergeht es seinem Versuch,
in der gleichen Broschüre eine kleine selcukidischc Bronzemünze mit dem strahlengekrönten

Haupt auf der einen Seite und einer Lilie mit den Buchstaben BA - LK auf der
anderen, als eine Münze des Hasmonäer Königs Alexander Jannaios aus seinem
zwanzigsten Regierungsjahr zu interpretieren. Es fragt sich ob auf Grund einer einzigen
Münze (ein unicum) solche weitgehenden Schlüsse - Darstellung eines Hasmonäer
Königs als «vergöttlichten Herrschers» - gewagt werden sollten (Y. Meshorer schreibt
diese Münze Antiochus VIII zu, A. Houghton sieht in den Buchstaben LK überhaupt
kein Datum sondern ein Monogramm).

Die Broschüre enthält zahlreiches Quellen- und Nachweismaterial, das vom umfassenden

Wissen des Verfassers Zeugnis ablegt. Seine Hauptthesen bedürfen jedoch
weiterer Beweise, bevor sie als allgemein anerkannte Tatsachen von numismaischen Experten

anerkannt werden können. D. Jeselsohn

J. David Bleich, WITH PERFECT FAITH. The Foundations of Jewish Belief, New
York: Ktav Publishing House 1983, 688 S., Hardback $ 25.00, Paperback $ 14.95.

Vor mehr als einem Jahrzehnt hat Schalom Ben-Chorin in Anlehnung an die 13

Maimonidischen Glaubensartikel ein persönlich geprägtes Kompendium jüdischer
Glaubenslehre für interessierte Nichtjuden vorgelegt. J. David Bleich, Lehrer an der
orthodoxen Yeshiva University in New York, bietet mit seiner Textsammlung «With
Perfect Belief» ein umfangreiches Werk, das sich in Thematik und Gliederung auch an
Maimonides' Glaubensgrundsätzen orientiert, aber eher an eine jüdische Leserschaft
adressiert ist. Es ist ein direktes Ergebnis vieljähriger Vorlesungstätigkeit in jüdischer
Philosophie. In englischer Übersetzung stellt es eine repräsentative Auswahl aus solchen
Schriften der grossen mittelalterlichen jüdischen Philosophen zusammen, die sich auf
die entscheidenden Fragen des jüdischen Glaubens beziehen. Durch diese Konzentration

tritt so etwas wie die dogmatische Seite jüdischer Tradition hervor; hier wird eine
deutliche Korrektur an der seit Moses Mendelssohn weitverbreiteten Auffassung
vorgenommen, das Judentum sei eine dogmenlose Religion. Wer die Erfüllung der Gebote
und das Tun guter Taten betone und gleichzeitig die Pflichten im Hinblick auf den
Glauben mindere, erliege einem grossen Irrtum, weil er Zusammengehöriges trenne.

Der Autor trägt in seiner allgemeinen Einführung «Faith and Dogma in Judaism»
(1-12) ein kräftiges Plädoyer gegen das «Dogma der Dogmenlosigkeit» bzw. gegen die

«Verunglimpfung der Rolle des Dogmas» (1) im Judentum vor. Der Begriff des Dogmas
setzt dabei keine formale Promulgation eines Glaubensinhaltes durch eine Autorität
oder Synode voraus (3); vielmehr meint er einen Grundbestand jüdischer Glaubens- und
Lehrüberzeugungen, der im Laufe der Geschichte mehrere Systematisierungen erfahren
hat. Die 13 Glaubensartikel des Maimonides stellen die wohl bedeutendste Aufzählung
von jüdischen Lehrüberzeugungen dar. Wie Bleich in seiner besonderen Einleitung zu
den 13 Maimonidischen Grundsätzen (13-19) erläutert, verdankt die Systematisierung
des Maimonides, die er im Rahmen seines englisch wiedergegebenen Mischna-Kom-
mentars zum Schlusskapitel des Traktats Sanhédrin entwickelt (21-50), ihren grossen
Einfluss zwei Kurzfassungen; diese wurden nach Maimonides erstellt, haben als Hymnus

«Yigdal...» (Erhaben...) und als persönliches Glaubensbekenntnis «I believe with
perfect faith...» (Ani maamim.... Mit vollkommenem Glauben glaube ich...) Eingang ins

112



jüdische Gebetbuch gefunden und auf diesem Weg tiefe Wirkung ausgeübt. Die
Glaubensartikel des Maimonides haben eine pädagogische und stützende Funktion» in
der Ausprägung jüdischer Identität und markieren zugleich wesentliche Abgrenzungen
zu Islam und Christentum.

Der Doppelcharakter von Ausprägung eigener Identität und von Abrenzung nach
aussen ist in der dokumentierten Diskussion der einzelnen Glaubensartikel immer wieder

greifbar. In jeden einzelnen Artikel führt Bleich sowohl unter systematischem wie
unter geschichtlichem Aspekt kurz und prägnant ein. Daran schliessen sich in chronologischer

Reihenfolge Texte an, die das Thema des einzelnen Artikels behandeln: 1.

Existenz Gottes (75-106); 2. Einheit Gottes (107-177); Unkörperlichkeit Gottes 179-

202); 4. Ewigkeit Gottes (203-236); 5. Erfordernis des Gebets (237-271); 6. Prophétie
(273-344); 7. Prophetic des Mose (345-363); 8. Offenbarung (365-392); 9. Unveränder-
lichkeit der Tora (393-414); 1. Allwissenheit Gottes (415-494); 11. Lohn und Strafe
(495-594); 12. Der Messias (595-618); 13. Auferstehung (619-688). Die Textauswahl,
deren englische Übersetzung eine grosse Zahl jüdischer Gelehrter besorgte, umspannt
einen geschichtlichen Zeitraum von 500 Jahren. Die zu Wort kommenden Autoritäten
reichen von Saadja Gaon (9./10. Jh.) über Bachja ibn Pakuda. Juda Halevi, Abraham
ibn Daud, Maimonides, Nachmanidcs, Levi ben Gerson. Isaac ben Scheschet. Chasdaj
Crescas bis hin zu Josef Albo 14./15. Jh.). So kommt es zu einem höchst repräsentativen

Kompendium jüdischer Glaubensgeschichte und -lehre. Es hat das Format eines
Klassikers für die jüdische Bildung unter englischsprachigcn Juden und bietet für Nicht-
juden bzw. Nichtjudaisten ein sonst kaum greifbares und zugängliches Tradilionsmate-
rial. Man wünschte sich für den deutschsprachigen Raum etwas Vergleichbares und
verfallt bei nüchterner Einschätzung der dafür notwendigen geistigen und kräftemässi-
gen Anstrengungen leicht ins Melancholische. H.H. Henrix

Alexander Ronai - Hedwig Wahle. DAS EVANGELIUM - EIN JÜDISCHES BUCH?.
Eine Einführung in die jüdischen Wurzeln des Neuen Testaments, Freiburg - Basel -
Wien: Verlag Herder 1986 Herderbücherei Band 1298), 190 S., pb. DM 9.90.

Das Judesein Jesu und die jüdische Prägung des Neuen Testamentes gehören zu
den Grundaussagen offizieller Verlautbarungen und Dokumente zum christlich-jüdischen

Verhältnis der zurückliegenden Jahre, und doch sind diese beiden Tatbestände
noch längst nicht Gemeingut im Bewusstsein der Gläubigen geworden - hüben wie
drüben. Die hier fällige Rezeption tut sich schwer. Sie bedarf guter, verständiger und
verständlich verfassler Hin- und Einführungen. Genau eine solche «Einführung in die
jüdischen Wurzeln des Neuen Testaments» ist dem Autorengespann geglückt. Alexander

Ronai. ein aus Ungarn stammender und seit Jahrzehnten in Wien lebender orthodoxer

Jude, und Hedwig Wahle, in Judaistik promovierte Ordensfrau und Mitglied der
Kongregation «Unsere Liebe Frau von Sion», haben ihren Stoff umsichtig ausgewählt.
Sie konzentrieren sich auf die synoptischen Evangelien des Matthäus. Markus und
Lukas. Nach einer das Gelände vermessenden Einleitung (12-26) behandeln sie die
Kindheit Jesu (27-56), die Taufe (57-68), die Lehre Jesu (69-90). Jesus und das Gesetz
(91-118), Juden und Heiden (119-132), Abendmahl und Eucharistie (133-150) und die
Trennung der Christen vom Judentum (151-182). Der jeweiligen jüdischen Sicht folgt
als Antwort die christliche Aussage. Was dort ausgespart ist, wird hier nachgetragen;
wo wiederholt wird, geschieht es, um eine andere Deutung vorzutragen. Von einem
ausgeführten Dialog mag man bei diesem von Thema zu Thema fortschreitenden Ver-

113



fahren nicht sprechen; und doch hat das Büchlein einen durchgehenden responsorischen
Charakter. Die klare und verständliche Sprache ohne jede Gestelztheit wird der
Differenziertheit der je anstehenden Fragen meist gerecht. Der exegetische Diskussionsstand
wird jeweils mit wenigen Strichen zuverlässig referiert. Daseigene Urteil ist abgewogen.
Zwei Grundpositionen durchziehen die jüdischen Aussagen: Trotz der aus der Literatur
übernommenen These, dass Jesus keiner jüdischen Gruppe als Mitglied angehörte, wird
ein Jesus mit stark pharisäischen Zügen gezeichnet; und es wird mit einer grossen
Kontinuität, ja fast Selbigkeit zwischen dem Judentum der Zeit Jesu und dem heutigen
Judentum gerechnet. Die katholische Gesprächspartnerin scheut sich nicht, hier und da
den biblisch-exegetischen Rahmen zu überschreiten und manche Frage auch von
späterer Kirchenpraxis und Dogmengeschichte her anzusprechen. Es behalten die jüdische
und die christliche, näherhin katholische Position ihre eigene Kontur - in Nähe und
Differenz. Das Büchlein leistet wichtige Vermittlungsdienste besonders dort, wo man
mit dem Verstehen des je anderen anfangen will. Es ist bestens geeignet, den christlichjüdischen

Dialog dorthin zu tragen, wo allzu oft der eine der beiden Gesprächspartner
fehlen muss: in das Wohnzimmer von kirchlichen Familienkreisen oder in den Gemeindesaal

von Pfarrgruppen. Man kann dem Buch von Herzen nur weiteste Verbreitung
wünschen. H.H. Henrix

Hanoch Avenary, KANTOR SALOMON SULZER UND SEINE ZEIT. Eine
Dokumentation. In Gemeinschaft mit W. Pass und N. Vielmetti und mit einem Beitrag von I.

Adler, 300 S., 12 Taf., Sigmaringen: Jan Thorbeckc Verlag 1985, DM 38.

Der Grosse Brockhaus in seiner 18. Aufl. erwähnt den Namen Sulzers nicht mehr,
während der von Louis Lewandowski (1821-1894) immerhin noch genannt und mit der
Reform des «jüdischen Tcmpelgesangs» in Verbindung gebracht wird. Sah sich der nur
wenig ältere Sulzer in Wien vor die Aufgabe gestellt, einen völlig neuen Stil für den

synagogalen Gesang zu entwickeln, so ging es Lewandowski vor allem um die Veredelung

der traditionellen Melodien. Die Lieder Sulzers, diese «gesungenen Bitten um
Emanzipation» (vgl. S. 9), unterliegen bereits seit langem einer so weitgreifenden
innerjüdischen Kritik, dass darüber weithin vergessen worden ist, was Salomon Sulzer wollte,
erreichte und in seiner Zeit darstellte. Glücklicherweise ist man in seinem Geburtsland
bemüht, das Werk des grossen Wiener Kantors vor dem Vergessen zu bewahren. Nach
mehreren wissenschaftlichen Tagungen und Ausstellungen sowie eindringlichen Studien
im Archiv der Israelitischen Kultusgemeinde Wien, das sich heute in Jerusalem befindet
(350 Laufmeter Regallänge!), können die österreichischen Sulzer-Forscher nun einen

sorgfältig redigierten Band vorlegen, dessen Bezeichnung «Dokumentation» allenfalls
von der allzu grossen Bescheidenheit der Autoren Zeugnis ablegt. Tatsächlich hat man
sich darauf beschränkt, im wesentlichen Dokumente unterschiedlichsten Genres zu
Leben und Wirken Sulzers zu montieren, hat diese aber so liebevoll penibel und
kenntnissreich eingeleitet und kommentiert, dass ein geradezu aufregend zu lesendes Bild der
Epoche entstand. Sulzer wurde in das Zeitalter der Emanzipation und des Vormärz
hineingeboren, in der das Wiener Judentum eine rasch florierende Gemeinde bilden
konnte, die sich der Reform zuwandte. 1826 wurde der junge Sulzer (geb. 1804) an den
Wiener Stadttempel in der Seitenstettengasse berufen, wo er dem Amt des Chasans zu
höchstem Ansehen auch ausserhalb der jüdischen Gemeinde verhalf. Die Ansprüche,
die man in Wien stellte, waren hoch. Ernsthaft hatte man 1825 mit Beethoven wegen
der Komposition einer Einweihungskantate für den Stadttempel verhandelt. Sulzer

114



entsprach allen Hoffnungen, die auf ihn gesetzt worden waren. Mit Schubert war er
befreundet, Liszt bewunderte ihn und wies ihm in seinem Aufsatz über das «Judentum
in der Musik» einen problematischen Ehrenplatz zu, Lenau rühmte seine Stimme als die
schönste in ganz Deutschland und Hanslinck, der als unerbittlicher Kritiker fragwürdigen

Ruhm genoss, nannte ihn «eine der populärsten Persönlichkeiten von Wien». An
äusseren Ehrungen hat es in diesem Leben ebenso wenig gefehlt wie an tiefgreifenden
Auseinandersetzungen, Als der Wiener Oberkantor 1891 starb, hat ihm Adolph Jellinek
einen glanzvollen Nachruf im Stadltempcl gehalten. Sulzer war nicht nur einer der
besten Sänger seiner Zeit (in Wien konnte man das beurteilen!), sondern vor allem
bedeutend durch seine Bemühungen um die Hebung des Vorbeterstandes und der
synagogalen Musik. Der Typ des Oberkantors, der zu Gastauftritten in den grossen
Synagogen der ganzen Welt unterwegs ist und zu den führenden Künstlerpersönlichkeiten

seiner Stadt oder seines Landes gezählt wird, ist von Sulzer geprägt worden. Tiefer
reicht sein Einfluss allerdings in dem Bereich der synagogalen Musik. Sein Monumentalwerk

«Schir Zion. Gesänge für den israelitischen Gottesdienst» erschien zuletzt in 4.

Aufl. in Frankfurt/M. 1929. Eine kritische Ausgabe davon erscheint seit 1983 unter
Leitung von Eric Werner in den «Denkmälern der Tonkunst Österreichs». Als Komponist

und Bearbeiter hat Sulzer eine Entwicklung durchgemacht, die ihn immer näher an
die jüdische Tradition heranführte. Sein Ziel einer «Entwilderung der synagogalen
Musik» hat er in Wien erreicht, so dass man später von den «Sulzerkantoren» sprechen
konnte, die die Tradition des Meisters direkt fortführten. Erste Kritik hat der Meister
noch persönlich zu spüren bekommen. Später hat man ihn und sein Wirken als
typisches Produkt der Assimilationszeit gekennzeichnet. Dieses Urteil, das nie den Respekt
vor der grossen Persönlichkeil und ihrem Wirken vermissen lässt, wird in vielem zutreffend

sein. Sulzer stand an einem Anfang, ohne ihn wäre der synagogale Gottesdienst in

ganz Europa und Nordamerika in seiner heutigen Form nicht denkbar. Aber er lebte
auch in einer Übergangsepoche, in der vieles im Fliessen war. das sich erst -in der
Rückschau einigermassen sicher beurteilen lassen mag. Sulzer ist seinen Weg in die
Zukunft gegangen, weil er um den Reichtum der Tradition wusste, die auch in dieser
Zukunft nicht aufgehoben werden würde. Das Lebensbild des Wiener Oberkantors
gewinnt vielleicht gerade deswegen heute auch unter Nichtjudcn an Interesse, weil es die
Verhältnisse einer Zeit widerspiegelt, in der das Judentum eine neue Gestalt gewann
und Christen ihm dabei - allerdings keineswegs immer verständnisvoll - zur Seite
standen. Ab der Mitte des Jahrhunderts erschienen dann allerdings auch bereits jene
«Zeichen an der Wand», die A. Jellinek 1865 zur Abfassung seines Aufsatzes «Eine neue
Judenfrage» veranlassten. Inwieweit die liturgischen Reformbewegungen innerhalb der
Synagoge in Parallele zu solchen des christlichen Gottesdienstes zu sehen sind, wird in
der hier anzuzeigenden Dokumentation nicht erörtert, verdiente aber gewiss genauere
Untersuchung. Erstaunlich bleibt auch, dass die Gestalt des allerdings schon 1847

gestorbenen Felix Mcndelssohn-Bartholdi im Sulzer-Umkreis nicht begegnet, aber auch
zu Lewandowski scheint es keinerlei engere Kontakte gegeben zu haben.

P. Maser

Julius H. Schoeps (HG.), IM STREIT UM KAFKA UND DAS JUDENTUM. Max
Brod / Hans-Joachim Schoeps Briefwechsel, 249 S. mit 2 Abb.. Königstein / Ts.:
Athenäum Verlag 1985, DM 38.-.

Anlässe, nach diesem Briefband zu greifen, gibt es sicherlich mehrere. Die
Auseinandersetzungen um das Werk Kafkas (1883-1924) haben sich in letzter Zeit wieder

115



verstärkt auf das Problem konzentriert, inwieweit der Dichter vor einem jüdischen
Hintergrund zu interpretieren sei. Auf einem Ende des letzten Jahres von der Frankfurter

und Jerusalemer Universität gemeinsam veranstalteten Colloquium ist mit Nachdruck

auf die chassidischen Quellen in Kafkas Texten und die aus dem Talmud überlieferten

exegetischen Strukturen von dessen Denken hingewiesen worden. Ebenso wurde
bei der Frankfurter Tagung erneut der selbstverständliche Bildungsumkreis eines Prager
Juden der Vorkriegsjahre skizziert, in dem eben auch Kafka heimisch war. Damit sind
in gewisser Hinsicht Diskussionen wieder aufgenommen worden, die schon Brod 1884-

1968) und Schoeps (1909-1980) bewegten, als sie sich 1929 erstmals in Marienbad
begegneten. 1931 erschien dann der von beiden edierte Sammelband bisher unveröffentlichter

Kafka-Texte, der den Titel «Beim Bau der Chinesischen Mauer» trug. Wegen der
Zeitumstände, vor allem aber wegen grundlegender Unterschiede bei der Kafka-Interpretation

endete die Zusammenarbeit schon damals, wenn auch die persönliche Beziehung

trotz Emigration und Krieg bis 1951 aufrechterhalten wurde. Dass der Dichter in
die Reihe der grossen homines religiosi hineingehöre, war beiden unbezweifelbar, uneinig

blieben sie sich jedoch in der Frage, ob Kafka für den Zionismus in Anspruch
genommen werden dürfe. Brod, der Freund von Felix Weltsch und Hugo Bergmann,
bejahte diese Frage, während Schoeps sich in einer schon damals vielfach missverstandenen

Weise gegen den Zionismus entschied. Sein Bekenntnis zu Preussen-Deutschland
und einem Judentum der Emanzipation und Akkulturation zwang Schoeps in eine

eigentümliche Einzelgängerrolle hinein, die sich durch seine Beschäftigung mit christlicher

Theologie zunehmend verschärfte: «Ich bin kein Lutheraner geworden, weil ich die
österliche Auferstehung niemals zu glauben vermocht habe. Ich wurde vielmehr bewuss-
ter Jude - freilich mit einer protestantischen Denkstruktur, die mich religiös dauerhaft
vereinsamen liess. Worum es mir glaubensmässig ging, ist von den Juden nie begriffen
worden, weder damals noch später. Und Christen sind infolge theologischer Scheuklappen

zumeist urteilsunfähig», (vgl. S. 17f.). Dieser Briefband dokumentiert also keineswegs

nur ein bedeutendes Stück der frühen Kafka-Rezeption, sondern auch ein Stück
jenes einsamen Weges, den Schoeps bis zu seinem Tode gegangen ist.

Julius H. Schoeps hat den Briefen eine knappe und instruktive Einleitung
vorausgeschickt, in der verständlicherweise das Wirken des Vaters im Vordergrund steht. Ihm
ist auch die sorgfältige Kommentierung der 52 Briefe zu danken, deren Abdruck glücklich

ergänzt wird durch die Aufsätze über Kafka, die Schoeps zwischen 1929 und 1951

geschrieben hat. P. Maser

Natascha Bremer, DAS BILD DER JUDEN IN DEN PASSIONSSPIELEN UND IN
DER BILDENDEN KUNST DES DEUTSCHEN MITTELALTERS Europäische
Hochschulschriften 1/892, 244 S. und 44. Abb., Frankfurt/M.: Peter Lang 1986, Sfr.
62.-.

Die Frankfurter Dissertation von 1984 fasst ein wichtiges, allerdings auch keineswegs

neues Thema insoferne geschickt auf. als hier nun die Querverbindungen zwischen
Literatur und bildender Kunst entschieden herausgearbeitet werden. Die Autorin, die in
Zagreb, Ost-Berlin und Frankfurt Germanistik und Slavistik studiert hat, skizziert
einleitend die «gesellschaftliche Struktur des Mittelalters und die Lage der Juden» und
erörtert sodann die Passionsspiele des 14. Jh.s. Diesem Kapitel entspricht das folgende,
in dem das Judenbild in der Kunst des 12. und 13. Jh.s. untersucht wird. Für das

Spätmittelalter konzentriert sich die Arbeit dann fast ausschliesslich auf den literari-

116



sehen Sektor. Lediglieh das Gegenüber von Synagoge und Ecclesia in der bildenden
Kunst sowie die Darstellung des Judas werden hier gesondert behandelt. In einem
Resümee fasst die Autorin das Ergebnis ihrer Untersuchungen dahingehend zusammen,
dass sich innerhalb der behandelten Zeitspanne grob zwei Perioden erkennen lassen:
«Die erste reicht vom 9. bis zum 14. Jh.. die zweite vom 14. bis zum 16. Jh. In dieser
Zeit wandelte sich das Bild der Juden in diesen beiden Kunstarten unter politischen,
gesellschaftlichen, geistigen und geistlichen Einflüssen von Zeugen der Wahrheit der
Heilslehre im Hochmittelalter zu Mördern Christi. Wucherern und Ausbeutern der
Christen im ausgehenden Mittelalter» (S. 209). Indem die Juden in den Passionsspielen
und in der bildenden Kunst individualisiert und gleichsam zu Zeitgenossen gemacht
wurden, wurden sie zur Zielscheibe der Verfolgung. Bei der Erklärung für die
Mechanismen. die da wirksam wurden, hätte man sich allerdings ein grösseres
Differenzierungsvermögen der Germanislin gewünscht, die auf historischem und kunstgeschichtlichem

Gebiet keineswegs immer sicher operiert. Ganz so einfach, wie der Vulgärmarxismus
die Zusammenhänge einst konstruierte, sieht man diese in der marxistischen

Geschichtswissenschaft heute schon längst nicht mehr. Die «politischen Zwecke des

Bürgertums» und die «dogmatische Agitation der Kirche» (S. 216) befanden sich keineswegs

in einer selbstverständlichen Koalition, wie Frau Bremer anzunehmen scheint. Sie

spricht selber von den mittelalterlichen Angstausbrüchen, die sich in Hexenwahn. Inquisition

und Judenprogromcn austobten. Gerade für das Reformationszeitalter haben
marxistische Forscher der DDR, wie G. Zschäbitz und G. Brendler. herausgearbeitet,
dass Individuelles und Gesellschaftliches. Zeitgebundenes und überzeitlich Existentielles
immer zu einem Ganzen verbunden sind und als solches analysiert werden müssen.
Insofern wird auch das Schicksal des mittelalterlichen Judentums im Spiegel der Literatur

und der bildenden Kunst noch eingehenderer Untersuchungen bedürfen. Frau Bremer

hat mit ihrer Studie Historikern, Theologen und Kunsthistorikern, insbesondere
mit ihren sorgfältigen Analysen der mittelalterlichen Passionsspielszenen, eine Bresche

geschlagen, die nicht unbenutzt bleiben sollte. p uascr

Josef Nobel, THABOR. Aufsätze zu den Haftarot. 348 S.. Zürich: Verlag Morascha
1984.

Diese Auslegungen sämtlicher Haftarot. also jener Abschnitte aus den Propheten,
die zum Abschluss der Toralesung am Sabbat nach dem jeweiligen Wochenabschnitt
gelesen werden, werden bedauerlicherweise ohne jedes erläuternde Vor- oder Nachwort
abgedruckt. Zuerst sind sie 1898 erschienen. Zu jener Zeit wirkte Josef Nobel (1840-
1917) als Klausrabbiner in Halberstadl und gehörte zu den angesehensten Predigern
seiner Zeit. Seine orthodoxe Frömmigkeit war von schlichter und gemütvoller Art. In
seinen Predigten finden sich zahlreiche populär-philosophische Elemente, biblische
Bezugnahmen und - allerdings weniger oft - rabbinische Sentenzen. 1912 liess Nobel in
Frankfurt/M. die «Bausteine zur jüdischen Homiletik» erscheinen, in denen er seine

Predigttheorie darlegte. Wahrscheinlich gehörte er zu jenen Predigern, die mehr beim
mündlichen Vortrag überzeugen als mit dem gedruckten Wort. Franz Rosenzweig und
Ernst Simon haben Nobel rückhaltlos bewundert. In entscheidender Weise ist die
Geistesart des Halberstädter Klausrabbiners durch Samson Rapahel Hirsch (1808-1888)
geprägt worden. Hirsch strebte die Regeneration des Judentums durch konsequente
Erziehung zur Tora an. Allen kritischen und reformerischen Ansätzen stand er. der seit
1851 als Rabbiner der orthodoxen «Israelitischen Religionsgesellschaft» in Frankfurt /

117



M. wirkte, strikt ablehnend gegenüber. Mit dieser Haltung wurde er zum überragenden
geistigen Führer der Neu-Orthodoxie. 1902/12 erschienen seine «Gesammelten Schriften»

in sechs Bänden in Frankfurt / M. Nobel hat sich diesem Lehrer stets verpflichtet
gefühlt und «bezeichnete sich sein Leben lang stolz als "Hirsch-Forscher"» (J. Rosenheim,

Ausgewählte Aufsätze 2, Frankfurt / M. 1930). Die Lektüre der Aufsätze Nobels
ist für den mit der Gedankenwelt der Neo-Orthodoxie nicht vertrauten Leser nicht ganz
einfach, werden doch z.B. hebräische Wendungen niemals übersetzt. Trotzdem lohnt
sich die Begegnung mit diesen Auslegungen, die in die Worte ausklingen: «So wird sich
auch uns die Pforte des Heils auftun, und es wird uns Erhörung werden, wenn wir uns
auf unsere frommen Väter berufen dürfen und das Heiligtum unserer Väter auch uns
ein Heiligtum ist». P. Moser

Rosen, Aharon, TAUSEND WORTE HEBRÄISCH, Achiasaf Publishing House 1980,
zweite, neubearbeitete Auflage, 23,- DM.

Aufgrund der Möglichkeit von deutsch-israelischem Schüleraustausch, von
Arbeitseinsätzen deutscher Jugendlicher in Kibbuzim und von Studienreisen nach Israel,
die nach wie vor grossen Anklang finden, gibt es Interesse, Neuhebräisch zu lernen, um
den geplanten Israelaufenthalt vorzubereiten. Da jedoch nur in wenigen Orten die
Möglichkeit besteht, an Hebräischkursen teilzunehmen, gibt es die Nachfrage nach
einem Hebräischlehrbuch für das Selbststudium. Ein solches ist das vorliegende Buch
«Tausend Worte Hebräisch» von Aharon Rosen.

Das erklärte Ziel des Buches ist es. «in verhältnismässig kurzer Zeit die Kenntnisse
(zu) vermitteln, um eine einfache Unterhaltung auf Hebräisch führen und das punktierte

Hebräisch fliessend lassen zu können» (S. 3, Vorwort) - gemäss dem Untertitel
«Sprechen / Lesen / Schreiben», der auf dem Umschlag zu lesen ist.

Das Buch ist sowohl für Autodidakten als auch für Teilnehmer an Hebräischkursen

gedacht. Es setzt keinerlei Vorkenntnisse voraus. Die Erfahrung zeigt jedoch, dass

es von vielen Theologiestudenten, die die Hebraicumsprüfung abgelegt haben, benutzt
wird, um zusätlich zum Biblisch-Hebräisch die heutige Umgangssprache zu lernen.

Das Buch ist in 28 Lektionen gegliedert. Der ersten Lektion sind das Alphabet und
Schreibübungen vorangestellt. Von Anfang an werden sowohl Quadrat- als auch
Kursivschrift benutzt. Ohne Vorkenntnisse oder Erklärungen eines Lehrers sind die
Schreibübungen von einem Anfänger kaum zu bewältigen, da die nötigen Erklärungen
nicht gegeben werden. Die «Anmerkungen zum hebräischen Alphabet», die dem Alphabet

vorangestellt sind, sind für diesen Zweck zu knapp gehalten. So erfährt der Anfänger

weder, dass die hebräische Schrift von rechts nach links geschrieben wird, noch,
dass die Vokalzeichen - vom Patah furtivum abgesehen - nach dem Konsonanten
gesprochen
werden, zu dem sie gehören - um nur zwei Beispiele zu nennen.

Die einzelnen Lektionen sind in folgende Teile gegliedert: Haupttext, Vokabeln,
grammatikalische Erklärungen und deutsche oder hebräische Übungstexte. Auf die
letzte Lektion folgen die Lösungen für die Übungstexte, die am Ende der Lektionen
stehen. Ein Vokabelverzeichnis bildet das Ende des Lehrbuches.

Abgesehen von etlichen Druckfehlern, die sich sowohl im hebräischen als auch im
deutschen Text befinden, begegnen auch einige massive Fehler. So heisst es etwa auf
Seite 35: «Das Eigenschaftswort (Adjektiv) hat kein Geschlecht». Hier muss es in der
Klammer heissen: Adverb. Auf Seite 47 ist zu lesen: «Das Wort °et wird in Sätzen

gebraucht, welche ein determiniertes Hauptwort als direktes Subjekt haben». Ganz

118



abgesehen davon, dass die nota accusativi nicht mit Segol (ä), sondern mit Sere (e)
vokalisiert ist, wenn sie ohne Maqqcph (Bindestrich) begegnet, ist hier nicht «Subjekt»,
sondern «Akkusativ-Objekt» gemeint. Solche Fehler beeinträchtigen den Dienst, den
dieses Buch leisten kann, da sie den Leser und Lernenden verunsichern. Daneben
begegnen einige Ungenauigkeiten: So wird auf Seite 46 nur angegeben, dass der
bestimmte Artikel aus einem Fie mit Patah besteht. Es wird nicht gesagt, dass der erste
Konsonant des determinierten Nomens durch ein Dagesch forte verdoppelt wird, sofern
dies möglich ist.

Für Leser, die das Hebraicum haben, ist die Terminologie z.T. verwirrend. So
werden sowohl Nominalendungen (S. 76) als auch Afformative (S. 105) als Suffixe
bezeichnet, ein Ausdruck, der in Grammatiken des Biblisch-Hebräisch nur Verwendung
findet, um die verkürzten Formen der Personalpronomina zu bezeichnen, die an Nomina,

Präpositionen und Infinitiven gehängt werden können.

Lobenswert sind dagegen die gut aufgebauten Texte, die jeweils am Beginn einer
Lektion stehen. Der Leser wird mit Redewendungen vertraut gemacht, die er in einer
Unterhaltung direkt anwenden kann. Darüberhinaus hat er relativ schnell das
Erfolgserlebnis, einen in sich geschlossenen Text in der neuen Sprache lesen und verstehen zu
können.

Es wäre wünschenswert, wenn das Buch anlässlich einer Neuauflage überarbeitet
und von den jetztigen Fehlern befreit würde.

H. Gossmann

119


	Rezensionen

