
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Christen und Juden: jetzt

Autor: Marquardt, Friederich-Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961435

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961435
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christen und Juden: jetzt

von Friederich- Wilhelm Marquardt

Wir Christen tun uns oft schwer, wenn wir das Judentum in seiner

geschichtlichen Vielfalt und in den mannigfaltigen Erfahrungsformen
wahrnehmen sollen, in denen es gelebt wird. Im Scherz haben wir schon
manchmal sagen hören: «Jeder einzelne Jude sei sein eigenes «Judentum»;
und daran ist ja auch etwas Wahres, denn allen Juden gemeinsam ist
«nur» die grosse und schmerzliche Geschichte ihres Volkes, die jeden
einzelnen - oft gegen seinen Willen - herausfordert. Doch wie er damit
«fertig» wird, wenn der Geist seines Volkes einmal nicht durch den
Antisemitismus der Umwelt zwangskollektiviert wird, bleibt seine eigene
Sache. Denn ein grösseres Gemeinsames - wie z.B. gleich formulierten
«Glauben», das verbindende «Bekenntnis» - gibt es ja nicht; und nicht
einmal der exzentrisch zugespitzte Satz verbindet alle: Jude sei man, weil
und indem man Jesus von Nazareth nicht als den Messias Israels erkennen

könne, also darin, dass man eben nicht Christ sei: Ernst Simon hat
das einmal auf einem der Evangelischen Kirchentage in Westdeutschland
so gesagt. Abgesehen davon, dass eine solche jüdische Selbstdefinition
christlich gefällig klingt, weil sie Jesus sogar noch im Nein zur identitäts-
stiftenden Kraft des Judentums erklärt - für ein Judentum in nicht-christlicher,

z.B. moslemischer oder atheistischer Umwelt trifft es ja nicht; es

wäre denn Jesus hier als übergeschichtliche, an die christliche Gesellschaft
nicht gebundene Macht verstanden: ein Gedanke, den wir Ernst Simon
zutrauen dürfen, der aber doch nichts jüdisch Allgemeines decken kann.
Juden treffen sich in geschichtlicher und gottesdienstlicher Tat-Verwirklichung,

nicht, wie Christen, in Glaubensgedanken. Und mehr, ja anders
als ein Christ seine Gedanken und sein «Selbst»-Verständnis, verwirklicht
in seinen Taten der jüdische Einzelne Gott und sich und die Welt.

Beide - Juden wie Christen - können aus diesen Unterschieden
lernen. Juden: dass nicht alle Umwelt ihrer Erfahrung «christlich» ist, wie es

lange Zeit im europäisch-jüdischen Sprachgebrauch formelhaft klang: Da
nannte man «Christentum» die Umwelt schlechthin; aber diese (historisch
unbestreitbare) Ineinssetzung spricht eben nicht die Erfahrung der Juden
aller Kulturkreise aus, und sie ist auch für das Abendland schon lange
nicht mehr korrekt. Umgekehrt haben die Christen zu lernen: Auch
Judentum ist keine Einheit, so wenig wie das Christentum. Differenzen im
Vernehmen des göttlichen Wortes trieben schon das Israel auseinander,
von dem die Bibel erzählt.. Danach wurde in talmudischer Zeit nichts

86



festgeschrieben als die Vielfalt des Sinnes und der Bewährung der Tora.
Und bis heute kann die jüdische Einheit gerade nur in den Gegensätzen
mehrerer «Religionsparteien» (lieber würde ich sagen: mehrerer Verwirklichungen

der Bewährung) dargestellt werden. Um so stärker allerdings
wirkt der Anspruch der Einheit im einzigen Band - neben dem geschichtlichen

Schicksal: dem Sch'ma Jisrael, dem Gebot der Einung mit Gott.
Aber weder in einer «Lehre» noch in einem von allen gesehenen «Ziel»
stellt sich Judentum als Einheit dar, und schon gar nicht als eine solche,
als die ausgerechnet Christen es von aussen her «behaften» könnten, sie

ansprechend auf irgendeine theologische oder sonstige Sinnkonstruktion
ihrer Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft. Nichts ist verborgener als
ein göttlicher Sinn der jüdischen Geschichte und Existenz, und wem gegeben

ist, da dennoch ein Licht leuchten zu sehen, sei, wenn er Christ ist,
dringend gebeten, da nichts draus zu «machen» an historischem oder
metaphysischem Überbau: als nur gerade eine ganz persönliche Verpflichtung,

Juden wenigstens nicht mehr umzubringen, Juden Juden sein und so
ihr Licht leuchten lassen; das wäre für Christen schon viel mehr, als sie

bisher vermochten.
Ich schreibe dies in dem Wunsch, die spekulativen und begrifflichen

Bedürfnisse der christlichen Theologie, die gerade dem Judentum gegenüber

bestehen, radikal zurückzuschneiden, um erst so innerlich Raum zu
bekommen für die Erkenntnis aller Erkenntnisse, die Leo Baeck -
hoffentlich nun endlich unvergesslich - formuliert hat: dass «das Beste im
Judentum, weit mehr noch als die Lehren, die lebendigen Menschen»
seien. Wollten wir dem folgen, dann würde das christlich-jüdische
Verhältnis auf die Begegnung von lebendigen Menschen, nicht auf die von
theologischen oder soziologischen, psychologischen oder historischen
Bildern hinauslaufen. Jeder Jude würde da einem Christen zum
Begegnenden, nicht nur der, der sich «religiös» oder sonstwie traditionell
versteht, sondern auch der, der das gerade nicht mehr will oder kann. Und
das ginge ja auch theologisch in Ordnung. Denn wenn christliche Begegnung

mit dem Judentum angestossen und geistig geformt von dem wäre,
was uns Jesus von Nazareth bedeutet, dann interessierten uns nicht so
sehr Theorien von «Gesetz und Evangelium», «Verheissung und
Erfüllung», «Urbild und Abbild», für die auch Jesus keine Leidenschaft besass,
dann erführen wir vielmehr mit Jesus die zu ihm gehörenden Menschen
auch uns verbindlich gegenüber-«gesetzt», als «verheissungsvoll» empfohlen,

als so «gebildet», dass wir von ihnen etwas lernen und uns in ihnen
wiedererkennen könnten.

Aber freilich müssten Christen auch hier erst Müllhalden von Typenhülsen

ausräumen, die sich auf dem Grund ihrer Tradition gerade in
dieser Hinsicht abgelagert haben. Denn mit nichts haben Christen gleich-

87



sam von vornherein so gerechnet wie mit jüdischem «Unglauben». Insofern

ist ein Verhältnis von Christen zu «Juden ohne Halacha» ein besonders

gefährdetes, und gibt es noch genug christliche Kreise - von
Fundamentalisten bis zu Theologieprofessoren -, die durch ein unreligiöses
Judentum ihr Vorurteil nur bestätigt sehen. Dabei haben sie nicht nur
jüdischen «Unglauben» an Jesus vor Augen, ihre enttäuschte Glaubenserwartung

bezieht sich durchaus auch auf den (sonst so verpönten) «Gesetzesglauben»

in der Meinung: Wenn Juden schon nicht an Jesus glauben,
dann «müssen» sie doch wenigstens unter dem Gesetze sein. Wer so

denkt, für den ist jüdische Entfremdung von der Halacha sozusagen
verdoppelter «Unglaube», und darauf reagiert er, wenn nicht mit bigotter
Empörung, dann mit Gleichgültigkeit gegen die Menschen. Von solchen
Reaktionen ist deswegen zu sprechen, weil sie ja noch lange nicht die von
christlichen Aussenseitern, sondern eher typisch christliche sind. Denn die
Christenheit auf Erden hat überhaupt erst in unserer Generation - von
Karl Barth die Denkmöglichkeit dafür bekommen, dass eben nicht erst
ihre «Religion» sondern die Zugehörigkeit Jesu von Nazareth zu ihnen die
Juden als Juden für uns wie menschlich, so auch theologisch bedeutungsvoll

macht. Und erst unsere Generation hat überdies lernen müssen, dass

nichts Geistiges Sinn macht, wenn es nicht als Geist «lebendiger
Menschen» begriffen wird - eine materialistische Binsenwahrheit, die in
Anwendung auf das christliche Verhältnis zum «Judentum» aber erst die
bittere Frucht von Auschwitz ist (wie übrigens die theologische Verweigerung

gegenüber dem Materialismus viel mit den christlichen Voraussetzungen

von Auschwitz zu tun hat).
Im folgenden möchte auch ich zu den fünf Fragen sprechen, die die

Redakteure der Judaica den vier jüdischen Gesprächspartnern dieses Heftes

gestellt haben: Wie hast du's mit der Religion? Was bedeutet dir der
Staat Israel? Wie trifft dich die Erinnerung der Shoah? Wie kommst du
als Jude mit der Gesellschaft intellektuell und existentiell klar, in der du
lebst? Siehst du hierzulande eine jüdische Zukunft?

Und natürlich soll nicht auch ich diese Fragen meinerseits beantworten,

sondern nur sagen, was die jüdischen Antworten in mir ausgelöst
haben und worin ich allenfalls «die Bedeutung dieses 'Gesichts' des
Judentums für den jüdisch-christlichen Dialog und die christliche Theologie»

erblicken könnte.
Erst nachdem ich die Antworten gelesen hatte, ist mir das Problematische

der mir zugewiesenen Aufgabe bewusst geworden. Denn so
verschieden die jüdischen Antworten ausgefallen sind - sie sind es doch nur
in Nuancen, und ich empfinde zu allen Vieren eine spontane
Geistesverwandtschaft, die aber wahrscheinlich unbegründet ist. Die Versuchung
liegt jedenfalls nahe, in der Freude über so vieles, das ich als Christ

88



wiedererkennen und sogar als meine eigene Not und mein eigenes Suchen
meine verstehen zu können, den anderen Lebens- und Erfahrungszusammenhang

zu übersehen, in dem die jüdischen Antworten womöglich einen
anderen «Geschmack», Stellenwert und Ton haben könnten als für mich.
Was ähnlich klingt, ist deswegen noch lange nicht dasselbe. Darum möchte

ich mich bemühen, Differenzen, soweit ich sie mir denken kann, im
folgenden mitzubegreifen.

1. « Wie hast du 's mit der Religion?» - die berühmte Gretchenfrage an
Faust im Garten. Gerade weil sie bis zur Banalität allgemein-menschlich
ist, sollten wir das Besondere zu wägen versuchen, das sie hier und heute
je für Juden und Christen hat.

Zunächtst klingen viele Gedanken in den jüdischen Voten einfach
neuzeitlich. Die Art, wie man als Kind hierzulande die Religion
beigebracht bekommen hat, belastet das spätere Verhältnis zu ihr; denn Religion

erfährt ein Kind als Kodex dessen, «was man nicht tun darf» - da

mag es Judenkindern und Christenkindern ähnlich gehen. Aber schon im
nächsten Schritt der jugendlichen Entwicklung kann sich eine solche
allenfalls gemeinsame Grunderfahrung differenzieren; denn etwas, was man
nicht «tun» darf, oder auch, was man tun soll, hat einen anderen Sinn, je
nachdem ob das Feld des religiös motivierten Tuns und Lassens von der
laxen Unverbindlichkeit der Halacha bestimmt ist: vom Milieu oder vom
Gebot, umgrenzt von der (oft ideologisch gehandhabten) «Freiheit eines

Christenmenschen», der sich zuerst und zuletzt einer Gerechtigkeit ohne
Werke des Gesetzes getrösten und erfreuen soll, oder von der Tora, die
dem Menschen vorgelegt ist zum Leben oder zum Tod.

Dabei werden bei unseren jüdischen Votanten auch Unterschiede im
Milieu spürbar. Man kann sich, wie Frau Birkhäuser, in der Symbolwelt
der Flalacha wohlfühlen und vom Geist des Halachischen so bewegt werden,

dass es ständig - wie bei Herrn Picard - die Frage nach «neuen
Wegen» und überhaupt einem Lebensstil des Unterwegs-Seins weckt;
Halacha bedeutet hier doch mehr als seine bloss «technische» Bedeutung -
und mir liegt viel daran, christliche Leser, gerade wenn sie vielleicht noch
nicht viel von dem mitbekommen haben, was Judesein heissen kann, auf
das Geistige am «Gesetzlichen» aufmerksam zu machen, wie es hier
ausgesprochen wird; denn wir christlichen Gojim sind so erzogen worden,
dass wir - bestenfalls - einen Weg vom Geistigen zum Praktischen finden,
während im Vergleich damit unterscheidend jüdisch die Erfahrung des

Geistigen im Praktischen ist - wie Frau Birkhäuser zeigt: Die Lebendigkeit

ihres Judentums bezeugt sie, indem sie Fragen heutiger Lebensbedingungen

als neue halachische Fragen stellt und bedenkt (Atomstrom,
chemischer Dünger). Und im Zusammenhang damit bekennt sie einen «stän-

89



digen Wandel» in ihrem persönlichen Verhältnis zur Halacha. Für Christen

ist wichtig zu bemerken, dass solch ein «ständiger Wandel» zur
jüdischen Sache selbst gehört und nicht etwa missdeutet werden darf als
ein Schwächezeichen. Der ganze Talmud dokumentiert das Jahrhunderte-
Gespräch über die immer neuen Weisen des Wandeins nach den Geboten
Gottes, und damit selbstverständlich auch Wandlungen im Verständnis
des Gesetztes. Das Horrorbild von «starrer» jüdischer Gesetzlichkeit, das
Christen sich oft noch machen, ist wenn nicht immer noch böswillig, so
doch zu unbedarft an Wissen, aber auch an Einfühlungsvermögen in das,

was Leben mit Gottes lebendigem Gebieten heissen könnte. Der Christ,
dessen innerem Glaubensleben, dessen persönlichem Verhältnis zu Christus

(wie man bei uns oft sagt) ein Auf und Ab selbstverständlich ist,
sollte begreifen lernen, dass es ein ebensolches Auf und Ab im jüdischen
Leben mit der Tora nicht nur geben kann, sondern geben muss, eben weil
die Tora als das Buch der Wege Israels begleitet wird von der mündlichen
Tora, die die der immer neuen Wege ist. (Speziell Schweizer Leser dürfen
der Assoziation ruhig nachgeben, die meine Formulierung «neue Wege»
in ihnen im Blick auf Leonhard Ragaz und die Seinen vielleicht anstösst).

Daneben David Meghnagi - noch ganz anders und in einem anderen
jüdischen Milieu herangewachsen. Er nennt nicht die Halacha sein
Problem, sondern den Sprung, den er aus dem mittelalterlichen geistigen
Universum der jüdischen Tradition Nordafrikas in das jüdische und
nichtjüdische Denken der Gegenwart machen musste. (Übrigens: musste
als Folge dreier Judenpogrome in der hierzulande immer als Musterbeispiel

für religiöse Toleranz gepriesenen islamischen Welt; wir in Europa
sollten solche jüdischen Erfahrungen wenigstens für einen Moment auch
einmal in unser Bewusstsein lassen, denn es sind auch solche Erfahrungen,
die einem Reaktionen im Staate Israel ein bisschen verständlicher machen
können). Er kann sich, wie Mirjam Birkhäuser, noch eingeschrieben fühlen

in die symbolische Ordnung des Judentums und kann es auch bejahen,
dass sie «den einzelnen übersteigt», wenngleich wir einen kleinen Seufzer

zu hören meinen über die «Grenzen individueller und verantwortlicher
Entscheidung», die diese bedeutet. Und der Seufzer entlädt sich auch in
einer offenen Kriegserklärung an alle Orthodoxie, wenn der «Verräter»
Elisha ben Abujah als Gewährsmann für eine mögliche jüdische Identität
heute aufgerufen wird.

Wieder daneben Herr Picard, der, ohne lange zurückzublicken,
«sein» Judentum postuliert und auf die reformistische Kraft der Tradition
setzt, auf die ihr immanenten Kräfte «kreativer Veränderung», ihre Schaffens-

und Vermittlungskräfte.
Gegen sie alle Micha Brumlik, der einzige, der zwar zugibt, dass die

Religion den Kern des Judentums ausmacht, dass er für seine Person ihr

90



aber weder in ihrer orthodoxen noch in ihrer liberal-reformierten Form
noch folgen könne, und zwar wegen des irreversiblen Rechts der neuzeitlichen

Autonomie, der Subjektivität des Menschseins und speziell wegen des

Wertes der Selbstbestimmung im Kernbereich neuzeitlicher Subjektivität:
der Sexualität. Brumlik gibt damit einem Willen Ausdruck, der sich bei
Vielen genau so gegen die christliche Tradition behauptet wie in seinem
Fall gegen die jüdische. Und auch darin spricht Brumlik eine auch vielfach
gegenüber der christlichen Tradition eingenommene Haltung aus, dass er
nicht zwangsläufig ein Ausscheiden aus dem Judentum als Konsequenz
davon sieht. Umgekehrt imaginiert er - wie ich finde: kühn und verwegen -
eine «Theologie des Ungehorsams gegen die Halacha», um so zu einer
neuen Bindung an «Weisung» zu kommen, die das Recht der Autonomie
nicht fraglich macht, sondern bejaht. Nicht nur, weil Brumlik in*diesem
Zusammenhang von ferne auch an so etwas wie einen Karl Barth für das
Judentum denkt, bekäme ich grosse Lust, mich ins Gespräch mit ihm zu
stürzen. Dann würde ich ihn z.B. fragen, ob nicht gerade die jüdische
Genossenschaftsfreiheit im Verhältnis zu Gott mindestens zur Vorgeschichte

der modernen abenländischen Autonomie gehört. Zum Entsetzen christlicher

Theologen hat ja die jüdische Tradition nie nur Menschen in Abhängigkeit

von Gott, sondern umgekehrt auch Gott in Abhängigkeit von Israel

aussagen können. Und nun mag ja ein Korrelationenverhältnis der
Gleichberechtigung von Gott und Mensch noch nicht zur Gänze den modernen
Autonomiewillen befriedigen, der sich seine Welt und seinen Gott selbst
setzten möchte, wenn ihm je der Sinn nach Welt und Gott steht; aber das

von Christen so tief kritisierte Korrelationenmodell hat dafür alle Elemente
in sich, der Dialektik der Aufklärung realitätsgerechter entsprechen zu
können - im Positiven wie im Negativen -, um die es Brumlik offensichtlich
zu tun ist. Aber ich muss hier die theologische Lust meines gojischen
Herzens beruhigen, die Brumlik aufgerührt hat, und lieber vom Gemeinsamen

in allen vier Voten sprechen.

Mir fallt auf, dass keiner von ihnen in diesem Zusammenhang von
Auschwitz spricht und etwa von daher den Sinn des Religiösen anzweifelte.
Eine besonders von amerikanischen Juden kommende «Theologie nach
dem Holocaust» hat auf keinen unserer Votanten einen solchen Eindruck
gemacht, dass er ihre Motive und Erfahrungen als für ihn selbst notwendig
zur Sprache gebracht hätte. Dies kann damit zusammenhängen, dass eine

eigene Frage nach dem gestellt worden ist, was Schoah heute bedeutet; und
das berührt nicht nur die Frage des religiösen Selbstverständnisses, sondern
den Kern der ganzen Existenz. Aber natürlich dann erst recht fällt mir als

Christen das Schweigen darüber im Zusammenhang der Frage nach der

Religion auf, denn für mich ist Religion das Ganze.

91



Doch sollte man es nicht falsch deuten. Eine Erschütterung des

Gottesgedankens durch Auschwitz hat womöglich jüdisch deswegen nicht die
gleiche Bedeutung, wie es sie für einen Christen haben müsste, weil mit
der Erfahrung des Überlebens als solcher das Gebot der Halacha, zu
leben und zu wandeln, nicht erschüttert, sondern erst recht zum einzigen
Sinn geworden ist - jedenfalls für den Überlebenden, der dem schwarzen
Sog des Selbstmords (und so einer nachträglichen Erfüllung der
Todesherrschaft von Auschwitz) entgehen konnte. Die gewisse Unerschütter-
theit in den Aussagen unserer Votanten zur Religion verstehe ich nicht
etwa als Unberührtheit von den grunderschütternden Fragen der
sogenannten Holocaust-Theologie, sondern als ein Ja zum Überleben selbst.

Ein Judentum «ohne Halacha» tritt uns in keinem der Voten gegenüber.

Wohl aber ein verschieden intensives Sich-Reiben an ihr und
verschieden ausgedrückte Hoffnungen für eine Zukunft mit ihr. Die Vorstellungen

reichen von einer Erweiterung halachischer Möglichkeiten auf heutige

Lebensfragen über zunächst einmal eine «Theologie des Ungehorsams

gegen die Halacha» - wohlgemerkt: eine «Theologie» solchen
Ungehorsams - bis zur Forderung nach einem - johanneisch geredet - «neuen
Gebot», einer nova lex, entwickelt aus der kreativen Kraft, die dem
jüdischen Umgang mit der Tora schon immer eigentümlich war: «Wollest auf
das Alte hören, so wirst du auf das Neue hören» (bBrachot 40a).

Zu einer Totalnegierung kommt es nicht, weil die Halacha nun einmal

- ob man subjektiv mitkommt oder nicht - das identitätsstiftende
Moment am Judentum ist. Man bewährt Judentum gerade im Drängen
auf ihre weitere Auslegung - und käme es dabei sogar zu einer totalen
Verwandlung ihres bisherigen Bestandes. Ich weiss nicht einmal, ob das
auch nur un-orthodox zu nennen wäre, es wäre sogar orthodox, wenn es -
«evolutionär» - durch Interpretation statt nur durch Revolution
vorwärtskäme; denn dass die Väter und Meister gerade bei allen Veränderungen

im Gedächtnis geehrt bleiben, war eine der Überlebenskräfte des

jüdischen Volkes; dies bewahrt Orthodoxie, heute mit vielleicht grösserem
Recht als je. Aber freilich ist die Frage, ob sich das von unseren Votanten
geäusserte Bedürfnis ohne revolutionären Bruch, also nur durch
Weiterinterpretation stillen lässt, oder ob nicht auch hier der berühmte Satz gilt:
dass die Welt - gerade auch der Halacha - genug interpretiert ist, es

kommt aber darauf an, sie zu verändern. In der Zeit der fundamentalistischen

Restaurationen, von denen die drei grossen «monotheistischen»
Weltreligionen heute heimgesucht sind, stehen Juden und Christen dann
doch vor vergleichbaren Herausforderungen und Problemen, die ja nicht
nur das geistige und seelische Verhältnis zu den Traditionsformen unserer
Religionen, sondern auch zu ihren Organisations- und Aktionsformen
betreffen. Überall wird die objektive gegenwärtige Lage unserer

92



Glaubensgestalten von Entfremdungserfahrungen begleitet, die Minderheiten

in der grösseren Glaubensgemeinschaft durchmachen. Unbefangen
bekennt Meghnagi sich zur Apostasie des Elisha ben Abujah, ohne die
Marke des «Verräters» am Volk zu scheuen, da ja dessen Gedächtnis auch
im Talmud nicht getilgt worden ist. Auch unsere christlichen Häretiker
bewahren einen Wahrheitsfunken, der sich jeden Augenblick entzünden
kann.

Aufgefordert zu sagen, was die jüdischen Voten bei mir als Christ
auslösen, werde ich mir gerade in diesem Zusammenhang aufs neue jener
Apostasie bewusst, in der ich als Christ zum Judentum gehöre und nicht
gehöre. Und speziell als evangelischer Christ pocht mein Herz, wenn ich -
wie bei Herrn Picard - von einer «Herausforderung der Freiheit» reden
höre, die er gegenüber der Halacha empfindet. Ich werde mich hüten,
etwas Paulinisches zu unterstellen, wenn er von «Vorurteil oder Ver-
störung» spricht, die das, «was einmal wegweisend Aufbruch und
Ordnung war, im mittelalterlichen Judentum dann umzäunte Erhaltung im
Weitergeben», heute bewirken kann; aber Jesus von Nazareth fällt mir
dabei schon ein, und ich meine sehen zu können, wie heutige analoge
Erfahrungen mit der eigenen Religion uns Christen jedenfalls Jesus neu
erschliessen; und vielleicht kann Jesus Christen und Juden eine Sprachebene

schaffen, auf der sie sich einander gerade als heutige Menschen
(und nicht nur als Repräsentanten ihrer Vergangenheiten) verständlicher
machen können. Elisha ben Abuyah wurde ja als Gnostiker, der er
vielleicht war, manchmal auch mit Christen in einen Topf geworfen und als
Minäer beiseite gestellt. Ich fände uns weit vorangekommen im
jüdischchristlichen Verhältnis, wenn Christen sich als knisternde Funken einer
Apostasie jüdisch nützlich machen könnten, was ja aber heisst: jüdisch
bezogen halten könnten. Wenn ich hier die Phantasie ein wenig spielen
lassen dürfte: Elisha ben Abuyah wurde von einer Hure der «Acher»
genannt, als er am Schabbat einen Rettich aus einem Beet riss und ihn ihr
gab; da sprach sie: Er ist «ein Anderer» (bChagiga 15a). Die gesellschaftliche

und geistige Entwicklung unserer Kulturen muss heute darauf hinauslaufen,

im «Anderen» nicht mehr nur das Störende und zu Beseitigende,
sondern etwas ursprünglich Belebendes zu empfinden. Emmanuel Lévinas
hat dafür das Zeugnis des Denkens abgegeben.

Ehe wir in den Religionen unsere Häretiker aus Acht und Bann
befreien werden, ihre Leiber vor dem Verbrennen schützen (ich denke an
das Geschick der Bahais im Iran), ihre Gedanken als Rufe zum Vorwärtsschreiten

gerne anhören werden, wird noch viel Zeit verschlungen werden;
derzeit haben wir es ja mit fundamentalistischen Gegenbewegungen zu
tun. Aber in allen alten Religionen ist soviel Stoff menschlicher und auch
göttlicher Selbstentfremdung enthalten, dass der Name eines «Acher»

93



nahe daran ist, als Symbolname für ein ursprüngliches religiöses
Selbstverständnis zu taugen, nicht als Neuerernamen, sondern als erneuernder
Name. Und die Sehnsucht, innerhalb der eigenen Religion die Freiheit des

Andersdenkens und Andersseins ohne Drohung des Ausschlusses behaupten

zu können, richtet sich (für mich jedenfalls) auch auf eine fernere
Zukunft im christlich-jüdischen Verhältnis. Das eigene Freiheitsbedürfnis
wird gestillt sein, wenn es uns gelingt, die Freiheit des «Anderen» an uns
selbst fruchtbar werden zu lassen. Und wer weiss, ob hier etwa eine

Rangfolge einzuhalten wäre: zuerst die Freiheit des «eigenen» Anderen
erstreiten, um sie dann ausweiten zu können auch auf den Acher der
anderen Religion; so wie die gesellschaftlichen Bedingungen des Geistigen
in unserer Kultur aussehen, wird es wohl um ein Zugleich gehen: Wir
werden die Zugehörigkeitsform einer inneren Andersheit nur gewinnen,
indem wir auch den uns äusserlich Anderen bejahen lernen, «als wär's ein
Stück von mir...». «Gottes Minorität», wie der Rabbiner Robert Raphael
Geis von ihr sprach, war jedenfalls die Minderheit der Aufmüpfigen in
den Religionen, quer durch sie hindurch und über sie hinaus; die ihrem
jeweiligen «Daheim» Entfremdeten sind wohl - als Acherim - die Potenzen

der Zukunft in den Religionen.
Dazu gehört freilich die Bejahung des Anderen gerade in seiner

Andersheit, also: Verzicht auf den Herzenswunsch, er möchte doch noch
werden wie ich; er ist schon wie ich: ein Anderer des Anderen, und eine
tiefere Nähe gibt es nicht, hieran bricht psychologisch und ontologisch die
Mission zusammen.

Doch von christlicher Seite gehört noch ein Schritt mehr dazu, der
hier und da schon Freunde gewinnt. Zum Wesen einer sich anbahnenden
Gemeinschaft der Anderen gehört die Paradoxic, dass, wo ein Jude nach
so etwas wie einer «Theologie des Ungehorsams gegen die Halacha» ruft,
hier und da Christen nach einer Reintegration von Tora in ihr Denken, ja
sogar nach so etwas wie einer «evangelischen Halacha» rufen: nach
gemeinsamen und verbindlichen Orientierungsmarken für ein Leben und
Denken «in Freiheit»; denn zweihundert Jahre protestantischer Assimilation

an die Autonomiebewegung der Aufklärung haben gerade Protestanten

auch zu Opfern ihrer zermalmenden, «negativen» Dialektik gemacht.
Solche jüdisch-christlichen Gegenbewegungen müssen sich nicht
widersprechen, wir müssen, von unseren verschiedenen Voraussetzungen und
Erfahrungen her, diese Wege gehen. Gerade sie enthalten Hoffnung auf
Begegnung. Und auf dem Verschiedenen liegt der Ton. Niemandem von
uns wäre gedient etwa mit einer gemeinsamen Kampfparole: «Religiöse
Emanzipation», denn sie bedeutet für jeden von uns so Verschiedenes,
dass Oberbegriffe nur täuschen könnten, selbst wenn sie sub specie aeter-
nitatis ein Wahrheitsmoment enthielten.

94



2. Genau hier muss des entscheidenden Differenzpunktes gedacht
werden, der mit der zweiten, von Judaica gestellten Frage zusammenhängt:

«Was bedeutet dir der Staat Israel?»

Zunächst: Diese Frage steht richtig neben der ersten. Denn sie weist
auf die völlig andere Situation hin. in der die Frage der jüdischen Identität

im Vergleich mit der christlichen steht. Christen haben ihr Vaterland
im Flimmel, Juden jedenfalls auch eines auf Erden. Dass gerade Protestanten

soviel religiösen Humbug mit ihren diversen Vaterländern getrieben
haben (und die Katholiken mit «Rom»), ist die Reminiszenz daran, dass

zum himmlischen Jerusalem eben ein irdisches auch gehört; und da es die
Christen beim Bezug auf das wirkliche nicht mehr lassen wollten, bildeten
sie sich unendlich viele Ersatz-Jerusalems ein.

So wenig unsere jüdischen Votanten ein «Judentum ohne Halacha»
darstellen, so wenig freilich ein Judentum ohne Israel, wohl aber eines
«ohne Zionismus». De facto ist für sie alle die Existenz des Staates Israel
seit 1948 ein Element ihrer Identität, aber eines, zu dem sie sich spürbar
kritischer verhalten als zur Halacha. Und «kritisch» heisst hier: das Faktum

des Staates jedenfalls nicht bekämpfend, daran sogar in sehr ambivalenter

Weise gebunden bis hin zur Liebe als Grund des Gegensatzes, aber
dieses Faktum doch gerade nur geschichtlich für notwendig erachfend.
und das heisst ja (ohne dass dies ausgesprochen würde): nur vorübergehend

und jedenfalls nicht existentiell für notwendig.
Wäre ich Jude, erhöbe ich hier ein grosses Lamento. Ich gehöre zu

den Christen, die durch Zionisten zur Wahrnehmung des Judentums
geöffnet wurden, solchen in- und ausserhalb Israels. Es ist wahr: Vertieft
wurde meine Beziehung durch nichtzionistische Juden, aber ich habe für
mich als Christen gelernt, dass der Zionismus gleichsam eine lectio diffici-
lior am jüdischen Grundtext ist: Die Herausforderung durch ein total
Anderes gegenüber dem Christentum war hier entschieden grösser als
durch jede nur-religiöse oder etwa auch die sozialistisch-bundistische oder
eine aufgeklärt-säkularistische, intellektuelle Gestalt von Judentum. Ich
empfand am Zionismus etwas Grund-Biblisches mitten in meiner Gegenwart

auftauchen (und war und bin dafür als Protestant natürlich besonders

anfällig). Ich empfand am Zionismus das Element der Selbstbehauptung,

das nicht mehr Rückzug von der Umwelt, sonder Entgegensetzung
war - eine jüdische Herausforderung ohnegleichen. Ich erlebte den
sozialistischen élan vital der Verwirklichung in «meinem» Kibbuz im Galil und
spürte den Jubel der Befreiung am 10. Jahrestag der Staatsgründung. Ich
spürte fast physische Befremdung gegenüber der Bedeutung der blauweis-
sen Fahnen-Hissungs-Zeremonie in dem Kibbuz und machte hier
psychisch die Erfahrung eines Acher. Ich begann aber, als Christ die Bedeutung

der biblischen Landverheissungen durchzubuchstabieren und habe

95



mich auch als Theologe bemüht, theologisch Wichtiges am Zionismus
unter Christen zur Sprache zu bringen. Natürlich schmerzt auch mich die

Politik Israels. Aber nicht weniger die der Araber und die der in der UNO
versammelten Staaten. Und natürlich schmerzt mich auch viel innerer
Krampf im Leben dieses Volkes dort, den sein Daseinskampf verschuldet.

Und doch wüsste ich nicht einmal am Stammtisch eine andere Politik
Israels mir auszudenken: nach Lage der Dinge in der arabischen und in
dçr grossen weiten Welt, Aber über dies alles bleiben mir auch jetzt noch
die vielen kleinen Leuchtzeichen wichtig, die vom Volk und Land um den
Zion herum zu uns herüberfunken; sie sind hier nicht aufzuzählen. Nur:
das Volk in seinem Land behält als solches für mich etwas Erleuchtendes,
und für Israelis, die ich kenne, sein Leuchtendes schlechthin. Genau erinnere

ich mich des aus Amerika eingewanderten Jugendherbergsvaters am
See Genezareth, der uns 1958 - skeptisch voraussehend - sagte: Auch
Salomos Herrlichkeit habe nur fünfzig Jahre gedauert; aber umgekehrt
höre ich auch noch den Auftrag, den der arabische Gastwirt im Hotel
Petra am Jaffator uns nach dem dritten Glas Anis mit über die Mauer
oder durchs Mandelbaumtor mitgab: «Greet the Jews!» Wenn ich das
alles bedenke, würde ich gerne darauf bestehen: Jedenfalls Bubers Zionismus

bleibt der eines Israel in Palästina; und: Das staatenlose Reich Gottes
ist leider noch nirgendwo angebrochen. Für mich als Christen ziehe ich
daraus zweierlei: Das Gebet für das jüdische Volk auch in «seinem» Land
gehört zu meinem Gottesdienst und das zu diesem Gebet gehörende
öffentliche und private Wirken. Und je mehr sich mir der biblische Sinn des

ganzen Heidenchristentums konzentriert auf das Ziel: dem jüdischen Volk
Gottes Lebensfreiheit inmitten der Gojim zu schaffen durch deren Umkehr

zum Gott Israels, um so mehr schliesst das auch jene Form jüdischer
Lebensfreiheit ein, die vor den Tagen des Messias leider Gottes noch ein
Nationalstaat ist - wobei mir bewusst ist, dass schon südlich der Alpen,
jedenfalls südlich des Mittelmeers das Nationalstaatliche identisch ist mit
der ip Europa (dank der lutherischen Zwei-Reiche-Lehre und ihrer säkularen

Folgen) überwundenen theopolitischen Einheit von Religion,
Gesellschaft und Staat. Dass das jüdisch, wie Micha Brumlik sagt, prinzipiell
nicht nötig ist, gilt für alle, die auf das Reich Gottes hoffen, also auch für
Christen; die Kritik des Staates kann uns also verbinden. Aber meint
nicht auch Zionismus mehr als das Erreichen eines Staatsziels? Und lohnte

sich nicht wie eine neue Weisung im Religiösen, so der Kampf um einen

neuen Zionismus im Politischen?

3. Schoa: Grundsätzlich bin ich der Meinung, dass ein Unterschied
ist zwischen dem Nicht-vergessen-Köwre« der Schoah und dem Nie-ver-
gessen-Dürfen; und dass wir dankbar sein können für die Juden, für die

96



dies Ereignis nicht mehr identitäts-«prägend» ist, wie Brumlik von sich

sagt, um so mehr wächst die Verantwortung derer, die nie vergessen
dürfen.

Dass Juden der jungen Generation nie vergessen dürfen, ist etwas
anderes, als dass Nichtjuden (z.B. die Deutschen), und wieder etwas anderes,

als dass Christen nie vergessen dürfen. Gemeinsam ist uns allen, dass
wir nie vergessen dürfen um unserer selbst willen. Denn dass ich Kind
meiner Muter und meines Vaters bin, ist - neben dem Sterben - das

einzige, was ich nicht frei wählen kann. Zeugungen schaffen überindividuelle

Einheiten, gegen die das psychologische Wissen sich zwar - und mit
Recht - wehrt und die doch «etwas» sind, und wäre es nur Schicksal ohne
eigenen Sinn. So ist Leben immer Annehmen der toledot.

Als Christ übersehe ich nicht das psychologische Elend des zentral
gestellten Totensymbol des Gekreuzigten. Es hat Pogrom und Scheiterhaufen

mit verschuldet, und die seelische Entlastungsfunktion des

Beichtstuhls hat nie die Wut gegen den Anderen in den Herzen erreicht,
welche für alles und jedes der Vergebung sicher sein konnten - gegen
geringe Auflagen. Golgatha und Schoah gehören zusammen: im Positiven
als Leiden der Unschuldigen, im Negativen als Aggression der mit zu
billiger Gnade Bedienten. Darum kann für mich eine nackte theologia
crucis nicht mehr das Zentrum sein, sie bezeugte denn deutlicher als im
bisherigen Luthertum zugleich jenes (Oster-)Leben, das sich ausspricht in
Jesu Wort: «Ich lebe und ihr sollt auch leben» (Joh 14,19). Ein Tod, an
den das Leben sich verliert, erschliesst zwar die illusionslose Einsicht in
die Verlorenheit des Menschseins, und diesen Dienst hat die theologia
crucis Luthers dem Protestantismus und vielleicht auch anderen
Menschen getan. Aber sie hat auch den eingeborenen Zynismus bestärkt, der
aufs Menschsein grundsätzlich nichts gibt und es darum kalt preisgeben
kann. Will sagen: Ich sehe die Momente, durch die Christen an der
Schoah beteiligt sind, bis auf den geistigen Nerv des christlichen Glaubens
gehen, mindestens auf religiöse Mentalitäten, deren Ausbildung er nicht
von seiner Mitte her genug widerstehen konnte. Und daraus lerne ich
mindestens dies, dass ich für das Weiterglauben des mir überkommenen
Glaubens von seiner Wirkungsgeschichte nicht mehr absehen, auch (nach
altem reformatorischen Prinzip) kein unberührt-reines Ursprüngliches
mehr anrufen kann; das belebende Evangelium muss sich aufs neue gegen
die christliche Theologie durchsetzen, diesmal auch gegen meine eigene
protestantische. Christsein nach Auschwitz, wenn es denn überhaupt
möglich ist, kann ich nur noch im jüdischen Symbol einer einschneidenden

Beschneidung begreifen, zurück bis ans Nichts, an dem sich dann die
Schöpferkraft bewahrheiten kann oder auch nicht, von der es heisst, dass
sie aus dem Nichtsein ins Sein rufe. Und was jüdisch als Überlebenswille

97



auf die Schoah antwortet, mag dann christlich als Berufung antworten zu
einem bisher unerhörten Leben gegen allen Tod unter der einfachen
ethischen Lösung, die das Evangelium «den Juden» abgelauscht hat: «Wir
dürfen niemand töten» (Joh. 18,31) - ich höre dies Wort als die erste
mizwa einer evangelischen Halacha.

4. Meine Erfahrung im christlich-jüdischen Verhältnis nach 1945 lehrt
mich, dass wir einander nicht da nahe sein können, wo wir unserer
Vergangenheit innewerden wollen; auf eine beglückende und unvorhersehbare

Weise aber dort, wo wir uns der Zukunft stellen: dem einzigen Raum
unserer Gemeinsamkeit, nicht als würden wir da füreinander fassbar - ich
erwarte keine jüdisch-christliche Elarmonie. Aber auf Rufe der Zukunft
reagieren wir mit vergleichbarem Pathos und Ethos, mit der Beschwörung
der gleichen biblischen Texte von der kommenden Gerechtigkeit und vom
Frieden, von der Liebe und den erhobenen Häuptern. Juden und Christen
glauben nicht an eine Ewigkeit des Elends, endlich auch wir Christen
nicht mehr an eine ewige Verlorenheit der Welt. In welcher religiösen oder
religionslosen Gestalt auch immer: Wir gehören zu den rechten und
linken Flügelleuten einer messianischen Zuversicht in der Menschheit, mal
mehr, mal weniger ungestüm, und - was-den Messianismus betrifft -
vielleicht (wenn mir Preussisches erlaubt ist) «getrennt marschierend»,
aber doch «vereint schlagend». Hoffentlich fliehen wir hier nicht, weder
voreinander jetzt, noch wenn es drauf ankommt: dann.

5. Eine Zukunft des Judentums in Deutschland - nur davon möchte ich
sprechen - ist vor allem eine Frage, die zumal junge Juden nur sich selbst
stellen können. Ich weiss, dass sie eine quälende Frage ist, die Juden in
Deutschland heute noch manche innere und äussere Demütigung kostet,
wenn sie sich vor Juden anderswo darüber zur Sprache gestellt sehen.

Und zu schwankend scheint ja auch der Boden, als dass man sich sicheren
Fusses darauf stellen, «Existenz» darauf gründen könnte, und zu klein ist
die Zahl als Kraft für eine geistige, gesellschaftliche Entfaltung.

Und wäre es denn abgesehen davon wirklich eine Frage, bei der die
Umwelt mitzureden hätte? Sicher nicht in dem Sinne, dass wir jetzt - so

post festum - rufen könnten: Bleibt - wir brauchen euch! Denn von allem
Zynischen abgesehen, das so ein Ruf inhaltlich bedeuten muss - wie viele
wären es denn, die das rufen und sich für die Konsequenzen so eines
Rufes dann auch behaften liessen? Ehe in Deutschland die Polizeiposten
nicht von jüdischen Kindergärten, Gottesdienst- und Gemeindehäusern
zurückgezogen werden können, weil Gefahr für sie nicht mehr besteht,
haben wir über die Zukunft eines Judentums in Deutschland nichts zu
raten.

98



Davon unabhängig Hesse sich bedenken, ob heute nicht Westeuropa
so zusammenwächst, dass die internationalen Bedingungen, die ökonomisch

durchgesetzt sind, nicht auch geistig und gesellschaftlich langsam
stärker werden als die nationalen. Töne von einer ewro/räfsc/i-jüdischen
Identität zwischen Israel und Nordamerika klingen ja bei einem unserer
Votanten an.

Wie auch immer Juden entscheiden werden: Als Christ habe ich an
inneren Bedingungen in den Kirchen und in der Gesellschaft dafür zu
arbeiten, dass Juden - wie alle anderen Menschen: aber eben gerade auch
Juden - hier frei leben und sich jüdisch entfalten können, dass soviel
Bejahung jüdischer Existenz mitten unter uns seelisch und intellektuell
geschaffen wird, dass Juden mit einem guten Echo auf sich selbst rechnen
und so auch von christlicher Seite her Motive zu ihrer Selbstentfaltung
empfangen können. Freilich ist dies ein Höchstziel., Vom Utopischen ins
Realistische reduziert aber denke ich folgendes:

Die jüdisch-christliche Beziehung unter den jetzt gegebenen
Bedingungen wird gewiss auf die institutionellen Kooperationen nicht verzichten

können, die sich nach 1945 herausgebildet haben, z.B. zwischen
jüdischen Gemeinden und Kirchen; offizielle Repräsentanz hat auch bewusst-
seinsbildende Bedeutung. Aber ihre Wirksamkeit nach vorne bleibt eher

fraglich. Wichtiger sind freie Begegnungsgruppen und Arbeitsgemeinschaften,

bei denen die Geschichte und der Bestand der gegenseitigen
Beziehungen keineswegs «das Thema» sein müssen. Sie dienen dazu,
Verbindung zu halten und Austausch zwischen den inneren Entwicklungen
innerhalb der beiden Gemeinschaften zu ermöglichen und - wo es geht -
gemeinsam zu kämpfen an den Fronten, die alle angehen. Institutionell
sind beide Gemeinschaften - die christlichen und die jüdischen - einander
gegenüber noch zu ungefestigt: die Christen, weil der theologische Antiju-
daismus natürlich noch lange nicht überwunden ist (nach zweitausend
Jahren ungebrochener Geltung auch nicht sein kann); die Juden vor allem

wegen der natürlichen Schwäche der Minorität, auch wegen der inneren
Identitätsherausforderung, die der Staat Israel bedeutet, - nicht zuletzt,
weil das Christentum als jüdische Apostasie in seiner Ferne dennoch zu
nahe ist, als dass Aufgeschlossenheit ähnlich interessant, gar selbstverständlich

sein könnte, wie viele Juden es dem Islam gegenüber vermögen.
Man muss ein starker Jude sein, um die Christen nicht zu hassen und
ihnen doch zu widerstehen.

Inhaltlich aber sehe ich die Zukunft religiöser Traditionen, wie meine
jüdischen Gesprächspartner, herausgefordert von lauter Gefährdungen
der Menschheit in der Welt. Die Gottesfrage ist heut mehr als je die

Weltfrage - wo sie früher die «Judenfrage» und die «Christenfrage» war.
Das erzwingt nicht Säkularisierung unserer zwei Glaubensweisen im Sinne

99



ihrer Verweltlichung, aber eine solche Gottesgerechtigkeit unseres Wirkens

und Hoffens, die auch weltgerecht ist und uns beide befähigt dazu,
als «°or gojim» zu handeln.

100


	Christen und Juden: jetzt

