
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Judentum ohne Halacha und Zionismus

Autor: Birkhäuser-Wolf, Mirjam / Brumlik, Micha / Meghnagi, David / Picard,
Jacques

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961434

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1. Judentum als Religion:

Wie halten Sie es mit der Tradition?
Ist für Sie eine Gemeinde-Mitgliedschaft erstrebenswert?

Mirjam Birkhäuser: Der Glaube - mit allen damit verbundenen
Zweifeln - stellt für mich das wichtigste Element meiner jüdischen Identität

dar. Mein Vater stammt aus einem nicht religiösen Elternhaus, meine
Mutter konvertierte vor ihrer Heirat, nachdem sie sich jahrelang mit dem
Judentum auseinandergesetzt hatte. Sie war es auch, die bei der an jedem
Freitagabend gefeierten Kabbalat Schabat neben dem Lichterzünden
auch den Segen über Wein und Brot sprach. Es war der Abend, an dem

jeweils die ganze Familie anwesend war, ein ausnehmend schönes Erlebnis.

Von den Festen wurden Pessach, Rosch Haschana, Jörn Kippur,
Chanukka und Purim gefeiert. Die andern Feste waren mir vom Hörensagen

und aus dem Religionsunterricht bekannt. Bereichernd wirkten die
vielen symbolischen Zeremonien, die zu den verschiedenen Festtagen
gehörten. Die tiefen Inhalte und auch der heimliche Zauber haben bis heute
auf mich eine nachhaltige Wirkung. Das Mass, in dem ich mich an die
Gesetze, die Halacha, halte unterliegt einem ständigen Wandel. Für mich
ist es sehr wesentlich, dass die Religion lebendig bleibt. Heute stellen sich
für mich völlig neue Kaschrut-Fragen. Zum Beispiel: Ist Atomstrom
koscher? Welche Arten von Düngemitteln sind koscher?

Als Kind beinhaltete «jüdisch sein» vor allem Dinge, die ich nicht tun
oder die nicht zu mir «gehören» sollten. Ich verbrachte häufig die
Wochenenden bei einer nichtjüdischen Freundin und besuchte sonntags mit
ihr die «Kinderlehre» und später die Gottesdienste. Ich wusste nie, wie ich
mich verhalten sollte: Sollte ich mitsingen oder nicht, sollte ich beim
Gebet aufstehen oder nicht? Ich war sehr befangen. Erst später wurde mir
klar, dass ich mit gutem Gewissen alle Psalmen hätte mitsingen können,
dass die meisten Gebete aus den jüdischen Gebeten teils wörtlich
übernommen worden sind.

Ich bin Gemeindemitglied, kann mich dort aber grösstenteils nicht
heimisch fühlen. Ich teile weder die verbreiteten politischen Haltungen,
noch kann ich dort meine Religiosität als Frau so leben, wie ich möchte.
Deshalb lerne und feiere ich auch meist ausserhalb der Gemeinde in einer
Gruppe Gleichgesinnter: In unserer Chawurah (Freundeskreis) mit sechs

Familien, zumeist Mischehen, suchen wir neue Formen des Gottesdienstes
auf der Basis der jüdischen rituellen Tradition. In dieser Gruppe entsteht
durch ihre Geschlossenheit und zahlenmässige Begrenztheit sehr viel zwi-

68



schenmenschliche und emotionale Intensität. Dennoch denke ich, dass es

wichtig ist, innerhalb der Gemeinde für meine ideale zu kämpfen, in der
Hoffnung, dass langsam etwas in Bewegung gesetzt wird, so dass auch
Leute, wie ich dort ihren Platz finden können.

Micha Brumlik: Ich befinde mich in der paradoxen Situation, den
jüdischen Glauben für den Kern des Judentums zu halten und dennoch
nicht in der Lage und willens zu sein, gemäss der orthodoxen Halacha zu
leben. Dies hat neben Gründen persönlicher Bequemlichkeit vor allem
den Grund, dass ich die Autonomie der modernen Subjektivität zutiefst
bejahe und daher eine Reihe halachischer Einschränkungen (vor allem im
Kernbereich moderner Subjektivität, nämlich im Bereich von Erotik und
Sexualität, von Partnerwahl und Familiengründung etc.) aus prinzipiellen
Gründen ablehne. Mir ist durchaus bewusst, dass des Reformjudentum
seit rund zweihundert Jahren versucht, auf derlei Fragen Antworten zu
finden. Gleichwohl habe ich gegenüber dem heutigen Reformjudentum
den Vorbehalt, sich allzusehr an Nebensächlichkeiten wie der Liturgiereform

aufgerieben und sich insgesamt zu sehr am deutschen Kulturprotestantismus

des neunzehnten Jahrhunderts orientiert zu haben.

Mich beschäftigt derzeit die Frage, ob ein bibelgläubiges, jedoch
nicht halachisches Judentum überhaupt eine Möglichkeit ist - ein
bibelgläubiges Judentum freilich, das anders als die neologe Reform des
neunzehnten Jahrhunderts an den zentralen Heilszusagen der Bibel (Erwählung

des Volkes Israel, des Samen Abrahams; Zuspruch des Landes Israel
und des Messias) festhält und vor allem das Judentum nicht lediglich als
die Konfession des ethischen Monotheismus im Sinne Hermann Cohens
begreift.

Aus diesen Bemerkungen dürfte deutlich geworden sein, dass meine
Konzeption des Judentums sehr stark von bestimmten Strömungen
jüngerer jüdischer Religionsphilosophie auf der Linie Ludwig Stein-
heim/H.J. Schoeps sowie der dialektischen Theologie zumal Karl Barths
beeinflusst ist.

Die Klippe, an der sich all dies immer wieder bricht, sind die
Forderungen der Halacha. Sie stellen in ihrer, wenn auch oftmals interpretierten
Unbedingtheit jenes Korrektiv dar, das allzuleichtfüssigen und bequemen
theologischen Konstruktionen die Zügel anlegt. Aber auch auf diesen

Einspruch kann ich nur mit dem Postulat nach einem theologischen Kon-
strukt antworten. Was meines Erachtens heute nottut, ist eine Theologie
des durch die Moderne im Ungehorsam gegenüber der Halacha lebenden
Juden. Erst vor einer solchen Theologie, die die Augen vor dem Gedanken

der Autonomie des modernen Menschen nicht verschliesst und gleichwohl

Gottes Weisungen vom Sinai in ihrer Unbedingtheit auch ernst

69



nimmt und nicht vorschnell historistisch uminterpretiert, wie die Neologie
dies tat, liesse sich die Frage nach einem nicht mehr kulturalistischen,
konfessionalistischen Reformjudentum angemessen stellen.

David Meghnagi: (Uebersetzung M. Cunz): Ich bin in Tripolis/Libyen

geboren und aufgewachsen. Von dort bin ich im Juli 1967 nach
einem Monat voller Bedrohungen und Ängste ausgewandert. Die
Geschichte meiner Familie ist von drei Pogromen (1945, 1948, 1967) gezeichnet.

Sie hatten den vollständigen Auszug der jüdischen Minderheit zur
Folge, welche zum grössten Teil nach Israel ausgewandert ist. Heute gibt
es in Libyen keine Juden mehr, die Synagogen wurden in Moscheen
umgewandelt und die Friedhöfe sind verwüstet. Im Juni 1967 war ich
noch ein Junge. Ich ging bei einem alten Juden ein und aus, der ein
Liebhaber der Kabbala war. Von ihm habe ich die ersten Anfänge der
jüdischen Mystik mitbekommen. Er hiess Yacaqov Burbea und war von
Beruf Friseur. Die Kunden in seinem Laden waren Leute aus verschiedenen

Schichten. Der eine kam, um sich die Haare schneiden zu lassen, der
andere, um einige Meinungen über Raschi auszutauschen und wieder ein
anderer sogar, um den bösen Blick zu entfernen. Ich lebte in der Welt der
Überlieferung des Judentums, obwohl ich mit der westlichen Kultur
schon Kontakte hatte. Ich besuchte nämlich die italienische Schule,
studierte Hebräisch. Zu Hause sprach ich Arabisch, von dem ich heute noch
umfassend Gebrauch mache.

So ging es bis zum Juni 1967, als Ereignisse, auf die ich keinen
Einfluss hatte, mein Leben umkrempelten und mich aus der Welt
hinauswarfen, in der ich aufgewachsen und an die ich gewohnt war. Nach
Moses, dem Talmud, der Kabbala, Maimonides, Averroes und der
mittelalterlichen Scholastik tauchten an meinem Horizont Marx, die Leidenschaft

für die Politik, Piaget, Foucault, Keynes, Benjamin, Freud und
Scholem auf: in kurzer Zeit ein Sprung vom Mittelalter und seinen
Fragestellungen in das Herz des zeitgenössischen Denkens! Wenn es im überlieferten

Universum des Judentums eine Gestalt gibt, auf die ich mich heute
beziehen kann, so ist es der sagenumwobene «Acher» (Elischa ben Ab-
uya)1, der aufgehört hatte zu glauben und die Gebote zu halten. Er blieb
gleichwohl in seinem Gefühl der Zugehörigkeit zum jüdischen Volk
solidarisch und treu. Ich fühle in mir die jüdische Geschichte als Teil des

menschlichen Pulses schlagen. Es ist das Gefühl der Zugehörigkeit zu

1. «Acher», «der Andere»: Elischa ben Abuja, ein bekannter Mischnalehrer des 2.

Jahrhunderts, Freund und Altersgenosse Rabbi Akibas, wurde nach seinem Abfall
vom rabbinischen Judentum von seinen Zeitgenossen mit diesem Namen belegt.

70



einer symbolischen Ordnung, welche den einzelnen übersteigt. Andererseits
aber setzt sie Grenzen individueller und verantwortlicher Entscheidung.

Jacques Picard: Jude sein heisst, die Welt bejahen, ohne an sie
versklavt zu sein. Wir sind da, von Anfang an, um schöpferisch und spontan
unterwegs zu bleiben, das heisst an der Zivilisation voll teilzuhaben, aber
kritisch über das, was sie an modernen Götzen hervorbringt, hinauszugehen

und für die Verantwortung gegenüber der Schöpfung und die Würde
aller Kreatur einzustehen. Unterwegssein, Raum erkunden zielt auf
Vollendung, Heiligung der Zeit. Über den zivilisatorischen Prozess hinaus,
der nur stets sich durch seine eigenen Wirkungen ersetzt, heisst Jude sein,
die Vergangenheit zu sehen, um sich heute zu bewähren. Den geschichtlichen

Ereignissen die Erinnerung wahren, und den Geist, der sich daraus
mitteilt, als ein Gebot weiterreichen, bedeutet Tradition. Aber Tradition
ist immer in Gefahr, wie Religion überhaupt, zum Selbstzweck, engstirnig,

eigennützig, ausschliessend zu werden. Erst dadurch, wie beides,
Kreativität und Tradition, Spontaneität und Geschichte, im Bewusstsein
des Ganzen aufeinander bezogen werden, entsteht im Judentum Zukunft.
Wie sie einst war, muss heute wieder darum gerungen werden, um die
Bindung zu stärken.

Wir spüren und erkennen, wie die Neuzeit, mit ihren gesellschaftlichen

und geistigen Umwälzungen, uns selbst verändert und es noch viel
erheblicher tun wird. Was einmal wegweisend Aufbruch und Ordnung im
mittelalterlichen Judentum war, dann umzäunte Erhaltung im Weitergehen

wurde, kann heute als Vorurteil oder Verstörung wirken, bei jenen,
die die Herausforderung der Freiheit verdrängen, wie bei jenen, die sich

aus der Tradition weg ins Vergessen flüchten. Die Tradition als lebendige
Kraft aber bringt, wie alles Schöpferische, in ihrer Entfaltung unbefangen
den Widerspruch hervor, und das nicht erst heute, sondern bereits in
ihrem Ursprung selbst. Was auf dem Boden der Tora, in der Botschaft
der Propheten, aus dem Mund der talmudischen Weisen, als Stammeln
der Mystiker, uns Heutigen in sich geschlossen gedacht vorkommt und
scheinbar einheitlich sich kundtut, war in seinem Grunde bunt, mannigfaltig

und ereignisvoll: also widerspruchsreich nach vorne angelegt. Deswegen

ist Tradition einmal Wahrung durch treue Überlieferung und dann
kreative Veränderung zum anderen. Jedoch sie fundamentalistisch zu
vereinnahmen oder umgekehrt, im Gefühl der modernen Vereinzelung,
abzulehnen, hiesse beidenfalls die psychischen Verletzungen in den Rang
einer Ideologie erheben. Der Zaun der Tradition ist wohl erhaltende
Trennungslinie, aber zugleich und erst recht ein Prozess der Vermittlung.
In dieser doppelten Funktion, als lebendige Quelle der Kraft, erlaubt sie,

71



in die Weite zu gehen und die Würde jedes Menschen auf der Höhe der
Menschenrechte zu aktualisieren.

Freilich wären Individuation und Individualismus nur blosse
Selbstspiegelung und Egoismus, wenn nicht der Austausch und die Solidarität
angestrebt würden: durch die Teilnahme in der Gerneinschaft, die ihrerseits

nur durch Offenheit die Tradition lebendig erhalten kann. Die
Solidarität mit dem Erbe ist ohne Austausch, ohne Dialog mit der jüdischen
Gemeinschaft nicht möglich, was, andersherum gesagt, nicht meint, dass

es Aufgabe der Gemeinde wäre, gebrauchsfertiges Judentum zum Konsum

anzubieten, an dem Kreativität nur ersticken müsste. Wie es Franz
Rosenzweig formulierte, Judentum ist nicht Tradition, ist nicht Gesetz,
sondern schafft Gesetz, kreiert Tradition. Und damit ist es wesentlich
Entdeckung, in uns, um uns, hier und jetzt: vom Leben ausgehend auf den

Ursprung hin.

2. Israel

Wie soll sich das Verhältnis Diasporajudentutn/lsrael entwickeln?
Was sind mögliche Grenzen einer Kritik an Israel?

Mirjam Birkhäuser: Es wird für uns Diasporajuden immer schwierig
sein, unsere Identität zu finden. Israel ist aus diesem Prozess nicht mehr
wegzudenken. Vor allem beschäftigt mich, wie die ursprüngliche religiöse
Idee von «Zion» mehr und mehr einem gewöhnlichen Nationalismus Platz
gemacht hat, im Besonderen seit der Staat Israel real existiert. Für mich
ist das Verhältnis zu Israel vergleichbar mit der Beziehung zu Eltern und
Geschwistern. Beim Erwachsenwerden löse ich mich von den Eltern und
Geschwistern, distanziere mich und erhalte einen neuen Blickwinkel der
Dinge. Ich werde kritisch. Ähnlich ergeht es mir mit Israel. Ich nehme
Anteil am dortigen Geschehen, verspüre eine Verbundenheit und reagiere
entsprechend emotional: Einmal fühle ich mich Israel ganz nahe, dann
wieder fern. Nahe kann für mich soweit gehen, dass ich mich mit Israel
identifiziere, aber auch, dass ich mich kritisch mit diesem Land auseinandersetze.

Fern heisst, dass ich mich von ihm distanziere, vor ihm ver-
schliesse und es teils verdränge. Ich setze mich immer wieder mit Israel
auseinander, unterstütze Kräfte, die mir entsprechen und kritisiere Dinge,
die mich abstossen, die andere Menschen und mich verletzen. Mir ist
bewusst, dass sowohl das Unterstützen, als auch die Kritik in ihrer Auslegung

missbraucht werden können, und dennoch denke ich, dass es wichtig
ist zu handeln, wenn ich es für richtig halte, aus meiner Betroffenheit
heraus.

72



Micha Brumlik: Grenzen und Möglichkeiten einer Kritik von
Diasporajuden an Israel werden sich daran bemessen, welches Verhältnis wir
Diasporajuden zum 1948 gegründeten Staat Israel finden. Ausser Zweifel
steht für mich die zentrale Bedeutung von Erez Israel als des Zuspruchs
Gottes an das Volk Israel, als Unterpfand seiner Treue - einer Treue, die
trotz des Ungehorsams des Volkes immer wieder bewährt wird. Das heisst

umgekehrt, dass das Land Israel weder der Ursprung noch der Besitz der
Juden ist. Theologisch gesehen, wird ihnen dieses Land unter bestimmten
Bedingungen - der Einhaltung der Halacha und der Toleranz gegenüber
Eremden und Beisassen überlassen. Franz Rosenzweig hat das Problem
im «Stern der Erlösung» folgendermassen formuliert: «Und darum wird
ihm [dem jüdischen Volk, M.B.] sogar, wenn es daheim ist, wiederum
anders als allen Völkern der Erde, dies volle Eigentum der Heimat bestritten:

es selbst ist nur ein Fremdling und Beisass in seinem Lande; «mein ist
das Land» sagt ihm Gott; die Heiligkeit des Landes entrückte das Land
seinem unbefangenen Zugriff, solange es zugreifen konnte; sie steigert
seine Sehnsucht nach dem Verlorenen ins Unendliche und lässt sich hin-
fürder in keinem anderen Land mehr ganz heimisch werden». Vor diesem

Hintergrund ist die Gründung des Staates von 1948 als einer der vielen
Versuche von Juden zu bewerten, im Lande Israel heimisch zu werden
und seine Existenz dort zu sichern. Historisch-biblisch lässt sich zeigen,
dass Erez Israel und Medinat Israel niemals - oder doch höchst seifen -
deckungsgleich waren. Mehr noch, die Existenz von Juden bedurfte nur in
den seltensten Fällen eines souveränen Staates. Sogar Esra, der als der
Begründer des nachexilischen, normativen Judentums angesehen werden
kann, war letzten Endes nicht mehr als ein Beamter des persischen
Königs. Mit anderen Worten: Es kann für Juden keine prinzipielle
Befürwortung eines souveränen Nationalstaats geben. Allenfalls stellt sich die
Frage nach dem Für und Wider eines Judenstaates als eine Frage politischer

Opportunität.
Unter Berücksichtigung dieser Überlegungen möchte ich nun freilich

einräumen, dass wir Diasporajuden - zumal in Deutschland und bei aller
Sympathie mit dem vertriebenen und geschundenen palästinensischen
Volk - nur sehr begrenzt dazu in der Lage sind, die Politiken des Staates
Israel vom Gesichtspunkt eines jüdischen Universalismus zu kritisieren.
Zum ersten ist zuzugeben, dass wir kritischen Diasporajuden, die wir
nicht in Israel leben, die Folgen unserer Kritik nicht auszutragen haben,
was unsere Ernsthaftigkeit und das Gewicht unserer Argumente schmälert.

Zweitens ist einzuräumen, dass der Staat Israel eben auch das Asyl
einer Reihe von Überlebenden der Schoah geworden ist und auch heute
noch für Überlebende der Schoah - wenn auch nicht ganz angemessen -
der zentrale Inhalt ihres jüdischen Lebens ist. Dies verpflichtet uns aus

73



Solidarität mit den Überlebenden der Schoah zu einer äusserst behutsamen

Kritik. Drittens ist speziell aus der Perspektive der Bundesrepublik
Deutschland darauf hinzuweisen, dass jeder noch so gut gemeinte und
vielleicht begründete Antizionismus zumindest hierzulande nach langen
Phasen des öffentlichen Antizionismus dazu geführt, mich zu dieser
Problematik kaum noch öffentlich zu äussern.

David Meghnagi: Eines der Zeichen der zionistischen Bewegung war
die «Normalisierung» der Lage der Juden. Das jüdische Volk sollte
«gleich» werden wie die anderen Völker. Es sollte ein Land bekommen,
einen Staat aufbauen und das Brandmal der Schmach und der
Unterdrückung sollte ihm genommen werden. Was den zionistischen Weg
einmalig macht ist die Tatsache, dass sich die jüdische Emanzipation anderswo

verwirklichen musste als an dem Ort, wo Juden jahrhundertelang
gelebt und von einer andern Zukunft geträumt hatten. Die Zionisten
setzten ihre Hoffnungen auf die Idee der Rückkehr, einen neuen Exodus,
zunächst vereinzelt und dann klar und kräftig. In alledem lag für das
demokratische Bewusstsein etwas Grossartiges und gleichzeitig Skandalöses.

Dieses sah sich in Frage gestellt in dem, was ihm am heiligsten war:
nämlich die Illusion, das jüdische Problem werde mit dem Fortschritt von
selbst seine Lösung finden. So gesehen klang der Zionismus wie ein Akt
des Misstrauens. Als solcher wurde er auch von jüdischen Revolutionären
oder assimilatorischen Strömungen selbst angesehen und kritisiert, mit
welchen er übrigens in mehr als nur einem Punkt auch übereinstimmte.
Die Antworten, die aus dem Judentum hervorgingen, hatten alle ihren
Wert: es waren rationale Versuche einer Situation zu begegnen, die man
als Grenze des «normal» Zumutbaren ansah. Niemand, nicht einmal die

hellsichtigsten Kassandren dieses Jahrhunderts, waren in der Lage, sich
das Böse als Banalität und den Mord als von den Leidenschaften losgelösten

Plan auszudenken. Heute wissen wir, wie berechtigt das Misstrauen
und wie illusorisch die Hoffnung auf die «Normalität» der christlichen
Völker war. Jene Hoffnung wurde durch Hitler zunichte gemacht. Stalin
hat das Werk auf einer andern Ebene vollendet. Die Tragödie des Nazismus

findet jetzt eine düstere Fortsetzung im Konflikt, der seit beinahe
einem Jahrhundert die Aspirationen der zionistischen Bewegung und jene
des arabischen Nationalismus und der nationalen Rechte des palästinensischen

Volkes einander entgegensetzt. Es ist die Pflicht jedes einzelnen
dafür zu arbeiten, damit aus jener Katastrophe nicht neue Tragödien
entstehen. Dies gilt insbesondere für uns Juden, die wir direkt in diesen
Konflikt verwickelt sind. Die Angst, ein Köder der Antisemiten zu werden,

sollte dieses Bemühen nicht lähmen. Dieses sollte im Gegenteil einem
Friedensplan dienen, der auf der gegenseitigen Anerkennung und auf

74



einer Wiedergutmachung des erlittenen Unrechts beruht. Überdies gilt es,
die Wachsamkeit sowohl gegenüber dem Antisemitismus alter Spielart als
auch gegenüber dem neuen Antisemitismus zu erhöhen, der sich an der
Spirale des Nahostkonflikts nährt. Der Kampf muss an beiden Fronten
geführt werden und ohne Nachgeben irgendwelcher Art auf der Ebene der
Prinzipien.

Jacques Picard: Grenzen einer Kritik? Ich finde mich in der Situation,

über mein Judentum in einem Rahmen zu schreiben, der gestern
noch seiner Missionierung diente und heute für das gegenseitige Verständnis

wirbt. (Judaica! m.c.). Mag auch dies nicht vergleichbar und unangemessen

zur Frage sein, so lässt es deutlich werden, was Kritik an Israel
zunächst voraussetzt, nämlich die tiefe Liebe zum Judentum, die eine
kritische Teilnahme notwendig macht. Diese Liebe ist der Massstab für
meine eigenen Worte, und ich vermisse ihn oft genug, wenn von links bis
rechts das Nahostproblem dialektisch in Vereinnahmungen und Verdrängungen

zersetzt wird. Ich weiss mich weit entfernt von den Jubilierzioni-
sten, die hier auf gepackten Koffern stillsitzend ihren Monopolanspruch
auf die Geschichte durch Medienkonsum unter Beweis stellen. Ich fühle
mich auch keineswegs als «Antizionist» oder «Nachzionist», der mit
solcher Begrifflichkeit ein Identitätsvakuum ausfüllen müsste.

Ich sehe kein Entweder-Oder in der jüdischen Erfahrung, sondern ein

Entweder-Und-Oder,Wie es Hermann Levin Goldschmidt so paradox wahr
ausdrückt, den fruchtbaren Wechsel von sich gleichzeitig widersprechenden

Ganzen. Wir haben heute das israelische Judentum, das sich national
als staatliches Zentrum genügt, und das amerikanische Judentum, mit
seiner experimentellen und vielgestaltigen Vitalität. Europa, von dem beide

Tendenzen ausgingen, muss heute, als europäisches Judentum, sich als
eine bewusste Mitte zwischen diesen Brennpunkten wiederfinden, ohne
das eine gegen das andere auszuspielen, bzw. sich ausspielen zu lassen.

Babylon war für die Juden der Antike, zur Zeit des zweiten jüdischen
Staates, gewissermassen wie Amerika für die Juden der Neuzeit ein Land,
das ihnen viele Möglichkeiten bot, das palästinische Judentum war
damals eine zahlenmässige Minderheit von hoher geistiger Bedeutung. Die
Fruchtbarkeit dieser beiden Pole erkennen wir heute ebenso wie die Tatsache,

dass die Ausstrahlung verschiedener kultureller Zentren, des sephar-
dischen und aschkenasischen im Mittelalter, dann der west- und
osteuropäischen in neuerer Zeit, den Reichtum und das Überleben, als Bewahrung

und Erneuerung, bedingte. Das Leuchtfeuer des Talmud, das dabei
die wandernden Juden über alle Trennungen miteinander vereinte,
verglühte freilich zusehends, aber das Abenteuer des Geistes ist weiterhin
Auftrag zur Verwirklichung schöpferischer Qualität. Das Wort «Dia-

75



spora» bedeutet nicht Demütigung oder Unfruchtbarkeit, wie dies in der
galut jetzt die sowjetischen Juden wieder erleiden müssen. Die diaspore,
die vielsamige Kapsel der in Israel seit alters her heimischen Wolfsmilch,
zerstreut ihren Samen mit dem Wind in alle Richtungen, und sie blüht
heute in einigen Unterarten fast überall auf der Welt. Die Diaspora war
auch eine Verbannung ins Überleben, was heute als eine Bewährung in der
Freiheit zu verstehen ist. Dies gilt für Israel erst recht, dass auf dem Boden
einer vieltausendjährigen Geschichte und kulturellen Vielfalt seine
Beziehungen zum Weltjudentum, zur Mehrheit der Juden weltweit, gestalten
lernen muss, in einem tieferen Sinn als eine Beziehung zu sich selbst.

Umgekehrt haben wir kritisch zu verstehen, warum die Israelis so sind,
wie sie sind, warum sie sich, angesichts des Verrats durch diese Welt, nur
noch auf ihre eigene Stärke und sonst nichts verlassen wollen. Daraus
kann ich nur folgern, dass wir hier unsere eigene Vitalität, ein lebendiges
Judentum, mit Vielfalt und Ausstrahlung entfalten lernen.

So wenig etwa ultra-orthodoxe oder ultra-spirituelle Haltungen genügen

können, scheint weder eine zionistische oder universale Exklusivität
im Sinne eines Monopols dienbar. Israel hat das jüdische Leben, im Sinn
seiner nationalen Gewissheit weltweit gestärkt und zugleich in eine globale

Verantwortung gestellt, die eine innere Herausforderung ist. «Sammlung»

oder «Alijah» sind wohl auch national, aber dadurch und zunächst
universal zu sehen: als schöpferischer Aufstieg in einer ungewissen Zeit
und bedrohten Welt, die, ganz im Sinn von Klal Israel und Schalom alenu,
nach der Mitarbeit für Frieden und Gerechtigkeit weltweit verlangt, nach
einem Bewusstsein, das uns und die Welt am Leben erhält.

3. Schoah

Gehört das Ereignis Schoah zu Ihrer Identitätsfindung?

Mirjam Birkhäuser: Als erstes kommt mir das Grauen in den Sinn,
all das Schreckliche, für mich nicht Fassbare, dann aber auch Fragen wie:
Warum bin ich da? Wie haben meine Eltern überlebt? Die Spannung
zwischen der Angst, so etwas könne wieder geschehen, und der Zuversicht,

so etwas könne nicht wieder vorkommen - zwischen diesen Polen
bewege ich mich. Die stetige Wiederholung in der Geschichte bis hin zur
Schoah bereiten mir Angst. Der Gedanke, Opfer dieses Irrationalismus zu
werden, lähmt mich einerseits, andrerseits vermute und hoffe ich, dass

76



mein Verhalten potentielle Verfolger beeinflusst. Indem mit meine
Andersartigkeit (nicht nur bezüglich der jüdischen Identität) bewusst ist, und ich
das Fremde sehen und zulassen kann, hoffe ich, weniger Aggressionen
auszulösen. Jüdische Identität ohne jüdische Geschichte, und da gehört
Schoah eindeutig dazu, ist für mich nicht denkbar.

Micha Brumlik: Das Ereignis der Schoah gehört zu meiner Identitäts-
findung, wenngleich nicht zu meiner Identitätsprägung. Glücklicherweise
ist es meinen Eltern gelungen, bis spätestens 1938 Deutschland verlassen
zu haben und auch später den nationalsozialistischen Verfolgungen
zumindest soweit zu entgehen, dass sie in keinem KZ waren. Freilich wurde
ein grosser Teil der Familie meiner Mutter in Polen vergast, was sie

schwermütig machte und sie nie darüber hinwegfinden liess, nach dem

Kriege nach Deutschland zurückgekehrt zu sein. Die nationaljüdische,
zionistische Ausrichtung meines Elternhauses, meine Sozialisation in der
zionistischen Jugendbewegung blendeten die Auseinandersetzung mit der
Schoah weitgehendst aus. Erst nach meiner Rückkehr aus Israel - wo ich
nach dem Abitur zwei Jahre lang gelebt hatte - begann ich mich -
zunächst sehr allmählich - ernsthaft mit der Schoah auseinanderzusetzen.
Es waren vor allem die Begegnungen mit Einzelnen, mit älteren Juden,
aber auch mit Freundinnen und Freunden, deren Eltern die Vernichtungslager

überlebt hatten, die mich auf die psychischen Versehrungen und
Verwüstungen aufmerksam werden liess, die die Schoah auch unter Juden
meiner Generation hinterliess. Es dauerte Jahre, bis ich dazu in der Lage
war, einzusehen, von welcher Tragweite derlei Erfahrungen sind. Nach
langen inneren Widerständen habe ich dann gelernt, diesen Umstand
anzuerkennen. Ich weiss, dass es bisweilen etwas zwanghaft wirkt, wenn
Juden meiner Generation in politischen und kulturellen Diskussionen der
Bundesrepublik immer wieder gleichsam als Wächter der Erinnerung
auftreten - trotzdem sehe ich hierzu keine Alternative. Der Kampf um die
Erinnerung, der hierzulande spätestens seit dem obszönen Ritual von
Kohl und Reagan in Bitburg und Bergen-Belsen im Jahre 1985 tobt,
fordert uns Juden aus Treue zum Schicksal unseres Volkes und um der
Wahrheit willen immer wieder dazu auf, an den industriellen Massenmord
und die Verwüstungen, die er sowohl unter den Juden - aber eben auch in
der politischen Kultur des Staates in dem wir leben - der Bundesrepublik
Deutschland - hinterlassen hat, zu erinnern. Das ist oft lästig, wird
bisweilen langweilig, lässt Gefühle der Resignation und des Ekels aufkommen,

führt zu Bornierungen und Verblödungen und ist dennoch unauf-
gebbar. Insofern glaube ich sagen zu können, dass die Auseinandersetzung

mit der Schoah meine Identität um so stärker prägt, je älter ich
werde.

77



David Meghnagi: Die durch den Nazismus bewirkten Zerstörungen
haben die Begriffe in der Diskussion über die jüdische Frage verändert. In
diesem Jahrhundert haben sich Tatsachen eingestellt, die jedes
Vorstellungsvermögen übersteigen. Die Realität hat sogar die perverseste Phantasie

überrundet. Mit diesem schrecklichen Problem muss sich das
zeitgenössische Bewusstsein mit ungleichen Waffen auseinandersetzen. Die
Begriffe in der Diskussion über menschliche Verantwortung sind verwandelt.

Ein Abgrund hat sich aufgetan, den man bisweilen gerne wieder
schliessen und verdrängen möchte. Die Juden als hauptsächlichstes Opfer
nehmen darin einen besonderen Platz ein, ohne die andern Opfer. Zigeuner

und andere Minderheiten, zu vergessen; es ist nicht anders möglich.
Ob sie es wollen oder nicht: die Juden werden wieder zum Symbol, mit
allem, was dies an Täuschendem und Irrationalem mit sich bringt, und
zwar in dem Moment, in dem das Symbol zum Ersatz für wirkliche
Personen wird. Ich glaube, dass ein Grossteil der Leidenschaftlichkeit, mit
der die Probleme des Nahen Ostens behandelt werden, von diesem
Einschnitt herrührt. Andererseits ist die Schuld, welche das Gewissen der
europäischen Völker, insbesondere des deutschen Volkes, auf das eine
einmalige Verantwortlichkeit fällt, bedrückt, unerträglich. Die
Versuchung, ihr zu entfliehen, ist gross. Nachdem der Jude mit und ohne seinen
Willen in ein Symbol umgewandelt ist, fürchtet er nun, dass man sagt,
andere Tragödien hätten sich zu den alten hinzugesellt und andere
Ungerechtigkeiten verlangten gleiches Gehör wie die jüdische Tragödie. Er
fürchtet sich davor, weil das Ideal, das man in der Nachkriegszeit aus ihm
gemacht hat, auf ihn zurückfallen könnte wie ein Bumerang. (Ganz zu
schweigen vom staatlichen, als Antizionismus maskierten Antisemitismus
in der UdSSR). Ist im übrigen nicht kürzlich inbezug auf Israel geschrieben

worden, «die Opfer von gestern seien die Schlächter von heute»
geworden, mit der Absicht, die Tragödien von gestern mit denen von
heute ohne Differenzierung gleichzusetzen und damit im Bewusstsein
auszulöschen? So geschieht es, dass der Jude sich gezwungen sieht, die
Einmaligkeit der Erfahrung des Genozids zu verteidigen, auch wenn er sich
der damit verbundenen Gefahr bewusst ist. Er muss damit im unlösbarsten

aller Widersprüche leben: er muss gegen die Verfälschungen kämpfen,

die aus der Verwirrung zwischen Symbol und Wirklichkeit stammen,
und gleichzeitig muss er die Wirklichkeit jener Symbole lebendig erhalten,
aus denen sein Identitätsprinzip Leben bezieht. Oft wird dies unterschätzt,
aber die Erfahrung des Genozids, ist eine Stauung, die sich in jedem
Lebensbereich auswirkt: jede Aussage erscheint im Blick auf die Aufgabe
ungenügend und unangemessen. Es gibt heute keinen Propheten, der
trösten könnte. Das Volk der Hoffnung hat die Erfahrung gemacht, welche,

mehr als jede andere Erfahrung, die Idee der Hoffnung selbst zunich-

78



te macht. Nicht einmal die Geburt des Staates Israel kann als Trost
angesehen werden. Die Redeweise der Rabbiner, «Gott habe sein Volk
auf die Probe gestellt», ist, ernstgenommen, die übelste aller Gotteslästerungen.

Wenn dann religiöse Erklärungen gar noch von aussen kommen,
sind sie reine Beleidigung und Messerstiche ins lebendige Fleisch!

Jacques Picard: Die Katastrophe von Auschwitz, je nach Intention
und Erinnerungsbezug, «schoa», «hurban» oder holocaust genannt, liegt
hinter uns, ihre Folgen aber vor uns. Dieses Ereignis gehört nicht (wie die
Frage unterstellt) zu meiner Identitätsfindung, weil es längstens schon
Teil der jüdischen Erfahrung ist. So wenig ich mir gestatte, den Antisemitismus

zu einer willkommenen Grösse meiner Identität zu machen, ohne
allerdings seine Gefahren zu unterschätzen, kann ich aus dem Leiden von
Auschwitz kein intellektuelles Karnevalskleid schneidern, indem ich mir,
ob als Anhänger oder Gegner der Erinnerung, diese Toten nützlich
mache. Ich lehne es ab, das Gedächtnis daran den Erfordernissen und Affären

der Gegenwart unterzuordnen, das Leiden sprachlich zu normalisieren

und für die Zukunft irgendeiner Sache nutzbar zu machen. Was mir
bleibt: Erinnerungsmaterial zusammentragen; dann den Abglanz des

Schmerzes ertragen, dass die Menschen, welche die Inspiration des Judentums

verkörperten, heute und hier fehlen; und schliesslich von ihnen
lernen, ihnen zuhören, um es weiterzureichen. Aber damit hebt die Deutung

an, und die Fragen, wie sich unser Leben als Auftrag darin entsprechen

will.

Um nur zwei von zahlreichen Deutungen zu nennen, Margarete Sus-

man die in Hiob das kollektive Schicksal des jüdischen Volkes in Auschwitz

erkannte, oder Abraham Joshua Heschel, der gegen die Erniedrigung
durch Macht betete und mit den Schwarzen der amerikanischen
Bürgerrechtsbewegung auf die Strasse ging. Beide sahen das jüdische Schicksal
als Symbol der Lage der Menschheit überhaupt und dadurch in seiner

Einzigartigkeit. Aber was können wir daraus lernen? Einmal, dass wir für
die Durchsetzung der Menschenrechte nicht nur beten, von der Abschaffung

des Imperialismus, der Folter, der geistigen und materiellen Ausbeutung

nicht nur reden können, sondern von daher im einzelnen handeln
müssen. Dann, dass das Leiden von den Nichtbetroffenen oft übersehen
wird: was gingen die Juden den Papst, die britische Regierung oder den
schweizerischen Bundesrat denn an? Und schliesslich, dass Schoa nur mit
Hilfe von industrieller Technik, die Gaskammern und Atombomben
ermöglicht, realisiert und als Schreibtischakt kommandiert wurde, als eine
Art selbsttätiger Prozess unter Zustimmung eines schweigenden Kollektivs.

Das alles sind aktuelle Fragen, die den Juden, je treuer er oder sie

dem Judentum ist, geradezu in ein deutliches Engagement für Flüchtlinge,

79



atomare Bedrohung und Friedensprozess, Abrüstung und ökologisches
Handeln treiben müsste.

Freilich betone ich: je treuer wir uns dabei selbst sind und dadurch
wieder werden. Einmal wegen der Usurpation des Ereignis Schoa, wenn es

irgendwem als Objekt für nützliche Geschichtsverwertung erscheint; dann
durch den zynischen Gebrauch, wenn, wie in der Gleichsetzung von
Zionismus und Rassismus, aber auch in Waffengeschäften mit Folterdiktaturen,

ob von jüdischer oder nichtjüdischer Seite her, dieses Ereignis mittelbar

abgewertet wird. Ich sage dies nicht als Anspruch, zumal solcher
Anspruch von nichtjüdischer Seite mit Aufdringlichkeit oft genug
daherkommt, sondern als Auftrag an uns selbst, weil Erinnerung allein nicht
genügt und erst im Versuch, eine Wiederholung zu vermeiden, sinnvoll ist.

4. Gesellschaftskritik

Welche Unterschiede gibt es zwischen Ihnen und einem nichtjüdischen
Intellektuellen?

Empfinden Sie einen Gegensatz zwischen der dominanten Kultur im Staat
Ihres Wohnorts und Ihrem Judentum?

Mirjam Birkhäuser: Mein Denken ist durch die Angehörigkeit zu
einer Minorität geprägt. Daraus entsteht in mir manchmal das Gefühl, ich
müsse mich mehr als andere bewähren. (Ähnliche Gefühle kenne ich auch
als Frau). Die ethischen Werte, die in der Schweiz gelten, sind vom
Christentum geprägt und häufig im Jüdischen verwurzelt, so dass ich mich
hier heimisch fühle.

Micha Brumlik: Als jüdischer Intellektueller unterscheide ich mich
hierzulande zunächst dadurch von anderen, dass ich dem Volk, unter dem
ich lebe, nämlich dem deutschen Volk, nicht zugehöre. Nun ist bei
Intellektuellen das Gefühl des Nichtdazugehörens ohnehin konstitutiv -
gleichwohl empfinde ich auch unter lauter nicht dazugehörigen, der
Mehrheitskultur fremd oder feindlich gegenüberstehenden deutschen
Intellektuellen nicht selten Fremdheit.

Ich stelle - während ich dies bedenke - verwundert fest, dass dies nur
mit Einschränkungen gilt: nämlich für jene Gruppen von Intellektuellen,
mit denen ich mich in allgemein politischen Auseinandersetzungen befin-
de-und stünden wir auch auf der gleichen Seite!

Dieses Gefühl stellt sich bei jenen Intellektuellen nicht ein, mit denen

80



ich im akademischen Bereich seit Jahren gedeihlich zusammenarbeite und
wo ich nicht als Jude, sondern doch in erster Linie als kompetenter Kollege

wahrgenommen werde. Die gemeinsame Leidenschaft für die
wissenschaftliche Sache zehrt die existenziellen Differenzen auf. Dies scheint im
Bereich von Öffentlichkeit und Politik nicht möglich zu sein.

Ansonsten weiss ich, dass sich bei mir ein «jüdisches» Streben nach
Gerechtigkeit auf paradoxe Weise mit einer selbstverständlichen Zuneigung,

nein Prägung, durch die deutsche Kultur verbindet. Ich empfinde
dies weder als Gegensatz, noch leide ich hieran. Ich bin ein jüdischer
Intellektueller deutscher Kultur, ein Umstand, an dem sich nichts mehr
ändern lässt und der auch nicht schlimm ist. Es war die hermeneutische
Philosophie, die mich gelehrt hat, mit den Vorgegebenheiten, unter denen
wir die werden, die wir schliesslich sind, zu leben; ja gelassen und fruchtbar

auszukommen.

Gewiss - es gibt Elemente der deutschen Kultur, denen ich in einer
Art Hassliebe verbunden bin - der Romantik und dem Irrationalismus;
die ich in der Tat für einen Teil der deutschen Misere und damit auch für
den Nationalsozialismus verantwortlich mache. Diese Elemente durch
Aufklärung zu benennen und damit unschädlich zu machen - nicht etwa
sie zu beerben und von «links» her anzueignen - mache ich mir zur
Aufgabe. Und dennoch bleibe ich von ihnen in einer nicht näher zu
beschreibenden Weise fasziniert. Ich habe für mich die Formel gefunden,
dass es sich dabei um anregende Gifte handelt, die, mit Mass genossen,
durchaus produktiv wirken können.

David Meghnagi: In meinen Kindheitserinnerungen gibt es eine
Phantasie: eine Synagoge, eine Moschee und eine Kirche, dazwischen ein
gemeinsamer Fussballplatz, auf dem die Kinder sich begegnen und spielen
können. Es war eine naive Phantasie, hervorgewachsen aus der Tiefe als
Reaktion auf meine Lebensumstände. Im Grunde bin ich an jene Phantasie

gebunden geblieben, wenn auch die Form, sie auszudrücken, geändert
hat. Meine Existenz als Jude wäre unvorstellbar und undenkbar ohne den

Nichtjuden. Die jüdische Kultur ist von Anfang an von der Begegnung
mit dem andern gekennzeichnet: in Aegypten, in der Wüste, in der
Diaspora, in Babylon, im Spanien der Mauren und in Mitteleuropa. Diejenigen,

welche sich den Mythos der jüdischen Nachkommenschaft zu eigen
machen, stellen sich in einen mythischen Rahmen, der lediglich die regressiven

Aspekte der Zivilisationen karikaturhaft nachahmt, welche die
Juden während Jahrhunderten bedrückt haben. Es ist übrigens genau diese

jüdische Besonderheit (nämlich die Begegnung mit dem andern), welche
der jüdischen Botschaft Leben und Aktualität verleiht und das grosse
Interesse an ihr erklärt. Die Welt von heute hat die Begegnung mit

81



dem andern nötig, die Überwindung des Monologs, um einen Ausweg aus
der Krise zu finden.

Jacques Picard: Wir kennen das: Körperliche Selbstakzeptierung,
Gespür und Intuition der Sinne erweitern einen richtigeren Gebrauch des

Kopfes, und ein denkender Kopf durchschaut die romantischen Projektionen
der Gefühlsschwelgerei. Wir kennen das auch ganz anders:

Menschen, Gruppen als auch Nationen werden in gute und schlechte Teile
aufgespalten, und in dieser Abladung verdrängten Wiederspruchs sind sie

willkommene Abkürzungen für eine manichäische Weltansicht. Ob es sich

um Frauen, Juden, Zionisten und Marxisten handelt, oder um den alltäglichen

Umgang, lautet die Frage dieser negativen Romantik: Warum
rümpfen so zahlreiche Intellektuelle die Nase und kriechen den Mustern,
die sie kritisch analysieren, auf den Leim, wenn es sich um Juden und
Judentum als ihrem Gegenüber handelt? Warum brauchen viele Juden,
die eine gewisse schweizerische Neutralität so enorm verinnerlicht haben,
den Antisemitismus - der real nicht erst seit dem historischen Versagen
der Schweiz im 2. Weltkrieg existiert - als Wundmal, um sich wieder erst
spüren zu können?

Aber bleiben wir bei der Selbstakzeptierung und formulieren wir den

Widerspruch als fruchtbares Ja zu beiden Teilen. Ich bin Jude, und ich bin
Schweizer. Ich arbeite an denselben Aufgaben mit, vor die sich alle Juden
in der Welt gestellt sehen, und ich bin mit der Schweiz und ihrer
Kulturenvielfalt verbunden. Ich bin in beiden Bereichen geistig verwurzelt, und
dies kritisch, weil ich mich dem Leben verpflichtet empfinde, das auf den

ganzen Menschen gerichtet ist. Ich sehe die Verschiedenheit und vor allem
unaufhebbare Gegensätzlichkeit aus dem Blick des Aufbruchs, des

Vertrauens, und nicht der Verzerrung des Fremden aus Angst und Schuldgefühl.

Es ist eine schwierige, mühevolle, befreiende Aufgabe, bei sich selbst

beginnend, zum anderen hin, Nähe und Distanz herzustellen. Die
vielgerühmte, so oft verschmähte «Begegnung» ist nicht ein konturloses Wischiwaschi,

aber immer Wagnis. Alle Entfaltung bringt die «Wege Gottes»
zum Ausdruck, solange (jüdisch gedacht und empfunden) sich der
Mensch in seiner Gottes-Ebenbildlichkeit, männlich und weiblich geschaffen,

nicht mit Dem verwechselt, das nichts Abzubildendem gleicht. Unter
diesem Zeichen war der Aufbruch Abrahams mit Sara ins Unbekannte ein

schöpferischer Akt in der Zeit und dem Raum, in welche er sich hinein
entfaltete; und das Ereignis des brennenden Dornbusches findet mitten in
der Wüste statt, nirgends und überall, ein Ort, von dem es heisst, sein

Boden sei heilig.

Daher weiss ich mich als Jude auf jedem Boden geschichtlich in die
Mitarbeit einbezogen, gerade in der Schweiz als einem anderen Land,

82



gerade zusammen mit dem Christentum (oder Buddhismus oder Marxismus...)

als einer anderen Kultur. Unterwegs zu sein ist ein Lernprozess,
Auseinandersetzung und gemeinsame Vertiefung, um ein noch besserer
Jude und Mensch zu werden.

5. Zukunft

Hat das nachzionistische, nicht religiöse Judentum eine Zukunft in der
Diaspora?
Was sind dessen positive Inhalte?

Mirjam Birkhäuser: Ich denke, dass ganz allgemein eine Tendenz
besteht, wieder nach religiösen Werten zu suchen, so auch bei den Juden.

Vierzig Jahre nach dem Holocaust brodeln wieder die dunkelsten Kräfte
in uns, und rund herum Kräfte, die mir allein rational weder erklärbar
noch angehbar scheinen. Wir müssen nach neuen Wegen suchen.
Vielleicht ist das nicht zuletzt die Aufgabe von uns Juden in der Diaspora.
Juden haben kaum vergessen können, was ihnen und anderen Minoritäten

in der Vergangenheit angetan wurde. Bewältigt haben wir dies nur
zum Teil, und ich denke, wir müssen daran arbeiten, dass weder vergessen
und verdrängt, weder verharmlost, noch an unserer Einzigartigkeit im
Leiden festgehalten wird, sondern ein neuer Weg der Bewältigung gesucht
wird. Dies wird unsere rationalen und emotionalen Kräfte benötigen. Seit
Jahrhunderten haben Juden ihr historisches und religiöses Wissen
weitergegeben und lebendig erhalten. Die Erinnerung an Jüdisches und an
Verfolgung werden nicht genügen, um zu überleben. Nun gilt es, die Werte
der jüdischen Tradition mit den Problemen der heutigen Zeit in Beziehung

zu bringen. In dieser Anforderung fühle ich mich mit den Angehörigen

anderer Glaubensbekenntnisse verbunden. Allein die Frage nach der
jüdischen Identität, die so schwierig zu beantworten ist, weist darauf hin,
dass die Suche danach vermutlich nie abgeschlossen werden kann.

Micha Brumlik: Gewiss - es wird auch in nicht absehbarer Zukunft
nicht - religiöse Juden in der Diaspora geben. Was es heissen soll, dass
diese Juden nachzionistisch sein sollen verstehe ich nicht. Im Rahmen
unserer politischen Diskussionen unter jüdischen Intellektuellen in der
Bundesrepublik sind wir eher zu dem Schluss gekommen, dass die meisten
Juden protozionistisch sind, d.h. einer säkularisierten und vulgarisierten
Zivilreligion anhängen, deren einziger Inhalt die Solidarität und Identifikation

mit dem Staat Israel ist, was mindestens hierzulande zu einer
kulturellen Ausdörrung des jüdischen Lebens geführt hat. Ob ein laizistisches

Judentum in der Nachfolge des Bundismus, der sogenannten

83



deutschjüdischen Symbiose oder non Jewish Jews, also der «linken Juden»
der Zwischen- und Nachkriegszeit, eine Alternative hierzu ist, bezweifle
ich. Wir müssen uns der nicht-und vorzionistischen Vergangenheit des

jüdischen Volkes zwar solidarisch und empathisch stellen, ohne doch zu
verkennen, dass sie vergangen ist. Bundismus, «Symbiose» und «Non
Jewish Judaism» sind vorüber und jeder Versuch sie zu beleben, wird
nicht mehr darstellen, als einen Maskenball oder ein mehr oder minder
kulinarisches bzw. melancholisches Museum.

Nun lässt sich die Zukunft einer Kultur weder prognostizieren noch
planen. Doch bin ich entschieden der Auffassung, dass heute zweierlei
nottut: Ein Verwinden des Zionismus und die Öffnung der Köpfe und
Herzen für die vielstimmige und jahrtausendealte Melodie jüdischer
Traditionen, unter denen der Grundton der Bibel und der Halacha immer
wieder hindurchklingt.

David Meghnagi: Für mich ist es schon zuviel, die Vergangenheit zu
betrachten. Die Zukunft würde man besser dort suchen. Wir werden den
Blick über unsere Schultern zurückwerfen müssen. Vielleicht wird uns am
Ende eine Erleuchtung geschenkt und der Engel der Geschichte wird
wieder zu reden beginnen. Möglicherweise wird sich ein Türspalt als Ausweg

öffnen, für uns Juden wie für die Nichtjuden. Aber leider weiss man,
dass die Menschen von der Vergangenheit wenig lernen.

Jacques Picard: Die Zukunft des Judentums, als Frage nach seiner
Chance zu bestehen, hat davon auszugehen, dass «Zukunft» selbst eine
biblische Erfindung, nämlich die Entdeckung der Geschichte im Verhältnis

zur Natur, ist. Dieses Verhältnis ist begründet in der Schöpfung von
Natur und Mensch als Ganzes und der Transzendenz des Schöpfers, der
sich offenbart und den erschütterten Menschen zum Aufbruch in die
Geschichte veranlasst. Dieses Unterwegssein dient der Vervollkommnung
des Menschen und der Vollendung der Welt, dem Ziel, dass die Würde
des Menschen unantastbar ist. Die immer wieder verdrängte Forderung
des Menschenrechts ist in der Bibel verankert: die Erschaffung des
Menschen in Gottebenbildlichkeit und das Verbot, sich von Gott ein Abbild,
sich selbst zu einem Gott zu machen, sind in ihrem Bezug das geschichtliche

Bewusstsein, das diese Würde entfalten soll. Dass Entfaltung nur
ganzheitlich, also nicht bloss religiös oder politisch, nicht allein individuell
oder kollektiv, sondern im verändernden Bewusstsein des vielfältigen
Ganzen möglich ist, erweist das Judentum in der Idee der Einheit Gottes,
gerade weil in der Transtfcszendenz der Widerspruch das einigende Ziel
ent-wirft. Jede Generation, jeder Mensch in seiner Epoche hat den
unmittelbaren Zugang zu Gott und das Judentum erst recht, solange es auf der
Höhe dieses Menschenrechts an deren Verwirklichung auf dem eigenen

84



Weg arbeitet. Vier Punkte möchte ich hervorheben:

Die mögliche Realität eines atomaren Holocaust, dann die globale
Bedrohung der ökologischen Grundlagen verbieten es uns, mit dem Argument

des Sachzwangs unsere Abwehrreflexe gegen ein konkretes Handeln
zu vertuschen oder noch so richtige Meditationen, dass die Krise nur eine
verborgene Seite des Wunders einer Erneuerung sei, zu idealisieren. Es
geht darum, konkret zu handeln, Grenzen zu ziehen, die auf beherzter
Intuition und klarem Erkennen von Interdependenzen beruhen. Ob aus
biblischer Ergriffenheit oder als Halacha der Ökologie, es geht nicht um
technische Haarspaltereien oder ideologische Projektionen, sondern um
ein Bewusstsein der -Verantwortung, das die Verhältnisse mit Phantasie
und Aktion verändert.

Menschenrecht war in der Geschichte des Bewusstseins zunächst
wahrscheinlich Frauenrecht, matriarchal, und dann sehr tiefgreifend
Ausbildung zum Vaterrecht, patriarchal - beide Elemente sind im Judentum
bezeugt. Wenn wir heute diesen ältesten Krieg der Menschheit zum Frieden

des Ganzen, des Menschenrechts, führen wollen, so ist der volle
Einbezug der jüdischen Frauen längstens Voraussetzung für die Zukunft
des Judentums: in Kultus, im Gemeindeleben, in der Kultur und Politik.
Das heisst dann nicht einfach formale Gleichberechtigung, wie sie ohnehin

vielerorts besteht, sondern Erweiterung des Bewusstseins, weil es um
einen anderen Stil, einen anderen Umgang geht, der weniger linear und
mehr kooperativer ist, und um die Bereitschaft, gegenseitige Ängste und
Schwächen zu einem gemeinsamen Vertrauen, Emuna, aufzubauen, die
kollektiv wirksam wird.

Denn es geht, drittens, um ein neues Bewusstsein, um eine Erweiterung

des Bewusstseins, geistig und körperlich, weil unser Leben längstens
in dieser Hinsicht verändert wurde. Die Entdeckungen von Einstein und
Freud, beide bewusste Juden, sind weit über sie hinausgegangen in eine
globale Verzweigung hinein. Für das Judentum bedeutet dies, das holisti-
sche Systemdenken der Naturwissenschaften und der Psychotherapien, als
ein Ausdruck von Leben, in die Tradition einzubringen - nicht, um sie

aufzulösen, sondern zu transformieren und zu erhalten. Denn damit wird
Tradition wiederum eine Quelle der Kraft, eine Energie, die diese Erweiterung

des Bewusstseins verankert.

Schliesslich kann angemerkt werden, dass dieses Bewusstsein, wo es
erweiterte Tradition ist, hinzielt: auf eine politische und gesellschaftliche
Beteiligung an der Arbeit für Frieden und Gerechtigkeit, auf eine Haltung
der Freude und Liebe. Es sind dies zutiefst und zuerst jüdische Paradigmen,

und sie mit anderen leben zu lernen, konkret und gemeinsam zu
fördern, heisst, mit aller entschiedenen Treue zum Judentum am Ganzen
der Welt teilzunehmen.

85


	Judentum ohne Halacha und Zionismus

