Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Judentum ohne Halacha und Zionismus

Autor: Birkhauser-Wolf, Mirjam / Brumlik, Micha / Meghnagi, David / Picard,
Jacques

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961434

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961434
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

1. Judentum als Religion:

Wie halten Sie es mit der Tradition?
Ist fiir Sie eine Gemeinde-Mitgliedschaft erstrebenswert?

Mirjam Birkhdiuser: Der Glaube — mit allen damit verbundenen
Zweifeln — stellt fir mich das wichtigste Element meiner jlidischen Identi-
tat dar. Mein Vater stammt aus einem nicht religiosen Elternhaus, meine
Mutter konvertierte vor ihrer Heirat, nachdem sie sich jahrelang mit dem
Judentum auseinandergesetzt hatte. Sie war es auch, die bei der an jedem
Freitagabend gefeierten Kabbalat Schabat neben dem Lichterziinden
auch den Segen iiber Wein und Brot sprach. Es war der Abend, an dem
jeweils die ganze Familie anwesend war, ein ausnehmend schones Erleb-
nis. Von den Festen wurden Pessach, Rosch Haschana, Jom Kippur,
Chanukka und Purim gefeiert. Die andern Feste waren mir vom Horensa-
gen und aus dem Religionsunterricht bekannt. Bereichernd wirkten die
vielen symbolischen Zeremonien, die zu den verschiedenen Festtagen ge-
horten. Die tiefen Inhalte und auch der heimliche Zauber haben bis heute
auf mich eine nachhaltige Wirkung. Das Mass, in dem ich mich an die
Gesetze, die Halacha, halte unterliegt einem stindigen Wandel. Fiir mich
ist es sehr wesentlich, dass die Religion lebendig bleibt. Heute stellen sich
fiir mich vollig neue Kaschrut-Fragen. Zum Beispiel: Ist Atomstrom ko-
scher? Welche Arten von Diingemitteln sind koscher?

Als Kind beinhaltete «jiidisch sein» vor allem Dinge, die ich nicht tun
oder die nicht zu mir «gehdren» sollten. Ich verbrachte hiufig die Wo-
chenenden bei einer nichtjiidischen Freundin und besuchte sonntags mit
ihr die «Kinderlehre» und spiter die Gottesdienste. Ich wusste nie, wie ich
mich verhalten sollte: Sollte ich mitsingen oder nicht, sollte ich beim
Gebet aufstehen oder nicht? Ich war sehr befangen. Erst spater wurde mir
klar, dass ich mit gutem Gewissen alle Psalmen héitte mitsingen kénnen,
dass die meisten Gebete aus den jldischen Gebeten teils wortlich tliber-
nommen worden sind.

Ich bin Gemeindemitglied, kann mich dort aber grosstenteils nicht
heimisch fiihlen. Ich teile weder die verbreiteten politischen Haltungen,
noch kann ich dort meine Religiositit als Frau so leben, wie ich mochte.
Deshalb lerne und feiere ich auch meist ausserhalb der Gemeinde in einer
Gruppe Gleichgesinnter: In unserer Chawurah (Freundeskreis) mit sechs
Familien, zumeist Mischehen, suchen wir neue Formen des Gottesdienstes
auf der Basis der jiidischen rituellen Tradition. In dieser Gruppe entsteht
durch ihre Geschlossenheit und zahlenmiissige Begrenztheit sehr viel zwi-

68



schenmenschliche und emotionale Intensitit. Dennoch denke ich. dass es
wichtig ist, innerhalb der Gemeinde fiir meine Ideale zu kimpfen, in der
Hoffnung, dass langsam etwas in Bewegung gesetzt wird. so dass auch
Leute, wie ich dort ihren Platz finden konnen.

Micha Brumlik.: Ich befinde mich in der paradoxen Situation, den
judischen Glauben fiir den Kern des Judentums zu halten und dennoch
nicht in der Lage und willens zu sein, gemass der orthodoxen Halacha zu
leben. Dies hat neben Griinden personlicher Bequemlichkeit vor allem
den Grund, dass ich die Autonomie der modernen Subjektivitit zutiefst
bejahe und daher eine Reihe halachischer Einschrinkungen (vor allem im
Kernbereich moderner Subjektivitit, nimlich im Bereich von Erotik und
Sexualitdt, von Partnerwahl und Familiengriindung etc.) aus prinzipiellen
Griinden ablehne. Mir ist durchaus bewusst, dass des Reformjudentum
seit rund zweihundert Jahren versucht, auf derlei Fragen Antworten zu
finden. Gleichwohl habe ich gegeniiber dem heutigen Reformjudentum
den Vorbehalt, sich allzusehr an Nebensichlichkeiten wie der Liturgiere-
form aufgerieben und sich insgesamt zu sehr am deutschen Kulturprote-
stantismus des neunzehnten Jahrhunderts orientiert zu haben.

Mich beschiftigt derzeit die Frage, ob ein bibelgliubiges, jedoch
nicht halachisches Judentum tiberhaupt eine Moglichkeit ist — ein bibelg-
laubiges Judentum freilich, das anders als die neologe Reform des neun-
zehnten Jahrhunderts an den zentralen Heilszusagen der Bibel (Erwih-
lung des Volkes Israel, des Samen Abrahams; Zuspruch des Landes Israel
und des Messias) festhilt und vor allem das Judentum nicht lediglich als
die Konfession des ethischen Monotheismus im Sinne Hermann Cohens
begreift.

Aus diesen Bemerkungen durfte deutlich geworden sein, dass meine
Konzeption des Judentums sehr stark von bestimmten Strémungen
jingerer jiidischer Religionsphilosophie auf der Linie Ludwig Stein-
heim/H.J. Schoeps sowie der dialektischen Theologie zumal Karl Barths
beeinflusst ist.

Die Klippe. an der sich all dies immer wieder bricht. sind die Forde-
rungen der Halacha. Sie stellen in ihrer, wenn auch oftmals interpretierten
Unbedingtheit jenes Korrektiv dar, das allzuleichtfiissigen und bequemen
theologischen Konstruktionen die Ziigel anlegt. Aber auch auf diesen
Einspruch kann ich nur mit dem Postulat nach einem theologischen Kon-
strukt antworten. Was meines Erachtens heute nottut, ist eine Theologie
des durch die Moderne im Ungehorsam gegentiber der Halacha lebenden
Juden. Erst vor einer solchen Theologie, die die Augen vor dem Gedan-
ken der Autonomie des modernen Menschen nicht verschliesst und gleich-
wohl Gottes Weisungen vom Sinai in ithrer Unbedingtheit auch ernst

69



nimmt und nicht vorschnell historistisch uminterpretiert, wie die Neologie
dies tat, liesse sich die Frage nach einem nicht mehr kulturalistischen,
konfessionalistischen Reformjudentum angemessen stellen.

David Meghnagi: (Uebersetzung M. Cunz): Ich bin in Tripolis/Li-
byen geboren und aufgewachsen. Von dort bin ich im Juli 1967 nach
einem Monat voller Bedrohungen und Angste ausgewandert. Die Ge-
schichte meiner Familie ist von drei Pogromen (1945, 1948, 1967) gezeich-
net. Sie hatten den vollstindigen Auszug der jlidischen Minderheit zur
Folge, welche zum grossten Teil nach Israel ausgewandert ist. Heute gibt
es in Libyen keine Juden mehr, die Synagogen wurden in Moscheen
umgewandelt und die Friedhofe sind verwiistet. Im Juni 1967 war ich
noch ein Junge. Ich ging bei einem alten Juden ein und aus, der ein
Liebhaber der Kabbala war. Von ihm habe ich die ersten Anfinge der
judischen Mystik mitbekommen. Er hiess Yacaqov Burbea und war von
Beruf Friseur. Die Kunden in seinem Laden waren Leute aus verschiede-
nen Schichten. Der eine kam, um sich die Haare schneiden zu lassen, der
andere, um einige Meinungen liber Raschi auszutauschen und wieder ein
anderer sogar, um den bosen Blick zu entfernen. Ich lebte in der Welt der
Uberlieferung des Judentums, obwohl ich mit der westlichen Kultur
schon Kontakte hatte. Ich besuchte namlich die italienische Schule, stu-
dierte Hebriisch. Zu Hause sprach ich Arabisch, von dem ich heute noch
umfassend Gebrauch mache.

So ging es bis zum Juni 1967, als Ereignisse, auf die ich keinen
Einfluss hatte, mein Leben umkrempelten und mich aus der Welt hinaus-
warfen, in der ich aufgewachsen und an die ich gewohnt war. Nach
Moses, dem Talmud, der Kabbala, Maimonides, Averroes und der mittel-
alterlichen Scholastik tauchten an meinem Horizont Marx, die Leiden-
schaft fiir die Politik, Piaget, Foucault, Keynes, Benjamin, Freud und
Scholem auf: in kurzer Zeit ein Sprung vom Mittelalter und seinen Frage-
stellungen in das Herz des zeitgendssischen Denkens! Wenn es im iiberlie-
ferten Universum des Judentums eine Gestalt gibt, auf die ich mich heute
beziehen kann, so ist es der sagenumwobene «Acher» (Elischa ben Ab-
uya)!, der aufgehort hatte zu glauben und die Gebote zu halten. Er blieb
gleichwohl in seinem Gefiihl der Zugehdrigkeit zum jiidischen Volk soli-
darisch und treu. Ich fiihle in mir die jiidische Geschichte als Teil des
menschlichen Pulses schlagen. Es ist das Gefiihl der Zugehorigkeit zu

1. «Acher», «der Andere»: Elischa ben Abuja, ein bekannter Mischnalehrer des 2.
Jahrhunderts, Freund und Altersgenosse Rabbi Akibas, wurde nach seinem Abfall
vom rabbinischen Judentum von seinen Zeitgenossen mit diesem Namen belegt.

70



einer symbolischen Ordnung, welche den einzelnen iibersteigt. Andererseits
aber setzt sie Grenzen individueller und verantwortlicher Entscheidung.

Jacques Picard: Jude sein heisst, die Welt bejahen, ohne an sie ver-
sklavt zu sein. Wir sind da, von Anfang an, um schopferisch und spontan
unterwegs zu bleiben, das heisst an der Zivilisation voll teilzuhaben, aber
kritisch liber das, was sie an modernen Go6tzen hervorbringt, hinauszuge-
hen und fiir die Verantwortung gegeniiber der Schopfung und die Wiirde
aller Kreatur einzustehen. Unterwegssein, Raum erkunden zielt auf Vol-
lendung, Heiligung der Zeit. Uber den zivilisatorischen Prozess hinaus,
der nur stets sich durch seine eigenen Wirkungen ersetzt, heisst Jude sein,
die Vergangenheit zu sehen, um sich heute zu bewihren. Den geschichtli-
chen Ereignissen die Erinnerung wahren, und den Geist, der sich daraus
mitteilt, als ein Gebot weiterreichen, bedeutet Tradition. Aber Tradition
ist immer in Gefahr, wie Religion iiberhaupt, zum Selbstzweck, engstir-
nig, eigenniitzig, ausschliessend zu werden. Erst dadurch, wie beides,
Kreativitit und Tradition, Spontaneitit und Geschichte, im Bewusstsein
des Ganzen aufeinander bezogen werden, entsteht im Judentum Zukunft.
Wie sie einst war, muss heute wieder darum gerungen werden, um die
Bindung zu stirken.

Wir spiiren und erkennen, wie die Neuzeit, mit ihren gesellschaftli-
chen und geistigen Umwilzungen, uns selbst verdndert und es noch viel
erheblicher tun wird. Was einmal wegweisend Aufbruch und Ordnung im
mittelalterlichen Judentum war, dann umziunte Erhaltung im Weiterge-
hen wurde, kann heute als Vorurteil oder Verstdrung wirken, bei jenen,
die die Herausforderung der Freiheit verdrdngen, wie bei jenen, die sich
aus der Tradition weg ins Vergessen fliichten. Die Tradition als lebendige
Kraft aber bringt, wie alles Schopferische, in ihrer Entfaltung unbefangen
den Widerspruch hervor, und das nicht erst heute, sondern bereits in
ihrem Ursprung selbst. Was auf dem Boden der Tora, in der Botschaft
der Propheten, aus dem Mund der talmudischen Weisen, als Stammeln
der Mystiker, uns Heutigen in sich geschlossen gedacht vorkommt und
scheinbar einheitlich sich kundtut, war in seinem Grunde bunt, mannig-
faltig und ereignisvoll: also widerspruchsreich nach vorne angelegt. Deswe-
gen ist Tradition einmal Wahrung durch treue Uberlieferung und dann
kreative Veridnderung zum anderen. Jedoch sie fundamentalistisch zu
vereinnahmen oder umgekehrt, im Gefiihl der modernen Vereinzelung,
abzulehnen, hiesse beidenfalls die psychischen Verletzungen in den Rang
einer Ideologie erheben. Der Zaun der Tradition ist wohl erhaltende
Trennungslinie, aber zugleich und erst recht ein Prozess der Vermittlung.
In dieser doppelten Funktion, als lebendige Quelle der Kraft, erlaubt sie,

71



in die Weite zu gehen und die Wiirde jedes Menschen auf der Hohe der
Menschenrechte zu aktualisieren.

Freilich wiren Individuation und Individualismus nur blosse Selbst-
spiegelung und Egoismus, wenn nicht der Austausch und die Solidaritit
angestrebt wiirden: durch die Teilnahme in der Gemeinschaft, die ihrer-
seits nur durch Offenheit die Tradition lebendig erhalten kann. Die Soli-
daritit mit dem Erbe ist ohne Austausch, ohne Dialog mit der jlidischen
Gemeinschaft nicht moglich, was, andersherum gesagt, nicht meint, dass
es Aufgabe der Gemeinde wiire, gebrauchsfertiges Judentum zum Kon-
sum anzubieten, an dem Kreativitit nur ersticken miisste. Wie es Franz
Rosenzweig formulierte, Judentum ist nicht Tradition, ist nicht Gesetz,
sondern schafft Gesetz, kreiert Tradition. Und damit ist es wesentlich
Entdeckung, in uns, um uns, hier und jetzt: vom Leben ausgehend auf den
Ursprung hin.

2. Israel

Wie soll sich das Verhiltnis Diasporajudentum/Israel entwickeln?
Was sind mogliche Grenzen einer Kritik an Israel?

Mirjam Birkhduser: Es wird fiir uns Diasporajuden immer schwierig
sein, unsere Identitit zu finden. Israel ist aus diesem Prozess nicht mehr
wegzudenken. Vor allem beschiftigt mich, wie die urspriingliche religiose
Idee von «Zion» mehr und mehr einem gewohnlichen Nationalismus Platz
gemacht hat, im Besonderen seit der Staat Israel real existiert. Fiir mich
ist das Verhiltnis zu Israel vergleichbar mit der Bezichung zu Eltern und
Geschwistern. Beim Erwachsenwerden 16se ich mich von den Eltern und
Geschwistern, distanziere mich und erhalte einen neuen Blickwinkel der
Dinge. Ich werde kritisch. Ahnlich ergeht es mir mit Israel. Ich nehme
Anteil am dortigen Geschehen, verspiire eine Verbundenheit und reagiere
entsprechend emotional: Einmal fiihle ich mich Israel ganz nahe, dann
wieder fern. Nahe kann fiir mich soweit gehen, dass ich mich mit Israel
identifiziere, aber auch, dass ich mich kritisch mit diesem Land auseinan-
dersetze. Fern heisst, dass ich mich von ihm distanziere, vor ithm ver-
schliesse und es teils verdrange. Ich setze mich immer wieder mit Israel
auseinander, unterstiitze Krifte, die mir entsprechen und kritisiere Dinge,
die mich abstossen, die andere Menschen und mich verletzen. Mir ist
bewusst, dass sowohl das Unterstiitzen, als auch die Kritik in ihrer Ausle-
gung missbraucht werden konnen, und dennoch denke ich, dass es wichtig
ist zu handeln, wenn ich es fur richtig halte, aus meiner Betroffenheit
heraus.

2



Micha Brumlik: Grenzen und Moglichkeiten einer Kritik von Dia-
sporajuden an Israel werden sich daran bemessen, welches Verhiltnis wir
Diasporajuden zum 1948 gegriindeten Staat Israel finden. Ausser Zweifel
steht fiir mich die zentrale Bedeutung von Erez Israel als des Zuspruchs
Gottes an das Volk Israel, als Unterpfand seiner Treue — einer Treue, die
trotz des Ungehorsams des Volkes immer wieder bewihrt wird. Das heisst
umgekehrt, dass das Land Israel weder der Ursprung noch der Besitz der
Juden ist. Theologisch gesehen, wird ihnen dieses Land unter bestimmten
Bedingungen — der Einhaltung der Halacha und der Toleranz gegeniiber
Fremden und Beisassen tiberlassen. Franz Rosenzweig hat das Problem
im «Stern der Erlosung» folgendermassen formuliert: «Und darum wird
thm [dem jldischen Volk, M.B.] sogar, wenn es daheim ist, wiederum
anders als allen Volkern der Erde, dies volle Eigentum der Heimat bestrit-
ten: es selbst ist nur ein Fremdling und Beisass in seinem Lande; «mein ist
das Land» sagt ihm Gott; die Heiligkeit des Landes entriickte das Land
seinem unbefangenen Zugriff, solange es zugreifen konnte; sie steigert
seine Sehnsucht nach dem Verlorenen ins Unendliche und ldsst sich hin-
fiirder in keinem anderen Land mehr ganz heimisch werden». Vor diesem
Hintergrund ist die Griindung des Staates von 1948 als einer der vielen
Versuche von Juden zu bewerten, im Lande Israel heimisch zu werden
und seine Existenz dort zu sichern. Historisch-biblisch lisst sich zeigen,
dass Erez Israel und Medinat Israel niemals — oder doch hochst selten —
deckungsgleich waren. Mehr noch, die Existenz von Juden bedurfte nur in
den seltensten Fillen eines souveridnen Staates. Sogar Esra, der als der
Begriinder des nachexilischen, normativen Judentums angesehen werden
kann, war letzten Endes nicht mehr als ein Beamter des persischen
Konigs. Mit anderen Worten: Es kann flir Juden keine prinzipielle Befiir-
wortung eines souveranen Nationalstaats geben. Allenfalls stellt sich die
Frage nach dem Fiir und Wider eines Judenstaates als eine Frage politi-
scher Opportunitit.

Unter Beriicksichtigung dieser Uberlegungen méchte ich nun freilich
einrdumen, dass wir Diasporajuden — zumal in Deutschland und bei aller
Sympathie mit dem vertriebenen und geschundenen paléstinensischen
Volk — nur sehr begrenzt dazu in der Lage sind, die Politiken des Staates
Israel vom Gesichtspunkt eines jiidischen Universalismus zu kritisieren.
Zum ersten ist zuzugeben, dass wir kritischen Diasporajuden, die wir
nicht in Israel leben, die Folgen unserer Kritik nicht auszutragen haben,
was unsere Ernsthaftigkeit und das Gewicht unserer Argumente schma-
lert. Zweitens ist einzurdumen, dass der Staat Israel eben auch das Asyl
einer Reihe von Uberlebenden der Schoah geworden ist und auch heute
noch fiir Uberlebende der Schoah — wenn auch nicht ganz angemessen —
der zentrale Inhalt ihres jlidischen Lebens ist. Dies verpflichtet uns aus

73



Solidaritit mit den Uberlebenden der Schoah zu einer dusserst behutsa-
men Kritik. Drittens ist speziell aus der Perspektive der Bundesrepublik
Deutschland darauf hinzuweisen, dass jeder noch so gut gemeinte und
vielleicht begriindete Antizionismus zumindest hierzulande nach langen
Phasen des offentlichen Antizionismus dazu gefiihrt, mich zu dieser Pro-
blematik kaum noch 6ffentlich zu dussern.

David Meghnagi: Eines der Zeichen der zionistischen Bewegung war
die «Normalisierung» der Lage der Juden. Das jiidische Volk sollte
«gleich» werden wie die anderen Volker. Es sollte ein Land bekommen,
einen Staat aufbauen und das Brandmal der Schmach und der Unter-
driickung sollte ihm genommen werden. Was den zionistischen Weg ein-
malig macht ist die Tatsache, dass sich die jidische Emanzipation anders-
wo verwirklichen musste als an dem Ort, wo Juden jahrhundertelang
gelebt und von einer andern Zukunft getraumt hatten. Die Zionisten
setzten ihre Hoffnungen auf die Idee der Riickkehr, einen neuen Exodus,
zunichst vereinzelt und dann klar und kréftig. In alledem lag fiir das
demokratische Bewusstsein etwas Grossartiges und gleichzeitig Skanda-
16ses. Dieses sah sich in Frage gestellt in dem, was ihm am heiligsten war:
nidmlich die Illusion, das jiidische Problem werde mit dem Fortschritt von
selbst seine Losung finden. So gesehen klang der Zionismus wie ein Akt
des Misstrauens. Als solcher wurde er auch von jiidischen Revolutioniren
oder assimilatorischen Stromungen selbst angesehen und Kritisiert, mit
welchen er tibrigens in mehr als nur einem Punkt auch iibereinstimmte.
Die Antworten, die aus dem Judentum hervorgingen, hatten alle ihren
Wert: es waren rationale Versuche einer Situation zu begegnen, die man
als Grenze des «normal» Zumutbaren ansah. Niemand, nicht einmal die
hellsichtigsten Kassandren dieses Jahrhunderts, waren in der Lage, sich
das Bose als Banalitit und den Mord als von den Leidenschaften losgelo-
sten Plan auszudenken. Heute wissen wir, wie berechtigt das Misstrauen
und wie illusorisch die Hoffnung auf die «Normalitit» der christlichen
Volker war. Jene Hoffnung wurde durch Hitler zunichte gemacht. Stalin
hat das Werk auf einer andern Ebene vollendet. Die Tragodie des Nazis-
mus findet jetzt eine diistere Fortsetzung im Konflikt, der seit beinahe
einem Jahrhundert die Aspirationen der zionistischen Bewegung und jene
des arabischen Nationalismus und der nationalen Rechte des paldstinensi-
schen Volkes einander entgegensetzt. Es ist die Pflicht jedes einzelnen
dafiir zu arbeiten, damit aus jener Katastrophe nicht neue Tragddien
entstehen. Dies gilt insbesondere fiir uns Juden, die wir direkt in diesen
Konflikt verwickelt sind. Die Angst, ein Koder der Antisemiten zu wer-
den, sollte dieses Bemiihen nicht lihmen. Dieses sollte im Gegenteil einem
Friedensplan dienen, der auf der gegenseitigen Anerkennung und auf

74



einer Wiedergutmachung des erlittenen Unrechts beruht. Uberdies gilt es,
die Wachsamkeit sowohl gegentliber dem Antisemitismus alter Spielart als
auch gegentiber dem neuen Antisemitismus zu erhohen, der sich an der
Spirale des Nahostkonflikts ndhrt. Der Kampf muss an beiden Fronten
gefiihrt werden und ohne Nachgeben irgendwelcher Art auf der Ebene der
Prinzipien.

Jacques Picard: Grenzen einer Kritik? Ich finde mich in der Situa-
tion, iiber mein Judentum in einem Rahmen zu schreiben, der gestern
noch seiner Missionierung diente und heute fiir das gegenseitige Verstind-
nis wirbt. (Judaica! m.c.). Mag auch dies nicht vergleichbar und unange-
messen zur Frage sein, so ldsst es deutlich werden, was Kritik an Israel
zunachst voraussetzt, namlich die tiefe Liebe zum Judentum, die eine
kritische Teilnahme notwendig macht. Diese Liebe ist der Massstab fiir
meine eigenen Worte, und ich vermisse ihn oft genug, wenn von links bis
rechts das Nahostproblem dialektisch in Vereinnahmungen und Verdrin-
gungen zersetzt wird. Ich weiss mich weit entfernt von den Jubilierzioni-
sten, die hier auf gepackten Koffern stillsitzend ihren Monopolanspruch
auf die Geschichte durch Medienkonsum unter Beweis stellen. Ich fiihle
mich auch keineswegs als «Antizionist» oder «Nachzionist», der mit sol-
cher Begrifflichkeit ein Identitatsvakuum ausfiillen miisste.

Ich sehe kein Entweder-Oder in der jiidischen Erfahrung, sondern ein
Entweder-Und-Oder,wie es Hermann Levin Goldschmidt so paradox wahr
ausdriickt, den fruchtbaren Wechsel von sich gleichzeitig widersprechen-
den Ganzen. Wir haben heute das israelische Judentum, das sich national
als staatliches Zentrum gentigt, und das amerikanische Judentum, mit
seiner experimentellen und vielgestaltigen Vitalitdt. Europa, von dem bei-
de Tendenzen ausgingen, muss heute, als européisches Judentum, sich als
eine bewusste Mitte zwischen diesen Brennpunkten wiederfinden, ohne
das eine gegen das andere auszuspielen, bzw. sich ausspielen zu lassen.

Babylon war fiir die Juden der Antike, zur Zeit des zweiten jiidischen
Staates, gewissermassen wie Amerika flr die Juden der Neuzeit ein Land,
das ihnen viele Moglichkeiten bot, das palédstinische Judentum war da-
mals eine zahlenméssige Minderheit von hoher geistiger Bedeutung. Die
Fruchtbarkeit dieser beiden Pole erkennen wir heute ebenso wie die Tatsa-
che, dass die Ausstrahlung verschiedener kultureller Zentren, des sephar-
dischen und aschkenasischen im Mittelalter, dann der west- und osteuro-
pdischen in neuerer Zeit, den Reichtum und das Uberleben, als Bewah-
rung und Erneuerung, bedingte. Das Leuchtfeuer des Talmud, das dabei
die wandernden Juden iiber alle Trennungen miteinander vereinte, ver-
glithte freilich zusehends, aber das Abenteuer des Geistes ist weiterhin
Auftrag zur Verwirklichung schopferischer Qualitdt. Das Wort «Dia-

43



spora» bedeutet nicht Demiitigung oder Unfruchtbarkeit, wie dies in der
galut jetzt die sowjetischen Juden wieder erleiden miissen. Die diaspore,
die vielsamige Kapsel der in Israel seit alters her heimischen Wolfsmilch,
zerstreut thren Samen mit dem Wind in alle Richtungen, und sie bliiht
heute in einigen Unterarten fast tiberall auf der Welt. Die Diaspora war
auch eine Verbannung ins Uberleben, was heute als eine Bewdhrung in der
Freiheit zu verstehen ist. Dies gilt fiir Israel erst recht, dass auf dem Boden
einer vieltausendjiahrigen Geschichte und kulturellen Vielfalt seine Bezie-
hungen zum Weltjudentum, zur Mehrheit der Juden weltweit, gestalten
lernen muss, in einem tieferen Sinn als eine Beziehung zu sich selbst.
Umgekehrt haben wir kritisch zu verstehen, warum die Israelis so sind,
wie sie sind, warum sie sich, angesichts des Verrats durch diese Welt, nur
noch auf ihre eigene Stidrke und sonst nichts verlassen wollen. Daraus
kann ich nur folgern, dass wir hier unsere eigene Vitalitit, ein lebendiges
Judentum, mit Vielfalt und Ausstrahlung entfalten lernen.

So wenig etwa ultra-orthodoxe oder ultra-spirituelle Haltungen genti-
gen konnen, scheint weder eine zionistische oder universale Exklusivitit
im Sinne eines Monopols dienbar. Israel hat das jlidische Leben, im Sinn
seiner nationalen Gewissheit weltweit gestirkt und zugleich in eine globa-
le Verantwortung gestellt, die eine innere Herausforderung ist. «Samm-
lung» oder «Alijjah» sind wohl auch national, aber dadurch und zunichst
universal zu sehen: als schopferischer Aufstieg in einer ungewissen Zeit
und bedrohten Welt, die, ganz im Sinn von Klal Israel und Schalom alenu,
nach der Mitarbeit fiir Frieden und Gerechtigkeit weltweit verlangt, nach
einem Bewusstsein, das uns und die Welt am Leben erhilt.

3. Schoah

Gehort das Ereignis Schoah zu Ihrer Identitéitsfindung?

Mirjam Birkhduser: Als erstes kommt mir das Grauen in den Sinn,
all das Schreckliche, fiir mich nicht Fassbare, dann aber auch Fragen wie:
Warum bin ich da? Wie haben meine Eltern tiberlebt? Die Spannung
zwischen der Angst, so etwas konne wieder geschehen, und der Zuver-
sicht, so etwas konne nicht wieder vorkommen — zwischen diesen Polen
bewege ich mich. Die stetige Wiederholung in der Geschichte bis hin zur
Schoah bereiten mir Angst. Der Gedanke, Opfer dieses Irrationalismus zu
werden, lahmt mich einerseits, andrerseits vermute und hoffe ich, dass

76



mein Verhalten potentielle Verfolger beeinflusst. Indem mit meine Ander-
sartigkeit (nicht nur bezlglich der jlidischen Identitdt) bewusst ist, und ich
das Fremde sehen und zulassen kann, hoffe ich, weniger Aggressionen
auszuldsen. Jiidische Identitit ohne judische Geschichte, und da gehort
Schoah eindeutig dazu, ist fiir mich nicht denkbar.

Micha Brumlik: Das Ereignis der Schoah gehort zu meiner Identitéts-
findung, wenngleich nicht zu meiner Identitdtspragung. Gliicklicherweise
ist es meinen Eltern gelungen, bis spitestens 1938 Deutschland verlassen
zu haben und auch spiter den nationalsozialistischen Verfolgungen zu-
mindest soweit zu entgehen, dass sie in keinem KZ waren. Freilich wurde
ein grosser Teil der Familie meiner Mutter in Polen vergast, was sie
schwermiitig machte und sie nie dariiber hinwegfinden liess, nach dem
Kriege nach Deutschland zuriickgekehrt zu sein. Die nationaljlidische,
zionistische Ausrichtung meines Elternhauses, meine Sozialisation in der
zionistischen Jugendbewegung blendeten die Auseinandersetzung mit der
Schoah weitgehendst aus. Erst nach meiner Riickkehr aus Israel — wo ich
nach dem Abitur zwei Jahre lang gelebt hatte — begann ich mich — zu-
nichst sehr allméhlich — ernsthaft mit der Schoah auseinanderzusetzen.
Es waren vor allem die Begegnungen mit Einzelnen, mit édlteren Juden,
aber auch mit Freundinnen und Freunden, deren Eltern die Vernichtungs-
lager tberlebt hatten, die mich auf die psychischen Versehrungen und
Verwiistungen aufmerksam werden liess, die die Schoah auch unter Juden
meiner Generation hinterliess. Es dauerte Jahre, bis ich dazu in der Lage
war, einzusehen, von welcher Tragweite derlei Erfahrungen sind. Nach
langen inneren Widerstinden habe ich dann gelernt, diesen Umstand
anzuerkennen. Ich weiss, dass es bisweilen etwas zwanghaft wirkt, wenn
Juden meiner Generation in politischen und kulturellen Diskussionen der
Bundesrepublik immer wieder gleichsam als Wichter der Erinnerung auf-
treten — trotzdem sehe ich hierzu keine Alternative. Der Kampf um die
Erinnerung, der hierzulande spitestens seit dem obszonen Ritual von
Kohl und Reagan in Bitburg und Bergen-Belsen im Jahre 1985 tobt,
fordert uns Juden aus Treue zum Schicksal unseres Volkes und um der
Wabhrheit willen immer wieder dazu auf, an den industriellen Massenmord
und die Verwiistungen, die er sowohl unter den Juden — aber eben auch in
der politischen Kultur des Staates in dem wir leben — der Bundesrepublik
Deutschland - hinterlassen hat, zu erinnern. Das ist oft ldstig, wird bis-
weilen langweilig, ldsst Gefiihle der Resignation und des Ekels aufkom-
men, flihrt zu Bornierungen und Verblodungen und ist dennoch unauf-
gebbar. Insofern glaube ich sagen zu konnen, dass die Auseinanderset-
zung mit der Schoah meine Identitit um so stirker prigt, je élter ich
werde.

77



David Meghnagi: Die durch den Nazismus bewirkten Zerstorungen
haben die Begriffe in der Diskussion tiber die jiidische Frage verdndert. In
diesem Jahrhundert haben sich Tatsachen eingestellt, die jedes Vorstel-
lungsvermogen tbersteigen. Die Realitdt hat sogar die perverseste Phan-
tasie iberrundet. Mit diesem schrecklichen Problem muss sich das zeitge-
nossische Bewusstsein mit ungleichen Waffen auseinandersetzen. Die Be-
griffe in der Diskussion liber menschliche Verantwortung sind verwan-
delt. Ein Abgrund hat sich aufgetan, den man bisweilen gerne wieder
schliessen und verdriangen mochte. Die Juden als hauptsichlichstes Opfer
nehmen darin einen besonderen Platz ein, ohne die andern Opfer, Zigeu-
ner und andere Minderheiten, zu vergessen; es ist nicht anders moglich.
Ob sie es wollen oder nicht: die Juden werden wieder zum Symbol, mit
allem, was dies an Tduschendem und Irrationalem mit sich bringt, und
zwar in dem Moment, in dem das Symbol zum Ersatz fur wirkliche
Personen wird. Ich glaube, dass ein Grossteil der Leidenschaftlichkeit, mit
der die Probleme des Nahen Ostens behandelt werden, von diesem Ein-
schnitt herriihrt. Andererseits ist die Schuld, welche das Gewissen der
europdischen Volker, insbesondere des deutschen Volkes, auf das eine
einmalige Verantwortlichkeit fillt, bedriickt, unertraglich. Die Versu-
chung, ihr zu entflichen, ist gross. Nachdem der Jude mit und ohne seinen
Willen in ein Symbol umgewandelt ist, furchtet er nun, dass man sagt,
andere Tragodien hitten sich zu den alten hinzugesellt und andere Unge-
rechtigkeiten verlangten gleiches Gehor wie die jidische Tragodie. Er
fiirchtet sich davor, weil das Ideal, das man in der Nachkriegszeit aus ihm
gemacht hat, auf ihn zuriickfallen konnte wie ein Bumerang. (Ganz zu
schweigen vom staatlichen, als Antizionismus maskierten Antisemitismus
in der UdSSR). Ist im tiibrigen nicht kiirzlich inbezug auf Israel geschrie-
ben worden, «die Opfer von gestern seien die Schlichter von heute»
geworden, mit der Absicht, die Tragddien von gestern mit denen von
heute ohne Differenzierung gleichzusetzen und damit im Bewusstsein aus-
zuldschen? So geschieht es, dass der Jude sich gezwungen sieht, die Ein-
maligkeit der Erfahrung des Genozids zu verteidigen, auch wenn er sich
der damit verbundenen Gefahr bewusst ist. Er muss damit im unlosbar-
sten aller Widerspriiche leben: er muss gegen die Verfilschungen kidmp-
fen, die aus der Verwirrung zwischen Symbol und Wirklichkeit stammen,
und gleichzeitig muss er die Wirklichkeit jener Symbole lebendig erhalten,
aus denen sein Identitdtsprinzip Leben bezieht. Oft wird dies unterschitzt,
aber die Erfahrung des Genozids, ist eine Stauung, die sich in jedem
Lebensbereich auswirkt: jede Aussage erscheint im Blick auf die Aufgabe
ungeniligend und unangemessen. Es gibt heute keinen Propheten, der
trosten konnte. Das Volk der Hoffnung hat die Erfahrung gemacht, wel-
che, mehr als jede andere Erfahrung, die Idee der Hoffnung selbst zunich-

78



te macht. Nicht einmal die Geburt des Staates Israel kann als Trost
angeschen werden. Die Redeweise der Rabbiner, «Gott habe sein Volk
auf die Probe gestellt», ist, ernstgenommen, die tibelste aller Gottesliste-
rungen. Wenn dann religiose Erkldrungen gar noch von aussen kommen,
sind sie reine Beleidigung und Messerstiche ins lebendige Fleisch!

Jacques Picard: Die Katastrophe von Auschwitz, je nach Intention
und Erinnerungsbezug, «schoa», «hurban» oder holocaust genannt, liegt
hinter uns, ihre Folgen aber vor uns. Dieses Ereignis gehort nicht (wie die
Frage unterstellt) zu meiner Identititsfindung, weil es lingstens schon
Teil der jidischen Erfahrung ist. So wenig ich mir gestatte, den Antisemi-
tismus zu einer willkommenen Grosse meiner Identitdt zu machen, ohne
allerdings seine Gefahren zu unterschitzen, kann ich aus dem Leiden von
Auschwitz kein intellektuelles Karnevalskleid schneidern, indem ich mir,
ob als Anhidnger oder Gegner der Erinnerung, diese Toten niitzlich ma-
che. Ich lehne es ab, das Gedéachtnis daran den Erfordernissen und Affi-
ren der Gegenwart unterzuordnen, das Leiden sprachlich zu normalisie-
ren und fiir die Zukunft irgendeiner Sache nutzbar zu machen. Was mir
bleibt: Erinnerungsmaterial zusammentragen; dann den Abglanz des
Schmerzes ertragen, dass die Menschen, welche die Inspiration des Juden-
tums verkorperten, heute und hier fehlen; und schliesslich von ihnen
lernen, ihnen zuhoren, um es weiterzureichen. Aber damit hebt die Deu-
tung an, und die Fragen, wie sich unser Leben als Auftrag darin entspre-
chen will.

Um nur zwei von zahlreichen Deutungen zu nennen, Margarete Sus-
man , die in Hiob das kollektive Schicksal des jiidischen Volkes in Ausch-
witz erkannte, oder Abraham Joshua Heschel, der gegen die Erniedrigung
durch Macht betete und mit den Schwarzen der amerikanischen Biirger-
rechtsbewegung auf die Strasse ging. Beide sahen das jlidische Schicksal
als Symbol der Lage der Menschheit iiberhaupt und dadurch in seiner
Einzigartigkeit. Aber was konnen wir daraus lernen? Einmal, dass wir fiir
die Durchsetzung der Menschenrechte nicht nur beten, von der Abschaf-
fung des Imperialismus, der Folter, der geistigen und materiellen Ausbeu-
tung nicht nur reden konnen, sondern von daher im einzelnen handeln
mussen. Dann, dass das Leiden von den Nichtbetroffenen oft iibersehen
wird: was gingen die Juden den Papst, die britische Regierung oder den
schweizerischen Bundesrat denn an? Und schliesslich, dass Schoa nur mit
Hilfe von industrieller Technik, die Gaskammern und Atombomben er-
moglicht, realisiert und als Schreibtischakt kommandiert wurde, als eine
Art selbsttiatiger Prozess unter Zustimmung eines schweigenden Kollek-
tivs. Das alles sind aktuelle Fragen, die den Juden, je rreuer er oder sie
dem Judentum ist, geradezu in ein deutliches Engagement fiir Fliichtlinge,

79



atomare Bedrohung und Friedensprozess, Abriistung und 6kologisches
Handeln treiben miisste.

Freilich betone ich: je treuer wir uns dabei selbst sind und dadurch
wieder werden. Einmal wegen der Usurpation des Ereignis Schoa, wenn es
irgendwem als Objekt fiir niitzliche Geschichtsverwertung erscheint; dann
durch den zynischen Gebrauch, wenn, wie in der Gleichsetzung von Zio-
nismus und Rassismus, aber auch in Waffengeschaften mit Folterdiktatu-
ren, ob von jiidischer oder nichtjiidischer Seite her, dieses Ereignis mittel-
bar abgewertet wird. Ich sage dies nicht als Anspruch, zumal solcher
Anspruch von nichtjiidischer Seite mit Aufdringlichkeit oft genug daher-
kommt, sondern als Auftrag an uns selbst, weil Erinnerung allein nicht
genligt und erst im Versuch, eine Wiederholung zu vermeiden, sinnvoll ist.

4. Gesellschaftskritik

Welche Unterschiede gibt es zwischen Ihnen und einem nichtjiidischen Intel-
lektuellen?

Empfinden Sie einen Gegensatz zwischen der dominanten Kultur im Staat
Thres Wohnorts und Threm Judentum?

Mirjam Birkhduser: Mein Denken ist durch die Angehorigkeit zu
einer Minoritdt gepriagt. Daraus entsteht in mir manchmal das Gefiihl, ich
miisse mich mehr als andere bewihren. (Ahnliche Gefiihle kenne ich auch
als Frau). Die ethischen Werte, die in der Schweiz gelten, sind vom Chri-
stentum gepragt und hidufig im Jidischen verwurzelt, so dass ich mich
hier heimisch fiihle.

Micha Brumlik: Als jidischer Intellektueller unterscheide ich mich
hierzulande zunichst dadurch von anderen, dass ich dem Volk, unter dem
ich lebe, nimlich dem deutschen Volk, nicht zugehore. Nun ist bei Intel-
lektuellen das Gefiihl des Nichtdazugehorens ohnehin Kkonstitutiv —
gleichwohl empfinde ich auch wunter lauter nicht dazugehoérigen, der
Mehrheitskultur fremd oder feindlich gegeniiberstehenden deutschen In-
tellektuellen nicht selten Fremdheit.

Ich stelle — wiahrend ich dies bedenke — verwundert fest, dass dies nur
mit Einschriankungen gilt: ndmlich fiir jene Gruppen von Intellektuellen,
mit denen ich mich in allgemein politischen Auseinandersetzungen befin-
de-und stiinden wir auch auf der gleichen Seite!

Dieses Gefiihl stellt sich bei jenen Intellektuellen nicht ein, mit denen

80



ich im akademischen Bereich seit Jahren gedeihlich zusammenarbeite und
wo ich nicht als Jude, sondern doch in erster Linie als kompetenter Kolle-
ge wahrgenommen werde. Die gemeinsame Leidenschaft fir die wissen-
schaftliche Sache zehrt die existenziellen Differenzen auf. Dies scheint im
Bereich von Offentlichkeit und Politik nicht moglich zu sein.

Ansonsten weiss ich, dass sich bei mir ein «jlidisches» Streben nach
Gerechtigkeit auf paradoxe Weise mit einer selbstverstindlichen Zunei-
gung, nein Priagung, durch die deutsche Kultur verbindet. Ich empfinde
dies weder als Gegensatz, noch leide ich hieran. Ich bin ein jidischer
Intellektueller deutscher Kultur, ein Umstand, an dem sich nichts mehr
andern ldsst und der auch nicht schlimm ist. Es war die hermeneutische
Philosophie, die mich gelehrt hat, mit den Vorgegebenheiten unter denen
wir die werden, die wir schliesslich sind, zu leben; ja gelassen und frucht-
bar auszukommen.

Gewiss — es gibt Elemente der deutschen Kultur, denen ich in einer
Art Hassliebe verbunden bin — der Romantik und dem Irrationalismus;
die ich in der Tat fiir einen Teil der deutschen Misere und damit auch fiir
den Nationalsozialismus verantwortlich mache. Diese Elemente durch
Aufklarung zu benennen und damit unschidlich zu machen — nicht etwa
sie zu beerben und von «links» her dnzuelgnen — mache ich mir zur
Aufgabe. Und dennoch bleibe ich von ihnen in einer nicht ndher zu
beschreibenden Weise fasziniert. Ich habe fiir mich die Formel gefunden,
dass es sich dabei um anregende Gifte handelt, die, mit Mass genossen,
durchaus produktiv wirken konnen.

David Meghnagi: In meinen Kindheitserinnerungen gibt es eine
Phantasie: eine Synagoge, eine Moschee und eine Kirche, dazwischen ein
gemeinsamer Fussballplatz, auf dem die Kinder sich begegnen und spielen
konnen. Es war eine naive Phantasie, hervorgewachsen aus der Tiefe als
Reaktion auf meine Lebensumstinde. Im Grunde bin ich an jene Phanta-
sie gebunden geblieben, wenn auch die Form, sie auszudriicken, geindert
hat. Meine Existenz als Jude wire unvorstellbar und undenkbar ohne den
Nichtjuden. Die jiidische Kultur ist von Anfang an von der Begegnung
mit dem andern gekennzeichnet: in Aegypten, in der Wiiste, in der Dia-
spora, in Babylon, im Spanien der Mauren und in Mitteleuropa. Diejeni-
gen, welche sich den Mythos der jlidischen Nachkommenschaft zu eigen
machen, stellen sich in einen mythischen Rahmen, der lediglich die regres-
siven Aspekte der Zivilisationen karikaturhaft nachahmt, welche die Ju-
den wihrend Jahrhunderten bedriickt haben. Es ist librigens genau diese
jidische Besonderheit (ndmlich die Begegnung mit dem andern), welche
der jlidischen Botschaft Leben und Aktualitit verleiht und das grosse
Interesse an ihr erkldrt. Die Welt von heute hat die Begegnung mit

81



dem andern nétig, die Uberwindung des Monologs, um einen Ausweg aus
der Krise zu finden.

Jacques Picard: Wir kennen das: Korperliche Selbstakzeptierung,
Gespiir und Intuition der Sinne erweitern einen richtigeren Gebrauch des
Kopfes, und ein denkender Kopf durchschaut die romantischen Projektio-
nen der Gefiihlsschwelgerei. Wir kennen das auch ganz anders: Men-
schen, Gruppen als auch Nationen werden in gute und schlechte Teile
aufgespalten, und in dieser Abladung verdringten Wiederspruchs sind sie
willkommene Abkiirzungen fiir eine manichiische Weltansicht. Ob es sich
um Frauen, Juden, Zionisten und Marxisten handelt, oder um den alltéig-
lichen Umgang, lautet die Frage dieser negativen Romantik: Warum
rimpfen so zahlreiche Intellektuelle die Nase und kriechen den Mustern,
die sie kritisch analysieren, auf den Leim, wenn es sich um Juden und
Judentum als ihrem Gegeniiber handelt? Warum brauchen viele Juden,
die eine gewisse schweizerische Neutralitit so enorm verinnerlicht haben,
den Antisemitismus — der real nicht erst seit dem historischen Versagen
der Schweiz im 2. Weltkrieg existiert — als Wundmal, um sich wieder erst
spliren zu konnen?

Aber bleiben wir bei der Selbstakzeptierung und formulieren wir den
Widerspruch als fruchtbares Ja zu beiden Teilen. Ich bin Jude, und ich bin
Schweizer. Ich arbeite an denselben Aufgaben mit, vor die sich alle Juden
in der Welt gestellt sehen, und ich bin mit der Schweiz und ihrer Kultu-
renvielfalt verbunden. Ich bin in beiden Bereichen geistig verwurzelt, und
dies kritisch, weil ich mich dem Leben verpflichtet empfinde, das auf den
ganzen Menschen gerichtet ist. Ich sehe die Verschiedenheit und vor allem
unaufhebbare Gegensitzlichkeit aus dem Blick des Aufbruchs, des Ver-
trauens, und nicht der Verzerrung des Fremden aus Angst und Schuldge-
fiihl. Es ist eine schwierige, miithevolle, befreiende Aufgabe, bei sich selbst
beginnend, zum anderen hin, Ndhe und Distanz herzustellen. Die vielge-
rihmte, so oft verschméhte «Begegnung» ist nicht ein konturloses Wischi-
waschi, aber immer Wagnis. Alle Entfaltung bringt die «Wege Gottes»
zum Ausdruck, solange (jidisch gedacht und empfunden) sich der
Mensch in seiner Gottes-Ebenbildlichkeit, mdnnlich und weiblich geschaf-
fen, nicht mit Dem verwechselt, das nichts Abzubildendem gleicht. Unter
diesem Zeichen war der Aufbruch Abrahams mit Sara ins Unbekannte ein
schopferischer Akt in der Zeit und dem Raum, in welche er sich hinein
entfaltete; und das Ereignis des brennenden Dornbusches findet mitten in
der Wiiste statt, nirgends und tberall, ein Ort, von dem es heisst, sein
Boden sei heilig.

Daher weiss ich mich als Jude auf jedem Boden geschichtlich in die
Mitarbeit einbezogen, gerade in der Schweiz als einem anderen Land,

82



gerade zusammen mit dem Christentum (oder Buddhismus oder Marxis-
mus...) als einer anderen Kultur. Unterwegs zu sein ist ein Lernprozess,
Auseinandersetzung und gemeinsame Vertiefung, um ein noch besserer
Jude und Mensch zu werden.

5. Zukunft

Hat das nachzionistische, nicht religiose Judentum eine Zukunft in der
Diaspora?
Was sind dessen positive Inhalte?

Mirjam Birkhduser: Ich denke, dass ganz allgemein eine Tendenz
besteht, wieder nach religiosen Werten zu suchen, so auch bei den Juden.
Vierzig Jahre nach dem Holocaust brodeln wieder die dunkelsten Krafte
in uns, und rund herum Krifte, die mir allein rational weder erklirbar
noch angehbar scheinen. Wir miissen nach neuen Wegen suchen. Viel-
leicht ist das nicht zuletzt die Aufgabe von uns Juden in der Diaspora.
Juden haben kaum vergessen konnen, was ithnen und anderen Minorité-
ten in der Vergangenheit angetan wurde. Bewailtigt haben wir dies nur
zum Teil, und ich denke, wir miissen daran arbeiten, dass weder vergessen
und verdrdngt, weder verharmlost, noch an unserer Einzigartigkeit im
Leiden festgehalten wird, sondern ein neuer Weg der Bewiltigung gesucht
wird. Dies wird unsere rationalen und emotionalen Krifte bendtigen. Seit
Jahrhunderten haben Juden ihr historisches und religioses Wissen weiter-
gegeben und lebendig erhalten. Die Erinnerung an Jidisches und an Ver-
folgung werden nicht gentigen, um zu tlberleben. Nun gilt es, die Werte
der jiidischen Tradition mit den Problemen der heutigen Zeit in Bezie-
hung zu bringen. In dieser Anforderung fithle ich mich mit den Angehori-
gen anderer Glaubensbekenntnisse verbunden. Allein die Frage nach der
judischen Identitét, die so schwierig zu beantworten ist, weist darauf hin,
dass die Suche danach vermutlich nie abgeschlossen werden kann.

Micha Brumlik: Gewiss — es wird auch in nicht absehbarer Zukunft
nicht — religiose Juden in der Diaspora geben. Was es heissen soll, dass
diese Juden nachzionistisch sein sollen verstehe ich nicht. Im Rahmen
unserer politischen Diskussionen unter jidischen Intellektuellen in der
Bundesrepublik sind wir eher zu dem Schluss gekommen, dass die meisten
Juden protozionistisch sind, d.h. einer sdkularisierten und vulgarisierten
Zivilreligion anhdngen, deren einziger Inhalt die Solidaritit und Identifi-
kation mit dem Staat Israel ist, was mindestens hierzulande zu einer
kulturellen Ausd6rrung des jiidischen Lebens gefiihrt hat. Ob ein laizisti-
sches Judentum in der Nachfolge des Bundismus, der sogenannten

83



deutschjiidischen Symbiose oder non Jewish Jews, also der «linken Juden»
der Zwischen- und Nachkriegszeit, eine Alternative hierzu ist, bezweifle
ich. Wir miissen uns der nicht-und vorzionistischen Vergangenheit des
judischen Volkes zwar solidarisch und empathisch stellen, ohne doch zu
verkennen, dass sie vergangen ist. Bundismus, «Symbiose» und «Non
Jewish Judaism» sind voriiber und jeder Versuch sie zu beleben, wird
nicht mehr darstellen, als einen Maskenball oder ein mehr oder minder
kulinarisches bzw. melancholisches Museum.

Nun ldsst sich die Zukunft einer Kultur weder prognostizieren noch
planen. Doch bin ich entschieden der Auffassung, dass heute zweierlei
nottut: Ein Verwinden des Zionismus und die Offnung der Kopfe und
Herzen fiir die vielstimmige und jahrtausendealte Melodie jlidischer Tra-
ditionen, unter denen der Grundton der Bibel und der Halacha immer
wieder hindurchklingt.

David Meghnagi: Fir mich ist es schon zuviel, die Vergangenheit zu
betrachten. Die Zukunft wiirde man besser dort suchen. Wir werden den
Blick tiber unsere Schultern zuriickwerfen miissen. Vielleicht wird uns am
Ende eine Erleuchtung geschenkt und der Engel der Geschichte wird
wieder zu reden beginnen. Moglicherweise wird sich ein Tiirspalt als Aus-
weg Offnen, fiir uns Juden wie fiir die Nichtjuden. Aber leider weiss man,
dass die Menschen von der Vergangenheit wenig lernen.

Jacques Picard: Die Zukunft des Judentums, als Frage nach seiner
Chance zu bestehen, hat davon auszugehen, dass «Zukunft» selbst eine
biblische Erfindung, ndmlich die Entdeckung der Geschichte im Verhalt-
nis zur Natur, ist. Dieses Verhiltnis ist begriindet in der Schépfung von
Natur und Mensch als Ganzes und der Transzendenz des Schopfers, der
sich offenbart und den erschiitterten Menschen zum Aufbruch in die
Geschichte veranlasst. Dieses Unterwegssein dient der Vervollkommnung
des Menschen und der Vollendung der Welt, dem Ziel, dass die Wiirde
des Menschen unantastbar ist. Die immer wieder verdriangte Forderung
des Menschenrechts ist in der Bibel verankert: die Erschaffung des Men-
schen in Gottebenbildlichkeit und das Verbot, sich von Gott ein Abbild,
sich selbst zu einem Gott zu machen, sind in ihrem Bezug das geschichtli-
che Bewusstsein, das diese Wiirde entfalten soll. Dass Entfaltung nur
ganzheitlich, also nicht bloss religids oder politisch, nicht allein individuell
oder kollektiv, sondern im verdndernden Bewusstsein des vielféltigen
Ganzen moglich ist, erweist das Judentum in der Idee der Einheit Gottes,
gerade weil in der Transdeszendenz der Widerspruch das einigende Ziel
ent-wirft. Jede Generation, jeder Mensch in seiner Epoche hat den unmit-
telbaren Zugang zu Gott und das Judentum erst recht, solange es auf der
Hohe dieses Menschenrechts an deren Verwirklichung auf dem eigenen

84



Weg arbeitet. Vier Punkte mochte ich hervorheben:

Die mdogliche Realitdt eines atomaren Holocaust, dann die globale
Bedrohung der ékologischen Grundlagen verbieten es uns, mit dem Argu-
ment des Sachzwangs unsere Abwehrreflexe gegen ein konkretes Handeln
zu vertuschen oder noch so richtige Meditationen, dass die Krise nur eine
verborgene Seite des Wunders einer Erneuerung sei, zu idealisieren. Es
geht darum, konkret zu handeln, Grenzen zu ziehen, die auf beherzter
Intuition und klarem Erkennen von Interdependenzen beruhen. Ob aus
biblischer Ergriffenheit oder als Halacha der Okologie, es geht nicht um
technische Haarspaltereien oder ideologische Projektionen, sondern um
ein Bewusstsein der -Verantwortung, das die Verhdltnisse mit Phantasie
und Aktion verdndert.

Menschenrecht war in der Geschichte des Bewusstseins zundchst
wahrscheinlich Frauenrecht, matriarchal, und dann sehr tiefgreifend Aus-,
bildung zum Vaterrecht, patriarchal — beide Elemente sind im Judentum
bezeugt. Wenn wir heute diesen éltesten Krieg der Menschheit zum Frie-
den des Ganzen, des Menschenrechts, fiihren wollen, so ist der volle
Einbezug der jiidischen Frauen lingstens Voraussetzung fiir die Zukunft
des Judentums: in Kultus, im Gemeindeleben, in der Kultur und Politik.
Das heisst dann nicht einfach formale Gleichberechtigung, wie sie ohne-
hin vielerorts besteht, sondern Erweiterung des Bewusstseins, weil e§ um
einen anderen Stil, einen anderen Umgang geht, der weniger linear und
mehr kooperativer ist, und um die Bereitschaft, gegenseitige Angste und
Schwiachen zu einem gemeinsamen Vertrauen, Emuna, aufzubauen, die
kollektiv wirksam wird.

Denn es geht, drittens, um ein neues Bewusstsein, um eine Erweite-
rung des Bewusstseins, geistig und korperlich, weil unser Leben langstens
in dieser Hinsicht verdndert wurde. Die Entdeckungen von Einstein und
Freud, beide bewusste Juden, sind weit tliber sie hinausgegangen in eine
globale Verzweigung hinein. Fiir das Judentum bedeutet dies, das holisti-
sche Systemdenken der Naturwissenschaften und der Psychotherapien, als
ein Ausdruck von Leben, in die Tradition einzubringen — nicht, um sie
aufzuldsen, sondern zu transformieren und zu erhalten. Denn damit wird
Tradition wiederum eine Quelle der Kraft, eine Energie, die diese Erweite-
rung des Bewusstseins verankert.

Schliesslich kann angemerkt werden, dass dieses Bewusstsein, wo es
erweiterte Tradition ist, hinzielt: auf eine politische und gesellschaftliche
Beteiligung an der Arbeit fiir Frieden und Gerechtigkeit, auf eine Haltung
der Freude und Liebe. Es sind dies zutiefst und zuerst jiidische Paradig-
men, und sie mit anderen leben zu lernen, konkret und gemeinsam zu
fordern, heisst, mit aller entschiedenen Treue zum Judentum am Ganzen
der Welt teilzunehmen.

85



	Judentum ohne Halacha und Zionismus

