
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Fragen und Wünsche der Theologie an die Judaistik

Autor: Füglister, Notker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961433

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fragen und Wünsche der Theologie
an die Judaistik1

von Notker Füglister

Im Titel meines Referats, der das mir gestellte Thema umreisst, fehlt
- wohl aus Versehen - ein Wort. Es fehlt das Adjektiv «christlich». Es

geht mir um ein paar praktische Postulate an die geisteswissenschaftliche
Disziplin Judaistik von Seiten der christlichen Theologie. Dabei verstehe
ich, um das Thema noch etwas enger einzugrenzen, unter christlicher
Theologie nicht so sehr die rein akademisch-wissenschaftliche Theologie,
sondern die sogenannte Schultheologie, jene Theologie also, die an den
(katholischen und evangelischen) theologischen Fakultäten gelehrt wird:
Eine Theologie, die, wiewohl wissenschaftlich fundiert und rational
verantwortbar, primär der Ausbildung von praktizierenden Theologen dient
und damit im Dienst der christlichen Verkündigung steht, wobei in unserem

Zusammenhang insbesondere die biblische und die systematische
Theologie zu berücksichtigen sind. Oder noch konkreter: Ein christlicher
Theologe, der am sozusagen täglich zu spürenden Defizit an Kenntnis
und Verständnis des Judentums zutiefst leidet, stellt an die Adresse der
Vertreter der Judaistik einen Wunschzettel zusammen mit der Bitte, durch
die Erfüllung dieser Wünsche der zumindest diesbezüglich unterentwickelten

christlichen Theologie eine bitter notwendige «Entwicklungshilfe» an-
gedeihen zu lassen. Dabei wird als selbstverständlich vorausgesetzt, was
heutzutage von allen bedeutenderen christlichen Konfessionen zumindest
theoretisch anerkannt wird: Dass das Judentum die Wurzel des Christentums

war und ist. Das heisst: nicht nur die Wurzel, aus der das Christentum

historisch entstanden ist, sondern zugleich auch die Wurzel, mit der
es auch heute noch organisch verbunden ist und verbunden bleiben muss,
um wachsen und gedeihen zu können. «Nicht du trägst die Wurzel,
sondern die Wurzel trägt dich». Und die «Zweige» sind - auch heute noch -
nur insofern «heilig», als sie «Anteil» erhalten «an der Kraft» der «heiligen

Wurzel» (Rom 11,16ff). «Denn das Heil kommt von den Juden» (Joh
4,22).

Prof. Dr. Notker Füglister OSB, Ordinarius für Altes Testament an der Theologischen
Fakultät der Universität Salzburg. Adresse: Josefianstr. 24, A-5020 Salzburg.

47



Erster Wunsch: Eine jüdische Theologie

Ich beginne gleich bei der obersten Etage. Sie gehört zwar nicht mehr
zur Judaistik, setzt aber, wie das oberste Stockwerk auf dem untern
aufruht, die Judaistik voraus. Was den christlichen Theologen - sowohl den
Dozierenden als den Studierenden - meines Erachtens vorrangig nottut,
ist die engagierte Lektüre einer zeitgenössischen jüdischen Theologie. Ich
meine damit nicht jene gewiss auch wünschenswerte christliche Theologie
des Judentums und jüdische Theologie des Christentums, die sowohl von
jüdischen als auch christlichen Fachjudaisten gefordert und geschrieben
wird (so von Jakob J. Petuchowski einerseits und von Clemens Thoma
andererseits). Vielmehr denke ich an eine jüdische Theologie des Judentums.

Diesbezüglich beispielgebend scheint mir «A Jewish Theology» von
Louis Jacobs (1973). Hier wird gleich eingangs programmatisch festgestellt,

was Theologie ist und wodurch sie sich von der Judaistik
unterscheidet, ohne sich von ihr zu distanzieren: «Jüdische Theologie ist ein
Versuch, die Implikationen der jüdischen Religion konsequent durchzu-
deuten. In seiner zeitgenössischen Ausführung hat dieses Durchdenken in
Übereinstimmung mit jenem Wissens- und Informationsstand zu geschehen,

der in der gegenwärtigen Epoche der Menschheitsgeschichte erreichbar

ist. Jüdische Theologie unterscheidet sich von den anderen Zweigen
der jüdischen Gelehrsamkeit darin, dass ihre Praktiker in die Wahrheit,
die sie zu erforschen suchen, persönlich engagiert sind», während die

Erforschung der jüdischen Geschichte und Literatur neutraldistanziert
erfolgen kann (S. 1). Man sieht: Für eine jüdische Theologie gelten dieselben

Prinzipien, Zielvorstellungen und Voraussetzungen, die auch in der
christlichen Theologie ihre Gültigkeit haben. Und wie die christliche
Theologie die Dogmengeschichte, so setzt die jüdische Theologie die
Judaistik voraus, ohne in ihr aufzugehen.

Man könnte nun meinen, für eine christliche Theologie genügten jene
objektiv-wissenschaftlichen Kenntnisse, die von der Judaistik erarbeitet
und dargeboten werden. Es sprechen aber mehrere Gründe dafür, jedem
christlichen Theologen dringend zu empfehlen, sich wenigstens einmal in
seinem Leben in eine jüdische Theologie zu vertiefen und einzufühlen:

1. Der christliche Theologe, der, wie es leider gerade in unseren Breitengraden

durch unsere Schuld weitgehend der Fall ist, kaum je mit dem
lebendigen Judentum in Kontakt kommt, erliegt allzu leicht der
Gefahr, die jüdische Religion als ein totes Museumsstück, eine seelenlose

Mumie, als etwas im Grunde längst Abgetanes und Antiquiertes zu
betrachten. Durch das Studium einer jüdischen Theologie erfährt er,
dass der jüdische Glaube etwas aktuell und existentiell Erlebtes und

48



Gelebtes ist, das redlich durchreflektiert und, soweit als möglich, rational

verantwortet wird. Dabei entdeckt er erstaunt und betroffen, dass

und wie sehr sich sein jüdischer Kollege mit denselben Problemen
auseinandersetzt, die auch ihn plagen und beschäftigen: mit dem Glauben
an den einen personalen Gott angesichts des westlichen Atheismus und
des östlichen Pantheismus, mit dem Grund, dem Ziel und dem Sinn der
Welt, der Geschichte sowie der Einzelexistenz angesichts des Leidens
und des Scheiterns... All das kann dazu beitragen, das oft ebenso

ignorante wie arrogante Überlegenheitsgefühl des christlichen Theologen

abzubauen.

2. Der christliche Theologe kennt das Judentum im allgemeinen nur sehr

fragmentarisch. Seine Kenntnisse bestehen häufig aus einer Anzahl von
«membra disiecta», die, wie die Ausstellungsstücke eines Kuriosenkabi-
netts, beziehungslos nebeneinanderliegen. Mittels des Studiums einer
jüdischen Theologie kommt ihm zum Bewusstsein, dass das gelebte
Judentum ein organisches Ganzes bildet, dass die jüdischen
Glaubensüberzeugungen sich, ohne je völlig systematisierbar zu sein, ebensosehr
in ein kohärentes Beziehungsgefüge bringen lassen wie die des Christentums.

Lehrreich ist hierbei die Einheit von Glauben und Leben, von
Glaube und Ethos, von Glaube und Spiritualität, von Orthodoxie und
Orthopraxie, wobei, nicht anders als im originären Christentum, die
gelebte Orthopraxie vor der dogmatisch festgelegten Orthodoxie den

Vorrang hat.

3. Die christliche Theologie spricht allzu leicht und unbesehen von dem
Judentum und meint dabei das oft sehr oberflächlich verstandene oder
geradezu missverstandene pharisäisch-rabbinische Judentum. Nun gab
und gibt es das Judentum so wenig, wie es das Christentum je gab und
geben wird. Und sowenig es die christliche Theologie - auch nicht die
katholische Theologie - gibt, sowenig kann man die jüdische Theologie
lesen. Man liest eine jüdische Theologie und wird sich dabei bewusst,
dass es die jüdische Theologie nicht gibt. Nimmt man Jacobs' «A
Jewish Theology», so liest man die Theologie eines liberalen Juden, der,
wie jeder einigermassen aufgeschlossene moderne christliche Theologe,
die Konsequenzen aus den historisch-kritischen Forschungsergebnissen
zieht. Doch als Wissenschaftler referiert er, um seine eigene Position
rational rechtfertigen zu können, ehrlich und einfühlsam auch die
entsprechenden Ansichten der Gegenseite, in diesem Fall die des alt-und
neuorthodoxen Judentums, das man auf diese Weise wenigstens in

seinen^Grundzügen ebenfalls kennenlernt.

4. Der christliche Theologe ist, wie jeder Mensch, beschränkt, geistig und
zeitlich. Ein Professor und erst recht ein Student der Theologie verfügt

49



für gewöhnlich nicht über die Voraussetzungen und vor allem nicht
über die notwendige Zeit, sich alle Ergebnisse der Judaistik anzueignen.
Eine moderne wissenschaftliche Theologie des Judentums wie die von
Jacobs verarbeitet und referiert gewissenhaft die Forschungsresultate
und gibt so einen Ein- und Überblick über die jüdische Glaubens- und
Theologiegeschichte, von der Bibel über den Rabbinismus, die Kabbala
und die mittealterlichen Systematiker bis zum Chassidismus und dem
Judentum der Aufklärung.

Der erste Wunsch ergeht deshalb vor allem an die Judaisten
jüdischen Glaubens: Schenken Sie, aufgrund Ihres reichen Wissens und inspiriert

von Ihrer Glaubensüberzeugung, den christlichen Theologen eine

jüdische Theologie. Und, angesichts der Tatsache, dass die bisherigen
diesbezüglichen Publikationen fast ausschliesslich aus dem anglo-ameri-
kanischen Raum stammen: Sorgen Sie dafür, dass diese Ihre jüdische
Theologie auch auf deutsch zugänglich wird!

Zweiter Wunsch: Spezialuntersuchungen zu zentralen Themen der Theologie

Das Vorausgehende hat es bereits erwiesen: Eine wissenschaftlich
verantwortbare Theologie des Judentums ist heutzutage ohne eingehende
literaturkritische und religionsgeschichtliche Einzeluntersuchungen nicht
mehr denkbar. Die Judaistik als geisteswissenschaftliche Forschungsdisziplin

hat in den nun rund hundert Jahren ihres Bestehens viele und gute
monographische Abhandlungen über zentrale Themen sowohl der
jüdischen als auch der christlichen Theologie hervorgebracht. Darin soll sie

fortfahren und sich dabei nicht scheuen, sich, unbeschadet ihrer fachspezifischen

Forschungsmethoden, die Themen von den aktuellen Fragen und
Problemen der Theologie stellen zu lassen. Zwei Beispiele:

a) Wie die Theologie sollte auch die Judaistik bei der «Sache» bleiben und
immer wieder zur «Sache» zurückkehren. Diese «Sache» ist eine Person:

der lebendige Gott, der eins und einzig ist. Er, der Gott und Vater
Jesu Christi und damit auch der Christen, ist und bleibt der Gott
Israels, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs. Auch das Neue Testament

ist letztlich nicht christozentrisch, sondern theozentrisch. Worauf
es ankommt und worauf alles hinzielt, ist die Herrlichkeit und
Herrschaft Gottes. Gott allein, Gott alles in allem: Dieser Monotheismus
verbietet jeden Dualismus - die Rabbinen sahen im gnostischen Dualismus

die Häresie schlechthin. Der Monotheismus impliziert aber, dass
der eine Gott als die Erst- und Letztursache hinter allem steht und in
allem wirkt: «Ich erschaffe das Licht und mache das Dunkel, ich bewir-

50



ke das Heil und erschaffe das Unheil. Ich bin der Herr, der das alles

vollbringt» (Jes 45,7). Wie kam und kommt das Judentum (vor und
nach Auschwitz) in diesem strikt monotheistischen Horizont mit dem
Problem des Bösen und des Leidens zu Rande? Dazu gesellt sich eine
andere ausgesprochen theologische Frage: Wie löst das Judentum in
seinen verschiedenen Epochen und Ausrichtungen das polare
Spannungsverhältnis zwischen Gottes Transzendenz und Gottes Immanenz?
Ist es tatsächlich so, dass das Judentum, wie auch noch von neueren
kirchlichen Verlautbarungen insinuiert wird, so sehr auf Gottes
Transzendenz insistiert, dass es gerade deswegen das christliche Inkarnationsdogma

nicht verstehen kann? Obwohl selbstverständlich nicht im chri-
stologisch-trinitarischen Sinn, gibt es auch im Judentum eine Theologie
der Selbsterniedrigung und des Mitleidens Gottes, eine Theologie seiner

Einwohnung (Schechinah), eine Theologie des Wortes Gottes (der
memrâ und des logos), sowie eine Theologie des heiligen Geistes -
lauter Sachverhalte, die einem durchschnittlichen christlichen Theologen

leider weitgehend unbekannt sind, obwohl es diesbezüglich
hervorragende Monographien gibt.

b) Gott ist der Herr, und er will und wird seine Herrschaft (sein «Reich»)
durchsetzen. Es geht hier um ein Thema, das sowohl im Judentum als
auch im Christentum zentral und fundamental ist. Es bestimmt wesentlich

die Soteriologie und die Eschatologie, aber auch die Ekklesiologie.
Das Neue Testament, das diesbezüglich die alttestamentlich-jüdischen
Begriffe und Vorstellungen voraussetzt und aufgreift, weist hier für sich
allein genommen, einige Defizite auf und bedarf deshalb der
alttestamentlich-jüdischen Ergänzung. So - wie gerade die neue Diskussion um
die «Befreiungstheologie» zeigt - inbezug auf die Weltimmanenz und
Geschichtsrelevanz des Gottesreiches und des Menschenheiles. Ebenfalls

defizitär ist im Neuen Testament die für das Judentum und das
Christentum gleicherweise unaufgebbare Erwählungsvorstellung. Es

lässt sich kaum leugnen, dass der neutestamentliche Erwählungsgedan-
ke sehr exklusiv ist: das ewige Heil oder Unheil hängt davon ab, ob der
Einzelne sich durch den Glauben und die Taufe an Christus bindet und
dadurch in die Kirche als die Heilsgemeinschaft eingegliedert wird.
Anders das Judentum im Anschluss an das Alte Testament. Hier wird
die Erwählung viel ausgeprägter funktional und instrumental gesehen:
Israel hat als Gottes auserwählter «Knecht»- und als «königliche
Priesterschaft» in der Welt und an der Welt einen Auftrag zu erfüllen, der
zum Heil des Ganzen dient. Das individuelle Heil des Einzelnen jedoch
ist nicht von seiner Israelzugehörigkeit abhängig: Es gibt zu jeder Zeit
und überall «Gerechte aus den Heiden», die als solche gerettet werden.

51



Wenn die katholische Kirche seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil
nun dasselbe behauptet, kehrt sie, wohl ohne sich dessen bewusst zu
sein, zurück zu ihren jüdischen Quellen.

Ein «Handbuch» für christliche Theologen

Diese Beispiele - sie könnten ohne weiters vermehrt werden - zeigen,
dass die Beschäftigung mit dem Judentum für die Christen nicht nur als

Verständnishintergrund ihres Glaubens dient, sondern sehr wohl auch
heute noch Einiges zur Vertiefung und Bereicherung der christlichen
Theologie beitragen kann. Deshalb die eindringliche Bitte an die Vertreter
der Judaistik: Verfassen Sie zuhanden der christlichen Theologen
Abhandlungen zu den einzelnen klassischen Traktaten der Theologie: Zur
Gottes- und zur Schöpfungslehre, zur Anthropologie und Christologie,
zur Soteriologie und Eschatologie, zur Ekklesiologie und zur Liturgie
sowie selbstverständlich auch zur (individuellen und sozialen) Ethik. Diese

Einzelabhandlungen könnten vielleicht sogar, aufeinander abgestimmt
und dementsprechend redigiert, in einem Elandbuch vereinigt werden und
als solches für den christlichen Theologen zur Pflichtlektüre werden. Hierbei

sollten folgende praktische Postulate Berücksichtigung finden:
1. Das «Handbuch» müsste, ohne einer oberflächlichen Simplifizierung zu

verfallen, auch für den Nichtfachmann, für den es ja bestimmt ist, les-
und verstehbar sein. Wichtig wäre auch, dass einschlägige Originaltexte
in extenso abgedruckt - die Quellenwerke sind den wenigsten direkt
zugänglich - und dass diese exemplarischen Texte durch eine sachge-
mässe Situierung und Kommentierung «ad usum Delphini» erschlossen
würden.

2. Das Schwergewicht müsste auf dem Judentum jenes Zeitalters liegen, in
dem und aus dem heraus das Christentum entstanden ist. Einen christlichen

Theologen interessiert selbstverständlich vor allem, wie der Jude
Jesus und die jüdischen Autoren der neutestamentlichen Schriften Gott
erfahren und begriffen haben, welche Assoziationen beispielsweise das

Wort «Königsherrschaft Gottes» damals hervorrief. Dass dabei das

Judentum, und zwar sowohl das palästinensische als auch das hellenistische

Judentum, in seiner damaligen äusserst pluralistischen Fülle und
Vielfalt zu berücksichtigen ist, versteht sich von selbst.

3. Das schliesst nicht aus, dass zur Ergänzung und Vertiefung der
Kirchen- und Dogmengeschichte auch spätere Perioden des Judentums
nach dem exemplarischen Prinzip dargestellt werden. Es gibt ja erstaunliche

Parallelen, die bisweilen sogar eine wechselseitige Beeinflussung

52



nahelegen und auf jeden Fall religionsphänomenologisch aufschlussreich

sind: Die kabbalistischen Spekulationen erinnern an die ebenfalls
stark neuplatonisch beeinfiusste mystische Theologie eines Dionysius
Areopagita und seiner Nachfolger; ein Moses Maimonides steht mit
seiner rationalen Theologie in einer Linie mit dem aristotelischen
Scholastiker Thomas von Aquin; die Karäer nehmen, indem sie die mündliche

Überlieferung des Rabbinismus ablehnen, das Sola-Scriptura-Prin-
zip der Reformatoren vorweg; der Chassidismus ist geistesverwandt mit
dem Pietismus... All das müsste in einer ökumenisch ausgerichteten
Kirchen- und Theologiegeschichte durch die Mitarbeit der Judaistik
Eingang finden.

Dritter Wunsch: Judaistische Kommentare zum Alten
und Neuen Testament

Dem Judentum und dem Christentum gemeinsam ist der Tanach, das

sogenannte Alte Testament: Die inspirierte kanonische Schrift, das Wort
Gottes, aus dem die Gemeinde und der Einzelne lebt, das im Gottesdienst
vorgelesen und persönlich studiert und meditiert wird. Hinsichtlich dieser
heiligen Schrift, die ja bis weit ins zweite Jahrhundert hinein, das heisst
bevor das Neue Testament allmählich kanonische Geltung gefunden hat,
auch für die Christen die Schrift schlechthin war, hat der christliche
Theologe, vor allem aber der christliche Bibliker folgende Fragen an die
Judaistik:
1.Die Esra-Apokalypse (4Esra 14,44-47) berichtet gegen das Ende des

ersten Jahrhunderts - zur selben Zeit also, in der die Johannes-Apokalypse

verfasst wurde -, dass Esra mit Hilfe des Heiligen Geistes 94
Bücher verfasst habe. Davon sind die ersten 24 für alle bestimmt. Es

sind dies die Bücher des Tanach, des nunmehr offiziell gewordenen
pharisäisch-rabbinischen Kanons unserer hebräischen Bibel. Die 70

übrigen Bücher sind nur den «Weisen» vorbehalten. Diese «Geheimbücher»

sind wohl mit den zumal apokalyptischen Apokryphen identisch,
die - man denke beispielsweise an die Henoch-Literaten - lediglich
dadurch auf uns gekommen sind, dass sie, vom orthodoxen Judentum
verworfen, durch die Christen, bei denen sie teilweise sogar kanonische
Geltung bekamen, rezipiert und tradiert worden sind. Was hat dieses

Faktum für das Judentum zu bedeuten? Und für das Christentum? Hat
es in gewissen Belangen nicht sogar eine breitere und tiefere jüdische
Basis als das rabbinische Judentum?.

2. Zur Zeit Jesu und seiner ersten Jünger gab es weder die Bibel noch den

Kanon. Es gab neben der hebräischen Bibel vor allem die Septuaginta,

53



die sich textlich und, durch die Aufnahme der sogenannten deuteroka-
nonischen Bücher, auch umfangmässig von der hebräischen Bibel
unterscheidet. Diese griechische Bibel war für die Autoren der meisten
neutestamentlichen Schriften und darüber hinaus für den Grossteil des

frühen Christentums die Bibel schlechthin. Hier harren der Judaistik
eine ganze Reihe von Fragen: Inwiefern ist die Septuaginta, wie sie uns
vorliegt, tatsächlich eine authentisch jüdische Bibel? Inwieweit galt sie,
wie der Aristeasbrief nahelegt, auch bei den Juden als «inspiriert»?
Wieweit wird überhaupt die gesamte jüdisch-hellenistische Literatur als

gemeinsames Erbe betrachtet? Und eine naive Wenn-Frage: Was wäre
geschehen, wenn das orthodoxe Judentum nicht in Palästina und dann
vor allem in Babylonien, sondern in der hellenistischen Diaspora
entstanden wäre? Wenn die ebenfalls nun von den Christen rezipierten und
tradierten Schriften Philos von Alexandrien den Platz des babylonischen

Talmuds einnähmen? Wäre dann die Kluft zwischen Judentum
und Christentum nicht um ein Erkleckliches kleiner?.

3. Wie erklärt das Judentum heutzutage, dass der Kanon ein für allemal
abgeschlossen ist? Der Rabbinismus antwortet auf diese Frage, dass es

seit dem Erlöschen der Prophétie zur Zeit Esras keine inspirierten
Schriften mehr geben kann. Aber abgesehen davon, dass diese Antwort
historisch nicht mehr haltbar ist: Wieso sollte die Prophétie plötzlich
ein für allemal erloschen sein? In der christlichen Bibel, sofern sie die
deuterokanonischen Bücher als kanonisch akzeptiert, gibt es diesbezüglich

eine ununterbrochene zeitliche Kontinuität von rund 1000 vor
Christus bis hin zur jüngsten neutestamentlichen Schrift. Und dass

damit der Kanon seinen endgültigen Abschluss gefunden hat, kann
christlicherseits dadurch einigermassen plausibel gemacht werden, dass

mit dem im Neuen Testament bezeugten Christusereignis die Selbster-
schliessung Gottes ihren unüberbietbaren Höhepunkt erreicht hat.

4. Freilich kennt das pharisäisch-rabbinische Judentum neben der schriftlichen

die mündliche Tradition, durch die die Schrift beständig aktualisiert

und, wiewohl endgültig fixiert, doch irgendwie offen gehalten wird

- wie ja auch für die neutestamentlichen und frühchristlichen Autoren
die Schrift offen ist und dementsprechend frei und elastisch interpretiert
wird. Aber ist im orthodoxen Judentum durch die Kodifizierung des

babylonischen Talmuds, der den Niederschlag der mündlichen Tradition

bildet, dieser Prozess nicht weitgehend zum Stillstand gekommen?
Vor allem aber: Muss es so sein, dass der Talmud Lehre und Leben de
facto weit mehr bestimmt und prägt als die Schrift? Das Christentum
bietet hier eine frappierende Parallele. Vor allem die katholische Kirche
anerkennt ja neben der Schrift die mündliche Überlieferung ausdrücklich

als Offenbarungsquelle, und auch hier hat, unbeschadet der theore-

54



tischen Anerkennung der Dignität der Schrift, in der Praxis die Tradition

durch Dogma und Moral die Oberhand gewonnen. Nun aber hat
sich, im Anschluss an die genuin christliche Überzeugung, auch die
katholische Kirche im zweiten Vatikanum offiziell das evangelische
Schriftprinzip weitgehend zu eigen gemacht: Die Theologie samt der
Spiritualität und Verkündigung «ruht auf dem geschriebenen Wort
Gottes, zusammen mit der Heiligen Überlieferung, wie auf einem
bleibenden Fundament. In ihm gewinnt sie sichere Kraft und verjüngt sich

ständig... Deshalb sei das Studium des heiligen Buches gleichsam die
Seele der heiligen Theologie. Auch der Dienst des Wortes... holt aus
dem Wort der Schrift gesunde Nahrung und heilige Kraft»
(Offenbarungskonstitution n. 24). Frage: Wie wäre es, wenn sich das Judentum,
selbstverständlich ohne seine Überlieferungen zu verraten, etwas intensiver

und direkter auf die Schrift beziehen würde? Würde dadurch der
Abstand zwischen Juden und Christen nicht automatisch etwas geringer?

5. Im Gegensatz zur christlichen Auffassung kommt im Judentum den
verschiedenen Teilen des Tanach eine unterschiedliche Autorität zu.
Tora, NebFim und Ketubim bilden eine absteigende Skala. Die dafür
angeführten Gründe - die je grössere Nähe zu Mose und zur Sinai-
Offenbarung - sind selbstverständlich historisch und literarisch nicht
mehr haltbar. Doch kann theologisch etwas wahr sein und bleiben,
auch wenn die dafür angeführten geschichtlichen Gründe sich als falsch
und überholt erweisen. Meine Anfrage an die Fachleute lautet deshalb:
War der Vorrang der Tora vor den Propheten um die Zeitenwende
jüdisches Allgemeingut? Ist die faktische Bevorzugung der Propheten
sowie der Psalmen auf Kosten des Pentateuchs etwas spezifisch neute-
stamentlich-christliches? Oder weist nicht das apokalytische und qum-
ranische Schrifttum darauf hin, dass es auch im damaligen Judentum
Richtungen und Gruppen gab, die eine analoge Tendenz aufweisen?
Oder, um auf das zeitgenössische Judentum zu sprechen zu kommen:
Verrät ein Reformjude wie Leo Baeck das authentische Judentum,
wenn er «das Wesen des Judentums» vorrangig aus der prophetischen
Verkündigung erhebt?

Diesen fünf Fragen schliesse ich einen zweiteiligen Wunsch an: Es
wäre meines Erachtens gerade auch für die christliche Theologie ein grosser

Gewinn, wenn sich die Koryphäen der Judaistik mutig daran machten,
biblische Kommentare auszuarbeiten, und zwar Kommentare zu den
einzelnen Schriften sowohl des Alten als des Neuen Testaments.

1. Hinsichtlich des Tanach zeichnet sich in der Bibelwissenschaft eine neue
Tendenz ab: der «canonical approach» (Brevard S. Childs), das Kanon-

55



prinzip. Während die historisch-kritische Exegese - vor allem die Lite-
rar- und Formkritik - herauszufinden trachtet, was die einzelnen
Textschichten und Texteinheiten für sich genommen ursprünglich bedeuteten

und so die Bibel gleichsam seziert und atomisiert, sieht man nun
zusehends ein, dass das allein nicht genügt, dass vielmehr zu
berücksichtigen ist, was der uns nunmehr als Ganzes vorliegende Text in
seiner kanonischen Endform bedeutet: Wie wurde er verstanden, als er
in den Kanon Aufnahme fand? Ein diesbezügliches Paradebeispiel ist
das Hohelied. Die historisch-kritische Exegese kommt zu dem wohl
richtigen Ergebnis, dass es sich um eine Sammlung profaner Liebeslieder

handelt. Als das Hohelied jedoch kanonisiert wurde, wurde es

allegorisch verstanden: Israel ist die Braut, Gott der Bräutigam. Diese
kanonische Bedeutung darf nicht ausseracht gelassen werden. Ähnliches

gilt auch für die anderen altestamentlichen Bücher. Es ist zwar
äusserst interessant und lehrreich, den originären Sitz im Leben jedes
einzelnen Psalmes zu eruieren. Nicht minder wichtig wäre es jedoch,
festzustellen, welche Funktion und Bedeutung die Psalmen und der
Psalter zur Zeit ihrer definitiven Kanonisierung, also, grob gesprochen,
im ersten Jahrundert vor und nach der Zeitenwende im Leben der
Gemeinde und des Einzelnen gehabt haben. Das zu erforschen, fällt in
die Fachkompetenz der Judaisten. Deshalb die Bitte, judaistische
Kommentare zum Alten Testament zu schreiben.

2. Judaistische Kommentare zum Tanach sind ohne Zweifel auch von
allergrösstem Nutzen zum richtigen Verständnis des Schriftgebrauches
des Neues Testaments und der älteren Kirche. Haben doch weder Jesus
noch seine Jünger die jüdische Bibel im Sinn unserer historisch-kritischen

Exegese verstanden. Weshalb aber darüber hinaus der Wunsch
nach judaistischen Kommentaren zum Neuem Testament? Man sage
nicht, dieses Postulat überschreite die Kompetenz der Judaistik. Sind
doch die neutestamentlichen Schriften jüdische Texte: Ihre Verfasser
waren Juden oder zum mindesten dem Judentum Nahestehende.
Gewiss beschäftigten sich deshalb schon seitdem es das Fach Judaistik gibt
seine Vertreter, gerade auch solche jüdischer Religionszugehörigkeit,
mit dem Neuen Testament. Wir besitzen aus ihrer Feder wertvolle
Monographien über Jesus und Paulus. Aber das allein genügt nicht, wie
es übrigens auch nicht genügt, durch die Rückübersetzung der Evangelien

ins Aramäische oder Hebräische herausfinden zu wollen, was Jesus

tatsächlich gesagt hat. Denn auch für das Neue Testament gilt das

Kanonprinzip: Der Text ist letztlich zu erklären, wie er steht. Darum
bemühen sich ohne Zweifel die christlichen Neutestamentier. Aber sie

tun das sehr oft ohne genügendes Hintergrundwissen, das heisst ohne

56



hinreichende Judaistikkenntnisse. Ihr diesbezügliches Material stammt
zumeist aus zweiter, dritter, vierter Hand, und nicht selten schöpfen sie

aus trüben Quellen. Dazu kommt - rühmliche Ausnahmen bestätigen
die Regel - ein zumindest latenter Antijudaismus: Alles, was im Neuen
Testament steht, muss zumindest um eine Stufe - wenn nicht gar
himmelhoch - die Aussagen des Alten Testaments und des Judentums
übersteigen. Man lese zum Beispiel die christlichen Kommentare und
Abhandlüngen zum Vaterunser: mit welchen Drehs und Kniffs sucht
man da durch dick und dünn zu beweisen, dass das Vaterunser ein, ja
sogar das spezifisch christliche Gebet schlechthin ist, das ein Jude so
nicht beten konnte! Und dabei weist, redlich betrachtet, gerade dieses

Gebet, Jesus als Juden aus. Meines Erachtens können nur in der Judai-
stik Beheimatete das Neue Testament kommentieren. Wo sind sie? Dass
Paul Billerbeck's «Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch» den Ansprüchen nicht nur nicht genügt, sondern Einiges zur
eben erwähnten Misere beigetragen hat und noch beiträgt, braucht hier
nicht eigens hervorgehoben zu werden.

Vierter Wunsch: Literar- und traditionskritische Textausgaben

Was an sich am Anfang stehen müsste, was das unterste Stockwerk
oder noch besser das tragende und unverzichtbare Fundament bildet,
erwähne ich zum Schluss: zuverlässige Editionen der jüdischen Quellenliteratur.

Dazu gehören, vom Gesichtspunkt des christlichen Theologen aus
betrachtet, vor allem die offizielle ältere jüdische Traditionsliteratur: die
Mischna, Tosefta, sowie die palästinensische und babylonische Gemara,
die verschiedenen Targumim sowie die reiche Midraschliteratur. Dazu
kommen die Apokryphen und Pseudepigraphen und selbstverständlich
das gesamte jüdisch-hellenistische Schrifttum. Hier hat die Judaistik, was
anerkennend vermerkt werden muss, bereits sowohl quantitativ als auch
qualitativ Hervorragendes geleistet. Aber wieviel bleibt noch zu tun!
Betrachtet man den immensen Zeit- und Kraftaufwand, der für die
literarisch-historische Erforschung der Bibel aufgewendet wird und stellt man
dabei fest, dass zu einem beträchtlichen Teil immer wieder dasselbe
wiedergekaut wird, stellt sich die wohl berechtigte Frage, ob es nicht
angebracht wäre, wenigstens einen Teil dieses Forschungspotentials nutzbringender

in die text-, literar- und traditionskritische Erforschung der noch
brachliegenden jüdischen Quellenliteratur zu investieren.

Hinsichtlich der Äufnung dieses immensen Kapitals für die christliche

Theologie wären drei an die Judaistik gerichtete Wünsche zu formulieren:

57



1. Der durchschnittliche Theologe ist kaum in der Lage, hebräische und
aramäische (oder auch griechische) Texte zu lesen und zu verstehen. Er
braucht Übersetzungen. Ideal wären zweisprachige Editionen: auf der
einen Seite der Originaltext, auf der anderen Seite die Übersetzungen
(wie es zum Beispiel bei dem 1969 von Eduard Lohse herausgegebenen
«Texte aus Qumran» der Fall ist). Beschränkt man sich auf die
Übersetzung (vgl. die Reihe «Jüdische Schriften aus hellenistisch-römischer
Zeit»), so wären wenigstens die theologisch relevanten Begriffe in der -
soweit vorhandenen oder rekonstruierbaren - Originalsprache anzuführen.

2. Für viele jüdische Texte - beispielsweise für die Talmudim und Midra-
schim - ist es mit einer blossen Übersetzung nicht getan. Aufgrund
ihres aphoristischen, assoziativen und allusorischen Stils und der damit
verbundenen stenographischen Breviloquenz bleibt auch ein noch so

gut übertragener Text für den Nichtfachmann allzuoft ein Buch mit
sieben Siegeln. Gewünscht werden deshalb von der Judaistik kommentierte

Texte, wobei dem sehr bescheidenen Wissensstand eines

Durchschnittstheologen in Judaicis gebührend Rechnung zu tragen wäre.
3. Was schon einigemale zum Ausdruck kam, gilt auch hier: Der christliche

Theologe ist besonders am Judentum Jesu und seiner ersten Jünger
interessiert. Welche Anschauungen kann man aus der vielfach später
redigierten Traditionsliteratur als bereits zur Zeitenwende gängig und
gültig voraussetzen? Dazu bedarf es der Literatur - und traditionskritischen

Arbeit, auf den Spuren eines Jacob Neusner inbezug auf die
Mischna, eines Geza Vermes, Alejandro Diez Macho oder Roger le

Déaut hinsichtlich der Targumim. Aber wieviele andere Namen von
bereits verstorbenen und zum Glück noch lebenden Judaisten wären
hier zu nennen, wären auch im Vorangegangenen voll Dankbarkeit zu
erwähnen gewesen!

Das sind eine Reihe von Fragen und Wünschen eines christlichen
Theologen (der zufällig Alttestamentier ist) an die Judaistik. Sind sie

berechtigt? Sind sie realistisch und realisierbar? Oder sind sie na'iv und
unverschämt? Die Antwort steht den hochverehrten Fachvertretern der
Judaistik alleine zu. Sie haben hier das erste und das letzte Wort.

ANMERKUNG

1. Vortrag gehalten am 31.5.86 anlässlich des Symposiums über Theologie und Judaistik

in Eisenstadt / Österreich.

58


	Fragen und Wünsche der Theologie an die Judaistik

