Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Fragen und Winsche der Theologie an die Judaistik
Autor: Fuglister, Notker

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961433

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961433
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fragen und Wunsche der Theologie
an die Judaistik’

von Notker Fiiglister

Im Titel meines Referats, der das mir gestellte Thema umreisst, fehlt
— wohl aus Versehen — ein Wort. Es fehlt das Adjektiv «christlich». Es
geht mir um ein paar praktische Postulate an die geisteswissenschaftliche
Disziplin Judaistik von seiten der christlichen Theologie. Dabei verstehe
ich, um das Thema noch etwas enger einzugrenzen, unter christlicher
Theologie nicht so sehr die rein akademisch-wissenschaftliche Theologie,
sondern die sogenannte Schultheologie, jene Theologie also, die an den
(katholischen und evangelischen) theologischen Fakultdten gelehrt wird:
Eine Theologie, die, wiewohl wissenschaftlich fundiert und rational ver-
antwortbar, primir der Ausbildung von praktizierenden Theologen dient
und damit im Dienst der christlichen Verkiindigung steht, wobei in unse-
rem Zusammenhang insbesondere die biblische und die systematische
Theologie zu beriicksichtigen sind. Oder noch konkreter: Ein christlicher
Theologe, der am sozusagen tdglich zu spiirenden Defizit an Kenntnis
und Verstindnis des Judentums zutiefst leidet, stellt an die Adresse der
Vertreter der Judaistik einen Wunschzettel zusammen mit der Bitte, durch
die Erfiillung dieser Wiinsche der zumindest diesbeziiglich unterentwickel-
ten christlichen Theologie eine bitter notwendige «Entwicklungshilfe» an-
gedeihen zu lassen. Dabei wird als selbstverstindlich vorausgesetzt, was
heutzutage von allen bedeutenderen christlichen Konfessionen zumindest
theoretisch anerkannt wird: Dass das Judentum die Wurzel des Christen-
tums war und ist. Das heisst: nicht nur die Wurzel, aus der das Christen-
tum historisch entstanden ist, sondern zugleich auch die Wurzel, mit der
es auch heute noch organisch verbunden ist und verbunden bleiben muss,
um wachsen und gedeihen zu konnen. «Nicht du tragst die Wurzel, son-
dern die Wurzel tragt dich». Und die «Zweige» sind — auch heute noch —
nur insofern «heiligy, als sie «Anteil» erhalten «an der Kraft» der «heili-
gen Wurzel» (Rom 11,16ff). «Denn das Heil kommt von den Juden» (Joh
4,22).

Prof. Dr. Notker Fiiglister OSB, Ordinarius fiir Altes Testament an der Theologischen
Fakultit der Universitit Salzburg. Adresse: Josefianstr. 24, A - 5020 Salzburg.

47



Erster Wunsch: Eine jiidische Theologie

Ich beginne gleich bei der obersten Etage. Sie gehort zwar nicht mehr
zur Judaistik, setzt aber, wie das oberste Stockwerk auf dem untern auf-
ruht, die Judaistik voraus. Was den christlichen Theologen — sowohl den
Dozierenden als den Studierenden — meines Erachtens vorrangig nottut,
ist die engagierte Lektiire einer zeitgenossischen jiidischen Theologie. Ich
meine damit nicht jene gewiss auch wiinschenswerte christliche Theologie
des Judentums und jiidische Theologie des Christentums, die sowohl von
judischen als auch christlichen Fachjudaisten gefordert und geschrieben
wird (so von Jakob J. Petuchowski einerseits und von Clemens Thoma
andererseits). Vielmehr denke ich an eine jiidische Theologie des Juden-
tums. Diesbeziiglich beispielgebend scheint mir «A Jewish Theology» von
Louis Jacobs (1973). Hier wird gleich eingangs programmatisch festge-
stellt, was Theologie ist und wodurch sie sich von der Judaistik unter-
scheidet, ohne sich von ihr zu distanzieren: «Judische Theologie ist ein
Versuch, die Implikationen der jiidischen Religion konsequent durchzu-
deuten. In seiner zeitgendssischen Ausfithrung hat dieses Durchdenken in
Ubereinstimmung mit jenem Wissens- und Informationsstand zu gesche-
hen, der in der gegenwartigen Epoche der Menschheitsgeschichte erreich-
bar ist. Jiidische Theologie unterscheidet sich von den anderen Zweigen
der jidischen Gelehrsamkeit darin, dass ithre Praktiker in die Wahrheit,
die sie zu erforschen suchen, personlich engagiert sind», wihrend die
Erforschung der jiidischen Geschichte und Literatur neutraldistanziert
erfolgen kann (S. 1). Man sieht: Fiir eine jiidische Theologie gelten diesel-
ben Prinzipien, Zielvorstellungen und Voraussetzungen, die auch in der
christlichen Theologie ihre Giiltigkeit haben. Und wie die christliche
Theologie die Dogmengeschichte, so setzt die jiidische Theologie die Ju-
daistik voraus, ohne in ihr aufzugehen.

Man konnte nun meinen, fiir eine christliche Theologie genligten jene
objektiv-wissenschaftlichen Kenntnisse, die von der Judaistik erarbeitet
und dargeboten werden. Es sprechen aber mehrere Griinde dafiir, jedem
christlichen Theologen dringend zu empfehlen, sich wenigstens einmal in
seinem Leben in eine jiidische Theologie zu vertiefen und einzufiihlen:

1. Der christliche Theologe, der, wie es leider gerade in unseren Breiten-
graden durch unsere Schuld weitgehend der Fall ist, kaum je mit dem
lebendigen Judentum in Kontakt kommt, erliegt allzu leicht der Ge-
fahr, die jidische Religion als ein totes Museumsstiick, eine seelenlose
Mumie, als etwas im Grunde lingst Abgetanes und Antiquiertes zu
betrachten. Durch das Studium einer jidischen Theologie erfahrt er,
dass der jiidische Glaube etwas aktuell und existentiell Erlebtes und

48



Gelebtes ist, das redlich durchreflektiert und, soweit als moglich, ratio-
nal verantwortet wird. Dabei entdeckt er erstaunt und betroffen, dass
und wie sehr sich sein jiidischer Kollege mit denselben Problemen aus-
einandersetzt, die auch ihn plagen und beschiftigen: mit dem Glauben
an den einen personalen Gott angesichts des westlichen Atheismus und
des Ostlichen Pantheismus, mit dem Grund, dem Ziel und dem Sinn der
Welt, der Geschichte sowie der Einzelexistenz angesichts des Leidens
und des Scheiterns... All das kann dazu beitragen, das oft ebenso
ignorante wie arrogante Uberlegenheitsgefiihl des christlichen Theolo-
gen abzubauen.

. Der christliche Theologe kennt das Judentum im allgemeinen nur sehr
fragmentarisch. Seine Kenntnisse bestehen hdufig aus einer Anzahl von
«membra disiecta», die, wie die Ausstellungsstiicke eines Kuriosenkabi-
netts, beziehungslos nebeneinanderliegen. Mittels des Studiums einer
judischen Theologie kommt ihm zum Bewusstsein, dass das gelebte
Judentum ein organisches Ganzes bildet, dass die jiidischen Glaubens-
liberzeugungen sich, ohne je vollig systematisierbar zu sein, ebensosehr
in ein kohérentes Beziehungsgefiige bringen lassen wie die des Christen-
tums. Lehrreich ist hierbei die Einheit von Glauben und Leben, von
Glaube 'und Ethos, von Glaube und Spiritualitit, von Orthodoxie und
Orthopraxie, wobei, nicht anders als im origindren Christentum, die
gelebte Orthopraxie vor der dogmatisch festgelegten Orthodoxie den
Vorrang hat.

. Die christliche Theologie spricht allzu leicht und unbesehen von dem
Judentum und meint dabei das oft sehr oberfldchlich verstandene oder
geradezu missverstandene pharisdisch-rabbinische Judentum. Nun gab
und gibt es das Judentum so wenig, wie es das Christentum je gab und
geben wird. Und sowenig es die christliche Theologie — auch nicht die
katholische Theologie — gibt, sowenig kann man die jiidische Theologie
lesen. Man liest eine jiidische Theologie und wird sich dabei bewusst,
dass es die jidische Theologie nicht gibt. Nimmt man Jacobs’ «A Je-
wish Theology», so liest man die Theologie eines liberalen Juden, der,
wie jeder einigermassen aufgeschlossene moderne christliche Theologe,
die Konsequenzen aus den historisch-kritischen Forschungsergebnissen
zieht. Doch als Wissenschaftler referiert er, um seine eigene Position
rational rechtfertigen zu konnen, ehrlich und einfithlsam auch die ent-
sprechenden Ansichten der Gegenseite, in diesem Fall die des alt-und
neuorthodoxen Judentums, das man auf diese Weise wenigstens in
semen _Grundziigen ebenfalls kennenlernt.

. Der chnsthche Theologe ist, wie jeder Mensch beschrinkt, geistig und
zeitlich. Ein Professor und erst recht ein Student der Theologie verfiigt

49



fir gewohnlich nicht iiber die Voraussetzungen und vor allem nicht
tiber die notwendige Zeit, sich alle Ergebnisse der Judaistik anzueignen.
Eine moderne wissenschaftliche Theologie des Judentums wie die von
Jacobs verarbeitet und referiert gewissenhaft die Forschungsresultate
und gibt so einen Ein- und Uberblick iiber die jiidische Glaubens- und
Theologiegeschichte, von der Bibel iiber den Rabbinismus, die Kabbala
und die mittealterlichen Systematiker bis zum Chassidismus und dem
Judentum der Aufklarung.

Der erste Wunsch ergeht deshalb vor allem an die Judaisten jidi-
schen Glaubens: Schenken Sie, aufgrund Ihres reichen Wissens und inspi-
riert von Threr Glaubensiiberzeugung, den christlichen Theologen eine
judische Theologie. Und, angesichts der Tatsache, dass die bisherigen
diesbeziiglichen Publikationen fast ausschliesslich aus dem anglo-ameri-
kanischen Raum stammen: Sorgen Sie daftir, dass diese Ihre jiidische
Theologie auch auf deutsch zugénglich wird!

Zweiter Wunsch: Spezialuntersuchungen zu zentralen Themen der Theologie

Das Vorausgehende hat es bereits erwiesen: Eine wissenschaftlich
verantwortbare Theologie des Judentums ist heutzutage ohne eingehende
literaturkritische und religionsgeschichtliche Einzeluntersuchungen nicht
mehr denkbar. Die Judaistik als geisteswissenschaftliche Forschungsdiszi-
plin hat in den nun rund hundert Jahren ihres Bestehens viele und gute
monographische Abhandlungen iiber zentrale Themen sowohl der jiidi-
schen als auch der christlichen Theologie hervorgebracht. Darin soll sie
fortfahren und sich dabei nicht scheuen, sich, unbeschadet ihrer fachspezi-
fischen Forschungsmethoden, die Themen von den aktuellen Fragen und
Problemen der Theologie stellen zu lassen. Zwei Beispiele:

a) Wie die Theologie sollte auch die Judaistik bei der «Sache» bleiben und
immer wieder zur «Sache» zurickkehren. Diese «Sache» ist eine Per-
son: der lebendige Gott, der eins und einzig ist. Er, der Gott und Vater
Jesu Christi und damit auch der Christen, ist und bleibt der Gott
Israels, der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs. Auch das Neue Testa-
ment ist letztlich nicht christozentrisch, sondern theozentrisch. Worauf
es ankommt und worauf alles hinzielt, ist die Herrlichkeit und Herr-
schaft Gottes. Gott allein, Gott alles in allem: Dieser Monotheismus
verbietet jeden Dualismus — die Rabbinen sahen im gnostischen Dualis-
mus die Haresie schlechthin. Der Monotheismus impliziert aber, dass
der eine Gott als die Erst- und Letztursache hinter allem steht und in
allem wirkt: «Ich erschaffe das Licht und mache das Dunkel, ich bewir-

50



ke das Heil und erschaffe das Unheil. Ich bin der Herr, der das alles
vollbringt» (Jes 45,7). Wie kam und kommt das Judentum (vor und
nach Auschwitz) in diesem strikt monotheistischen Horizont mit dem
Problem des Bosen und des Leidens zu Rande? Dazu gesellt sich eine
andere ausgesprochen theologische Frage: Wie 10st das Judentum in
seinen verschiedenen Epochen und Ausrichtungen das polare Span-
nungsverhiltnis zwischen Gottes Transzendenz und Gottes Immanenz?
Ist es tatsachlich so, dass das Judentum, wie auch noch von neueren
kirchlichen Verlautbarungen insinuiert wird, so sehr auf Gottes Trans-
zendenz insistiert, dass es gerade deswegen das christliche Inkarnations-
dogma nicht verstehen kann? Obwohl selbstverstindlich nicht im chri-
stologisch-trinitarischen Sinn, gibt es auch im Judentum eine Theologie
der Selbsterniedrigung und des Mitleidens Gottes, eine Theologie seiner
Einwohnung (Schechinah), eine Theologie des Wortes Gottes (der
memrd und des logos), sowie eine Theologie des heiligen Geistes —
lauter Sachverhalte, die einem durchschnittlichen christlichen Theolo-
gen leider weitgehend unbekannt sind, obwohl es diesbeziiglich hervor-
ragende Monographien gibt.

b) Gott ist der Herr, und er will und wird seine Herrschaft (sein «Reich»)
durchsetzen. Es geht hier um ein Thema, das sowohl im Judentum als
auch im Christentum zentral und fundamental ist. Es bestimmt wesent-
lich die Soteriologie und die Eschatologie, aber auch die Ekklesiologie.
Das Neue Testament, das diesbeziiglich die alttestamentlich-jiidischen
Begriffe und Vorstellungen voraussetzt und aufgreift, weist hier fiir sich
allein genommen, einige Defizite auf und bedarf deshalb der alttesta-
mentlich-jiidischen Erginzung. So — wie gerade die neue Diskussion um
die «Befreiungstheologie» zeigt — inbezug auf die Weltimmanenz und
Geschichtsrelevanz des Gottesreiches und des Menschenheiles. Eben-
falls defizitir ist im Neuen Testament die fir das Judentum und das
Christentum gleicherweise unaufgebbare Erwihlungsvorstellung. Es
lasst sich kaum leugnen, dass der neutestamentliche Erwahlungsgedan-
ke sehr exklusiv ist: das ewige Heil oder Unheil hingt davon ab, ob der
Einzelne sich durch den Glauben und die Taufe an Christus bindet und
dadurch in die Kirche als die Heilsgemeinschaft eingegliedert wird.
Anders das Judentum im Anschluss an das Alte Testament. Hier wird
die Erwihlung viel ausgepragter funktional und instrumental gesehen:
Israel hat als Gottes auserwihlter «Knecht» und als «koénigliche Prie-
sterschaft» in der Welt und an der Welt einen Auftrag zu erfiillen, der
zum Heil des Ganzen dient. Das individuelle Heil des Einzelnen jedoch
ist nicht von seiner Israeclzugehorigkeit abhingig: Es gibt zu jeder Zeit
und tiberall «Gerechte aus den Heiden», die als solche gerettet werden.

51



Wenn die katholische Kirche seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil
nun dasselbe behauptet, kehrt sie, wohl ohne sich dessen bewusst zu
sein, zurlick zu ihren jiidischen Quellen.

Ein « Handbuch» fiir christliche Theologen

Diese Beispiele — sie konnten ohne weiters vermehrt werden — zeigen,
dass die Beschéiftigung mit dem Judentum fiir die Christen nicht nur als
Verstidndnishintergrund ihres Glaubens dient, sondern sehr wohl auch
heute noch Einiges zur Vertiefung und Bereicherung der christlichen
Theologie beitragen kann. Deshalb die eindringliche Bitte an die Vertreter
der Judaistik: Verfassen Sie zuhanden der christlichen Theologen Ab-
handlungen zu den einzelnen klassischen Traktaten der Theologie: Zur
Gottes- und zur Schopfungslehre, zur Anthropologie und Christologie,
zur Soteriologie und Eschatologie, zur Ekklesiologie und zur Liturgie
sowie selbstverstandlich auch zur (individuellen und sozialen) Ethik. Die-
se Einzelabhandlungen konnten vielleicht sogar, aufeinander abgestimmt
und dementsprechend redigiert, in einem Handbuch vereinigt werden und
als solches fiir den christlichen Theologen zur Pflichtlektiire werden. Hier-
bei sollten folgende praktische Postulate Beriicksichtigung finden:

1. Das «Handbuch» miisste, ohne einer oberfldchlichen Simplifizierung zu
verfallen, auch fiir den Nichtfachmann, fiir den es ja bestimmt ist, les-
und verstehbar sein. Wichtig wire auch, dass einschligige Originaltexte
in extenso abgedruckt — die Quellenwerke sind den wenigsten direkt
zuginglich — und dass diese exemplarischen Texte durch eine sachge-
masse Situierung und Kommentierung «ad usum Delphini» erschlossen
wiirden.

2. Das Schwergewicht miisste auf dem Judentum jenes Zeitalters liegen, in
dem und aus dem heraus das Christentum entstanden ist. Einen christli-
chen Theologen interessiert selbstverstindlich vor allem, wie der Jude
Jesus und die jiidischen Autoren der neutestamentlichen Schriften Gott
erfahren und begriffen haben, welche Assoziationen beispielsweise das
Wort «Konigsherrschaft Gottes» damals hervorrief. Dass dabei das
Judentum, und zwar sowohl das paldstinensische als auch das helleni-
stische Judentum, in seiner damaligen dusserst pluralistischen Fiille und
Vielfalt zu berticksichtigen ist, versteht sich von selbst.

3. Das schliesst nicht aus, dass zur Erginzung und Vertiefung der Kir-
chen- und Dogmengeschichte auch spitere Perioden des Judentums
nach dem exemplarischen Prinzip dargestellt werden. Es gibt ja erstaun-
liche Parallelen, die bisweilen sogar eine wechselseitige Beeinflussung

32



nahelegen und auf jeden Fall religionsphidnomenologisch aufschluss-
reich sind: Die kabbalistischen Spekulationen erinnern an die ebenfalls
stark neuplatonisch beeinflusste mystische Theologie eines Dionysius
Areopagita und seiner Nachfolger; ein Moses Maimonides steht mit
seiner rationalen Theologie in einer Linie mit dem aristotelischen Scho-
lastiker Thomas von Aquin; die Karder nehmen, indem sie die miindli-
che Uberlieferung des Rabbinismus ablehnen, das Sola-Scriptura-Prin-
zip der Reformatoren vorweg; der Chassidismus ist geistesverwandt mit
dem Pietismus... All das miisste in einer dkumenisch ausgerichteten
Kirchen- und Theologiegeschichte durch die Mitarbeit der Judaistik
Eingang finden.

Dritter Wunsch: Judaistische Kommentare zum Alten
und Neuen Testament

Dem Judentum und dem Christentum gemeinsam ist der Tanach, das
sogenannte Alte Testament: Die inspirierte kanonische Schrift, das Wort
Gottes, aus dem die Gemeinde und der Einzelne lebt, das im Gottesdienst
vorgelesen und personlich studiert und meditiert wird. Hinsichtlich dieser
heiligen Schrift, die ja bis weit ins zweite Jahrhundert hinein, das heisst
bevor das Neue Testament allmihlich kanonische Geltung gefunden hat,
auch fiur die Christen die Schrift schlechthin war, hat der christliche
Theologe, vor allem aber der christliche Bibliker folgende Fragen an die
Judaistik:

1. Die Esra-Apokalypse (4Esra 14,44-47) berichtet gegen das Ende des
ersten Jahrhunderts — zur selben Zeit also, in der die Johannes-Apoka-
lypse verfasst wurde —, dass Esra mit Hilfe des Heiligen Geistes 94
Biicher verfasst habe. Davon sind die ersten 24 fiir alle bestimmt. Es
sind dies die Biicher des Tanach, des nunmehr offiziell gewordenen
pharisdisch-rabbinischen Kanons unserer hebriischen Bibel. Die 70
tibrigen Bilicher sind nur den «Weisen» vorbehalten. Diese «Geheimbii-
cher» sind wohl mit den zumal apokalyptischen Apokryphen identisch,
die — man denke beispielsweise an die Henoch-Literaten — lediglich
dadurch auf uns gekommen sind, dass sie, vom orthodoxen Judentum

_ verworfen, durch die Christen, bei denen sie teilweise sogar kanonische
Geltung bekamen, rezipiert und tradiert worden sind. Was hat dieses
Faktum fiir das Judentum zu bedeuten? Und fiir das Christentum? Hat
es in gewissen Belangen nicht sogar eine breitere und tiefere jiidische
Basis als das rabbinische Judentum?.

2. Zur Zeit Jesu und seiner ersten Jiinger gab es weder die Bibel noch den
Kanon. Es gab neben der hebrdischen Bibel vor allem die Septuaginta,

53



die sich textlich und, durch die Aufnahme der sogenannten deuteroka-
nonischen Biicher, auch umfangmaéssig von der hebrdischen Bibel un-
terscheidet. Diese griechische Bibel war fiir die Autoren der meisten
neutestamentlichen Schriften und dariiber hinaus fiir den Grossteil des
friithen Christentums die Bibel schlechthin. Hier harren der Judaistik
eine ganze Reihe von Fragen: Inwiefern ist die Septuaginta, wie sie uns
vorliegt, tatsachlich eine authentisch jiidische Bibel? Inwieweit galt sie,
wie der Aristeasbrief nahelegt, auch bei den Juden als «inspiriert»?
Wieweit wird tiberhaupt die gesamte jiidisch-hellenistische Literatur als
gemeinsames Erbe betrachtet? Und eine naive Wenn-Frage: Was wire
geschehen, wenn das orthodoxe Judentum nicht in Paldstina und dann
vor allem in Babylonien, sondern in der hellenistischen Diaspora ent-
standen ware? Wenn die ebenfalls nun von den Christen rezipierten und
tradierten Schriften Philos von Alexandrien den Platz des babyloni-
schen Talmuds einndhmen? Wire dann die Kluft zwischen Judentum
und Christentum nicht um ein Erkleckliches kleiner?.

3. Wie erkliart das Judentum heutzutage, dass der Kanon ein fiir allemal
abgeschlossen ist? Der Rabbinismus antwortet auf diese Frage, dass es
seit dem Erloschen der Prophetie zur Zeit Esras keine inspirierten
Schriften mehr geben kann. Aber abgesehen davon, dass diese Antwort
historisch nicht mehr haltbar ist: Wieso sollte die Prophetie plotzlich
ein fir allemal erloschen sein? In der christlichen Bibel, sofern sie die
deuterokanonischen Biicher als kanonisch akzeptiert, gibt es diesbezlig-
lich eine ununterbrochene zeitliche Kontinuitit von rund 1000 vor
Christus bis hin zur jingsten neutestamentlichen' Schrift. Und dass
damit der Kanon seinen endgiiltigen Abschluss gefunden hat, kann
christlicherseits dadurch einigermassen plausibel gemacht werden, dass
mit dem im Neuen Testament bezeugten Christusereignis die Selbster-
schliessung Gottes ihren uniiberbietbaren Hohepunkt erreicht hat.

4. Freilich kennt das pharisiaisch-rabbinische Judentum neben der schrift-
lichen die miindliche Tradition, durch die die Schrift bestindig aktuali-
siert und, wiewohl endgiiltig fixiert, doch irgendwie offen gehalten wird
— wie ja auch fiir die neutestamentlichen und friithchristlichen Autoren
die Schrift offen ist und dementsprechend frei und elastisch interpretiert
wird. Aber ist im orthodoxen Judentum durch die Kodifizierung des
babylonischen Talmuds, der den Niederschlag der miindlichen Tradi-
tion bildet, dieser Prozess nicht weitgehend zum Stillstand gekommen?
Vor allem aber: Muss es so sein, dass der Talmud Lehre und Leben de
facto weit mehr bestimmt und prigt als die Schrift? Das Christentum
bietet hier eine frappierende Parallele. Vor allem die katholische Kirche
anerkennt ja neben der Schrift die miindliche Uberlieferung ausdriick-
lich als Offenbarungsquelle. und auch hier hat, unbeschadet der theore-

54



tischen Anerkennung der Dignitit der Schrift, in der Praxis die Tradi-
tion durch Dogma und Moral die Oberhand gewonnen. Nun aber hat
sich, im Anschluss an die genuin christliche Uberzeugung, auch die
katholische Kirche im zweiten Vatikanum offiziell das evangelische
Schriftprinzip weitgehend zu eigen gemacht: Die Theologie samt der
Spiritualitit und Verkiindigung «ruht auf dem geschriebenen Wort
Gottes, zusammen mit der Heiligen Uberlieferung, wie auf einem blei-
benden Fundament. In ihm gewinnt sie sichere Kraft und verjiingt sich
stindig... Deshalb sei das Studium des heiligen Buches gleichsam die
Seele der heiligen Theologie. Auch der Dienst des Wortes... holt aus
dem Wort der Schrift gesunde Nahrung und heilige Kraft» (Offenba-
rungskonstitution n. 24). Frage: Wie ware es, wenn sich das Judentum,
selbstverstindlich ohne seine Uberlieferungen zu verraten, etwas inten-
siver und direkter auf die Schrift beziehen wiirde? Wiirde dadurch der
Abstand zwischen Juden und Christen nicht automatisch etwas gerin-
ger?

. Im Gegensatz zur christlichen Auffassung kommt im Judentum den
verschiedenen Teilen des Tanach eine unterschiedliche Autoritit zu.
Tora, Nebi’im und Ketubim bilden eine absteigende Skala. Die dafiir
angefiihrten Griinde — die je grossere Nahe zu Mose und zur Sinai-
Offenbarung — sind selbstverstindlich historisch und literarisch nicht
mehr haltbar. Doch kann theologisch etwas wahr sein und bleiben,
auch wenn die dafiir angefiihrten geschichtlichen Griinde sich als falsch
und tiberholt erweisen. Meine Anfrage an die Fachleute lautet deshalb:
War der Vorrang der Tora vor den Propheten um die Zeitenwende
judisches Allgemeingut? Ist die faktische Bevorzugung der Propheten
sowie der Psalmen auf Kosten des Pentateuchs etwas spezifisch neute-
stamentlich-christliches? Oder weist nicht das apokalytische und qum-
ranische Schrifttum darauf hin, dass es auch im damaligen Judentum
Richtungen und Gruppen gab, die eine analoge Tendenz aufweisen?
Oder, um auf das zeitgenossische Judentum zu sprechen zu kommen:
Verrat ein Reformjude wie Leo Baeck das authentische Judentum,
wenn er «das Wesen des Judentums» vorrangig aus der prophetischen
Verkiindigung erhebt?

Diesen fiinf Fragen schliesse ich einen zweiteiligen Wunsch an: Es
ware meines Erachtens gerade auch fiir die christliche Theologie ein gros-
ser Gewinn, wenn sich die Koryphéden der Judaistik mutig daran machten,
biblische Kommentare auszuarbeiten, und zwar Kommentare zu den ein-

zelnen Schriften sowohl des Alten als des Neuen Testaments.

1. Hinsichtlich des Tanach zeichnet sich in der Bibelwissenschaft eine neue
Tendenz ab: der «canonical approach» (Brevard S. Childs), das Kanon-

55



prinzip. Wahrend die historisch-kritische Exegese — vor allem die Lite-
rar- und Formkritik — herauszufinden trachtet, was die einzelnen Text-
schichten und Texteinheiten fiir sich genommen urspriinglich bedeute-
ten und so die Bibel gleichsam seziert und atomisiert, sieht man nun
zusehends ein, dass das allein nicht geniigt, dass vielmehr zu beriick-
sichtigen ist, was der uns nunmehr als Ganzes vorliegende Text in
seiner kanonischen Endform bedeutet: Wie wurde er verstanden, als er
in den Kanon Aufnahme fand? Ein diesbeziigliches Paradebeispiel ist
das Hohelied. Die historisch-kritische Exegese kommt zu dem wohl
richtigen Ergebnis, dass es sich um eine Sammlung profaner Liebeslie-
der handelt. Als das Hohelied jedoch kanonisiert wurde, wurde es
allegorisch verstanden: Israel ist die Braut, Gott der Brdutigam. Diese
kanonische Bedeutung darf nicht ausseracht gelassen werden. Ahnli-
ches gilt auch fiir die anderen altestamentlichen Bilicher. Es ist zwar
ausserst interessant und lehrreich, den origindren Sitz im Leben jedes
einzelnen Psalmes zu eruieren. Nicht minder wichtig wire es jedoch,
festzustellen, welche Funktion und Bedeutung die Psalmen und der
Psalter zur Zeit ihrer definitiven Kanonisierung, also, grob gesprochen,
im ersten Jahrundert vor und nach der Zeitenwende im Leben der
Gemeinde und des Einzelnen gehabt haben. Das zu erforschen, fillt in
die Fachkompetenz der Judaisten. Deshalb die Bitte, judaistische Kom-
mentare zum Alten Testament zu schreiben.

. Judaistische Kommentare zum Tanach sind ohne Zweifel auch von

allergrosstem Nutzen zum richtigen Verstindnis des Schriftgebrauches
des Neues Testaments und der dlteren Kirche. Haben doch weder Jesus
noch seine Jiinger die jiidische Bibel im Sinn unserer historisch-kriti-
schen Exegese verstanden. Weshalb aber dariiber hinaus der Wunsch
nach judaistischen Kommentaren zum Neuem Testament? Man sage
nicht, dieses Postulat iiberschreite die Kompetenz der Judaistik. Sind
doch die neutestamentlichen Schriften jidische Texte: Ihre Verfasser
waren Juden oder zum mindesten dem Judentum Nahestehende. Ge-
wiss beschaftigten sich deshalb schon seitdem es das Fach Judaistik gibt
seine Vertreter, gerade auch solche jiidischer Religionszugehorigkeit,
mit dem Neuen Testament. Wir besitzen aus ihrer Feder wertvolle
Monographien {iber Jesus und Paulus. Aber das allein geniigt nicht, wie
es librigens auch nicht geniigt, durch die Riickiibersetzung der Evange-
lien ins Araméische oder Hebriische herausfinden zu wollen, was Jesus

tatsdchlich gesagt hat. Denn auch fiir das Neue Testament gilt das

Kanonprinzip: Der Text ist letztlich zu erkldren, wie er steht. Darum
bemiihen sich ohne Zweifel die christlichen Neufestamentler. Aber sie

‘tun das sehr oft ohne geniigendes Hintergrundwissen, das heisst ohne

56



hinreichende Judaistikkenntnisse. Thr diesbeziigliches Material stammt
zumeist aus zweiter, dritter, vierter Hand, und nicht selten schopfen sie
aus triiben Quellen. Dazu kommt — rithmliche Ausnahmen bestatigen
die Regel — ein zumindest latenter Antijudaismus: Alles, was im Neuen
Testament steht, muss zumindest um eine Stufe — wenn nicht gar him-
melhoch — die Aussagen des Alten Testaments und des Judentums
ubersteigen. Man lese zum Beispiel die christlichen Kommentare und
Abhandlungen zum Vaterunser: mit welchen Drehs und Kniffs sucht
man da durch dick und diinn zu beweisen, dass das Vaterunser ein, ja
sogar das spezifisch christliche Gebet schlechthin ist, das ein Jude so
nicht beten konnte! Und dabei weist, redlich betrachtet, gerade dieses
Gebet, Jesus als Juden aus. Meines Erachtens konnen nur in der Judai-
stik Beheimatete das Neue Testament kommentieren. Wo sind sie? Dass
Paul Billerbeck’s «Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und
Midrasch» den Anspriichen nicht nur nicht gentigt, sondern Einiges zur
eben erwiahnten Misere beigetragen hat und noch beitrédgt, braucht hier
nicht eigens hervorgehoben zu werden.

Vierter Wunsch: Literar- und traditionskritische Textausgaben

Was an sich am Anfang stehen miisste, was das unterste Stockwerk
oder noch besser das tragende und unverzichtbare Fundament bildet,
erwihne ich zum Schluss: zuverldssige Editionen der jiiddischen Quellenli-
teratur. Dazu gehoren, vom Gesichtspunkt des christlichen Theologen aus
betrachtet, vor allem die offizielle dltere jiidische Traditionsliteratur: die
Mischna, Tosefta, sowie die paldstinensische und babylonische Gemara,
die verschiedenen Targumim sowie die reiche Midraschliteratur. Dazu
kommen die Apokryphen und Pseudepigraphen und selbstverstindlich
das gesamte jidisch-hellenistische Schrifttum. Hier hat die Judaistik, was
anerkennend vermerkt werden muss, bereits sowohl quantitativ als auch
qualitativ Hervorragendes geleistet. Aber wieviel bleibt noch zu tun! Be-
trachtet man den immensen Zeit- und Kraftaufwand, der fir die litera-
risch-historische Erforschung der Bibel aufgewendet wird und stellt man
dabei fest, dass zu einem betriachtlichen Teil immer wieder dasselbe wie-
dergekaut wird, stellt sich die wohl berechtigte Frage, ob es nicht ange-
bracht wire, wenigstens einen Teil dieses Forschungspotentials nutzbrin-
gender in die text-, literar- und traditionskritische Erforschung der noch
brachliegenden jiidischen Quellenliteratur zu investieren.

Hinsichtlich der Aufnung dieses immensen Kapitals fiir die christli-
che Theologie wiren drei an die Judaistik gerichtete Wiinsche zu formu-
lieren:

57



1. Der durchschnittliche Theologe ist kaum in der Lage, hebriische und
aramaéische (oder auch griechische) Texte zu lesen und zu verstehen. Er
braucht Ubersetzungen. Ideal wiren zweisprachige Editionen: auf der
einen Seite der Originaltext, auf der anderen Seite die Ubersetzungen
(wie es zum Beispiel bei dem 1969 von Eduard Lohse herausgegebenen
«Texte aus Qumran» der Fall ist). Beschrinkt man sich auf die Uber-
setzung (vgl. die Reihe «Jiidische Schriften aus hellenistisch-romischer
Zeity), so wiren wenigstens die theologisch relevanten Begriffe in der —
soweit vorhandenen oder rekonstruierbaren — Originalsprache anzufiih-
ren.

2. Fir viele judische Texte — beispielsweise fiir die Talmudim und Midra-
schim — ist es mit einer blossen Ubersetzung nicht getan. Aufgrund
ihres aphoristischen, assoziativen und allusorischen Stils und der damit
verbundenen stenographischen Breviloquenz bleibt auch ein noch so
gut Ubertragener Text fiir den Nichtfachmann allzuoft ein Buch mit
sieben Siegeln. Gewlinscht werden deshalb von der Judaistik kommen-
tierte Texte, wobei dem sehr bescheidenen Wissensstand eines Durch-
schnittstheologen in Judaicis gebiihrend Rechnung zu tragen wire.

3. Was schon einigemale zum Ausdruck kam, gilt auch hier: Der christli-
che Theologe ist besonders am Judentum Jesu und seiner ersten Jiinger
interessiert. Welche Anschauungen kann man aus der vielfach spiter
redigierten Traditionsliteratur als bereits zur Zeitenwende gingig und
giiltig voraussetzen? Dazu bedarf es der Literatur — und traditionskriti-
schen Arbeit, auf den Spuren eines Jacob Neusner inbezug auf die
Mischna, eines Geza Vermes, Alejandro Diez Macho oder Roger le
Déaut hinsichtlich der Targumim. Aber wieviele andere Namen von
bereits verstorbenen und zum Gliick noch lebenden Judaisten wiren
hier zu nennen, wiren auch im Vorangegangenen voll Dankbarkeit zu
erwiahnen gewesen!

Das sind eine Reihe von Fragen und Wiinschen eines christlichen
Theologen (der zufillig Alttestamentler ist) an die Judaistik. Sind sie
berechtigt? Sind sie realistisch und realisierbar? Oder sind sie naiv und
unverschimt? Die Antwort steht den hochverehrten Fachvertretern der
Judaistik alleine zu. Sie haben hier das erste und das letzte Wort.

ANMERKUNG

1. Vortrag gehalten am 31.5.86 anlésslich des Symposiums iiber Theologie und Judai-
stik in Eisenstadt / Osterreich.

58



	Fragen und Wünsche der Theologie an die Judaistik

