Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: "Durch das Gesetz dem Gesetz gestorben” (Gal 2,19)
Autor: Flusser, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961432

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Durch das Gesetz dem Gesetz gestorben»
(Gal 2,19)

von David Flusser

Es ist schwer, besonders heute, iiber Paulus und das Gesetz zu schrei-
ben. Friither war es in manchen Kreisen beliebt, iiber den gesetzesfreien
Paulus zu schreiben, wogegen man heute vielfach die Tendenz entdeckt
und sie bei den besten Neutestamentlern und Christen vorfinden kann,
Paulus als einen fast, oder ganz gesetzestreuen Juden darzustellen. Ich will
nicht erkldren, was vielleicht der unterbewusste Grund dafiir ist, dass
besonders in den Nachkriegsjahren die Stimmen laut werden, welche Pau-
lus als den unproblematischen, auch in der Gesetzespraxis ungebrochenen
Juden preisend beschreiben. So einfach scheinen mir die Dinge nicht zu
sein und man tut Paulus Unrecht, wenn man bei ihm die geniale, komple-
xe Dialektik auch in der Frage des jidischen Gesetzes nicht anerkennen
will. Besonders in unserer Frage scheint es, als wiirde man bei Paulus
verschiedene, auf den ersten Blick sogar widersprechende Ansichten an-
treffen, die sich aber wie Biache und Fliisschen zu einem einzigen Strom
verbinden. Ich habe schon einige Aspekte der Gesetzeslehre des Paulus
behandelt! und tiiber die Heidenchristen, und das jiidische Gesetz bei ihm
einiges geschrieben?. Diesmal werde ich iiber eine, meiner Ansicht nach
nicht unwichtige Seite des Gesetzesverstindnisses des Paulus schreiben.
Ich gebe zu, dass das Ergebnis dieser Forschung ungewdohnlich ist. Auch
fiir mich war es tliberraschend, als ich auf diese Seite der Theologie des
Paulus zufallig gestossen bin.

I

Bei einer anderen Gelegenheit habe ich mich mit dem Zusammen-
hang zwischen 1 Petr 2,4-10 und R6m 9,24-33 befasst. Es ist nicht notig
zu sagen, dass Rom 9,30-32 ein rein paulinischer Einschub ist. Ich habe
mir also die Stelle genauer angesehen, und das wollen wir nun auch tun.
«Was sollen wir nun sagen? Dass Heiden, die nicht nach Gerechtigkeit

Prof. Dr. David Flusser, Professor fiir vergleichende Religionswissenschaft an der He-
bradischen Universitit Jerusalem. Adresse: Z. Zt. Dufourstrasse 23 — CH-6003 Luzern.

30



trachteten, Gerechtigkeit erlangt haben, aber die Gerechtigkeit aus dem
Glauben. Israel dagegen, das dem Gesetz der Gerechtigkeit nachtrachtete,
ist zu dem Gesetz nicht gelangt. Warum? weil es nicht vom Glauben
ausging, sondern es von Werken aus versuchte. Da stiessen sie sich an den
Stein des Antosses».

Nun, ich bin ein klassischer Philologe und hoffe zu wissen, wie man
sich zwischen den verschiedenen Lesarten zu entscheiden hat und wo eine
Lesart eine Verschlimmbesserung ist. In Rém 9,31 befindet sich eine
wirklich erstaunliche Behauptung: Israel trachtete dem Gesetz der Ge-
rechtigkeit nach, ist aber zu dem Gesetz nicht gelangt, oder, nach der
Einheitsiibersetzung von 1979: «Israel aber, das nach dem Gesetz der
Gerechtigkeit strebte, hat das Gesetz verfehlt». Schon einige Handschrif-
ten und alte Ubersetzungen haben an dem ungewdhnlichen Satz herumge-
bastelt: sie haben auch zu der zweiten Erwidhnung des Gesetzes in dem
Satze die ”Gerechtigkeit” hinzugefiigt. So lesen wir nun, dass Israel trotz
seines Strebens «zu dem Gesetz der Gerechtigkeit nicht gelangt ist». Aber
auch dieser Text war nicht ganz befriedigend. So meinte zum Beispiel
Calvin, dass man verstehen solle: sie gelangten nicht zu der Gerechtigkeit
des Gesetzes. Und in der Ziircher Bibel findet man die Anmerkung: Der
Schluss lautete vielleicht nur: «Ist zur Gerechtigkeit nicht gelangt». — Das
ist Schmiedels Konjektur, welche die Ehre hatte, im Apparatus criticus
von Nestlé-Alands letzter Ausgabe vermerkt zu werden, die mit Konjek-
turen vielleicht sogar viel zu sparsam umzugehen pflegt. So ist es gesche-
hen, dass die urspriingliche Erwdhnung des Gesetzes am Ende verschwun-
den ist und nur die erste stehen blieb. Aber vielleicht meinte Paulus
wirklich, dass Israel zu dem Gesetz selbst nicht gelangt ist! Das kann man
verstehen, wenn man diesem ganzen Gedankenreichtum des Paulus nach-
geht. Dass man dabei umlernen wird, ist wahrscheinlich, aber die Miihe
wird sich lohnen. '

Bei Paulus ist gewohnlich (aber natiirlich nicht immer) das griechi-
sche Wort «Gesetz» die Ubersetzung des hebriischen Wortes Tora, mit
seinen verschiedenen Bedeutungen wie: «die Finf Bilicher Mosis», die
«Schrift» oder das, was Buber dafiir setzt: «die Weisung»; d.h. das, was
flir den Juden, oder den Menschen fiir sein Handeln und Glauben aus der
Tora folgt3. Wir wollen nun die Gedanken des Paulus tiber die Weisung
zusammenfassen, soweit sie uns hier angehen. Das «Gesetz» ist seinem
Wesen nach gut, es ist geistig, ein Gesetz der Gerechtigkeit* und des
Glaubens, aber es ist zart und dauernd Gefahren ausgesetzt, welches es
schwichen, sodass es, obzwar ewig gut, auch fiir den Menschen zu einer
Gefahr werden kann. Es wird von allen diesen Gefahren und aus der
Schwiche nur durch Christus befreit und so zu seiner wahren Bestim-

31



mung durch Christus neu aufgerichtet und sozusagen von den Schlacken
gereinigt. Christus ist also nach Paulus nicht nur das Ziel des Gesetzes
(Rém 10,4), sondern das Gesetz krankte vor Christus und krankt ohne
Christus.

11

Es wurde aus Rom 9,31 klar, dass das Gesetz, welches die Juden zu
besitzen wiahnen, nach Paulus mit dem Gesetz der Gerechtigkeit identisch
ist. «Das Gesetz ist an sich heilig, das Gebot ist heilig, gerecht und gut»
(Rom 7,12, vgl. auch 9,4). Wie wir noch naher erkliren werden, meint es
Paulus sehr ernst, wenn er sagt: «Heben wir also das Gesetz auf durch den
Glauben? Nimmermehr, sondern wir richten es auf» (Rém 3,31). Und
aus demselben Brief erfahren wir auch: «Wir wissen ja, dass das Gesetz
geistlich ist, ich aber bin fleischlich, verkauft unter der Siinde» (R6m
7,14)¢. Nach dem, was wir bis jetzt gesehen haben, wird auch Rom 8,2 in
ein neues Licht gebracht. «Denn das Gesetz des Geistes des Lebens’ hat
mich in Christus Jesus frei gemacht von dem Gesetze der Stinde und des
Todes». Es geht um das Gesetz Gottes, dem man selbst mit seinem Innern
dient, aber mit dem Fleisch ist man durch das Gesetz der Siinde versklavt
(vgl. Rom 7,25). Und Paulus sagt (Rom 8,4), dass Gott seinen Sohn
gesandt hat, «damit das Gerechtsame des Gesetzes erfiillt werde in uns,
die wir nicht nach dem Fleische wandeln, sondern nach dem Geiste». Es
wird also schwer sein, daran zu zweifeln, dass in dem ganzen Gedanken-
komplex Paulus mit dem Gesetz dasselbe meint, was Buber mit dem Wort
«Weisung» ausdriicken wollte. Und vielleicht gehort dazu auch, was in' 1
Kor 9,19-21 Paulus iiber sich gesagt hat®, dass er ndmlich nicht ohne
Gesetz Gottes sei, sondern im Gesetze Christi stehe. Ist es zu gewagt zu
meinen, dass das Gesetz Christi, dem Paulus unterworfen ist, mit dem
Gesetz Gottes identisch sei, und dass es auch hier im Grunde um das eine
und dasselbe Gesetz geht? Da ist Gal 2,15-21 schirfer, aber es wird auch
zu unserem Gedankenkomplex gehort haben. Unter anderem sagt da
Paulus: «Ich bin ja dem Gesetze durch das Gesetz gestorben, um Gott zu
leben; ich bin mit Christus gekreuzigt. Ich lebe, aber nicht ich, sondern
Christus lebt in mir. Was ich aber jetzt im Fleische lebe, das lebe ich im
Glauben an den Sohn Gottes®, der mich geliebt hat und sich fiir mich
hingegeben hat» (Gal 2,19-20). Was auch das «Sterben dem Gesetze
durch das Gesetz» immer bedeuten mdge, eines steht fest: es ist eine
Formel fiir die Paradoxie des Gesetzes bei Paulus. Und wenn Paulus Gal
2,20 Uber sich sagt, er selbst lebe nicht, sondern Christus lebe in ihm, so

32



scheint die Aussage dasselbe zu bedeuten, wie wenn Paulus tber sich in 1
Kor 9,21 sagt, dass er nicht ohne Gesetz Gottes lebe, sondern im Gesetz
Christi stehe.

Wir wollen nicht verschweigen, dass Gal 2,15-21 eine negativere
Stellungnahme zum Gesetz ausdriickt. Sie ist fiir die Gedankenkette aty-
pisch, welche unser Augenmerk auf sich gezogen hat. In seiner polemi-
schen Schirfe in Bezug auf das Gesetz erinnert Gal 2,15-21 eher an R6m
6,14-7,6 und auch an Gal 4,21-31. Dabei sollte man aber vielleicht zwei-
erlei bedenken: In Gal 2,21 steht zwar geschrieben: «Wenn die Gerechtig-
keit durch das Gesetz kommt, dann ist ja Christus umsonst gestorben».
Doch vorher lesen wir «dass aus den Werken des Gesetzes kein Fleisch
gerechtfertigt wird». Das Gesetz in Vers 21 scheint also eine Kurzform fiir
die Werke des Gesetzes zu sein — und das ist die fiir Paulus so bedeutende
Bezeichnung fiir die bei den Juden tibliche Gesetzespraxis: er kann von
den Werken des Gesetzes!! oder einfach von den Werken sprechen.
Schon jetzt mochte ich hier vor einer Verniedlichung des Paulus warnen.
Es wird einem jeden Berufenen nicht schwierig sein aufzuzeigen, dass mit
den Werken des Gesetzes — oder einfach mit den Werken — Paulus nicht
jedes Tun oder irgendwelche durch menschliche Gesetze geregelte Aktivi-
titen meint, sondern er will sagen, dass nicht die Werke des jlidischen
Gesetzes, der Tora, den Menschen «rechtfertigen» konnen, sondern der
Glaube. — Das zweite Bedenken, welches wir hier aussprechen wollten,
bezieht sich gerade auf den paulinischen Begriff «gerechtfertigt werden».
Das bedeutet ja als gerecht befunden werden, oder, ein wenig ungenauer,
erlost werden. Es ist sonderbar, aber soweit ich weiss, wiirde jeder ver-
niinftige Jude Paulus zustimmen: das Befolgen der jiidischen Gebote ist
nicht eine soteriologische Entitdt, oder, einfacher gesagt: einem Juden
wiirde es hochst kurios vorkommen, wenn ihm z.B. ein Rabbi sagen
wiirde: «Durch die Werke des Gesetzes wirst du erlost». Die Pramissen
und die Umstéinde, aus welchen Paulus so oft sagt, dass aus den Werken
des Gesetzes niemand gerechtfertigt wird, konnen nur durch zielbewusste
Forschung blossgelegt werden. Eine Komponente der paulinischen Rech-
fertigung wird sicher essenisch gewesen sein. So lesen wir in einer klassi-
schen Stelle des essenischen Hymnenbuchs (1QH 4, 29-33): Der Mensch,
ein Geschopf aus Ton «ist in der Siinde vom Mutterleib, und bis ins Alter
befindet er sich in der Siindenschuld. Und ich weiss: Nicht gehort dem
Menschen Gerechtigkeit und dem Menschenwesen der rechte Weg. Gott,
dem hochsten gehoren alle Werke der Gerechtigkeit. Der Menschenweg
wird nicht ausgerichtet ausser durch den Geist, den ihm Gott erschuf, um
den Menschenkindern den Weg vollkommen zu machen, damit alle seine
Geschopfe seine Machtkraft erkennen, und Sein Erbarmen tiber alle Kin-
der Seines Wohlgefallens». ‘

33



II1

Die Fragen, die wir zuletzt erwdhnt haben, sind wichtig, aber wir
haben hier eine andere Zielsetzung: Wir wollen versuchen, unapologetisch
zu klidren, was fiir eine — unkonventionelle — Auffassung Paulus von dem
Gesetze gehabt hat, als er sich tiber die Tora als ein gutes und heiliges
Gesetz Gedanken machte. Wir haben uns eben mit Gal 2,15-21 befasst.
Paulus schreibt dort unter anderem: «Wir erkannten, dass der Mensch
nicht gerechtfertigt wird aus den Werken des Gesetzes, sondern durch den
Glauben an Christus Jesus..., denn aus den Werken des Gesetzes wird
kein Fleisch gerechtfertigt werden» (Gal 2,16). Man wiirde doch meinen,
dass die Ausfiihrung der Gesetzesgebote, der Werke des Gesetzes, zum
Gesetz nicht nur organisch und unzertrennlich gehéren, sondern sogar
dass nur dann, wenn die Werke des Gesetzes ausgefithrt werden, das
Gesetz selbst zur Wirklichkeit wird. Das ist auch die tibliche Meinung des
Judentums tber die Gebote und die Tora, das Gesetz Mosis. Aber Paulus
ist einer anderen Meinung, die, wenn man sie richtig erfasst, bewunderns-
wert ist. Bei ihm gibt es eine verhidngnisvolle Kluft zwischen dem — geisti-
gen — Gesetz selbst und den Werken des Gesetzes.

Wir wollen von Rém 9,27-31 ausgehen, womit wir ja begonnen
haben. Dort haben wir u.a. gesehen, dass die Heiden die Gerechtigkeit
aus dem Glauben erlangt haben. «Israel dagegen, das dem Gesetz der
Gerechtigkeit nachtrachtete, ist zu dem Gesetz nicht gelangt. Warum?
Weil es nicht vom Glauben ausging, sondern es aus den Werken versuch-
ten: Also nicht durch die Gesetzeswerke kann man zu dem eigentlichen
Gesetz, zu dem «Gesetz der Gerechtigkeit» gelangen, sondern man muss
vom Glauben ausgehen und dann gelangt man zu dem wahren Gesetz, zu
dem Gesetz des Glaubens. «Wo bleibt denn die Rithmerei? Ausgeschlos-
sen ist sie. Durch was flr ein Gesetz? Durch das der Werke? Nein, son-
dern durch das Gesetz des Glaubens. So halten wir nun dafir, dass der
Mensch durch den Glauben gerechtfertigt werde ohne Werke des Geset-
zes. Oder i1st Gott nur der Juden Gott? Nicht auch der Heiden? Ja, auch
der Heiden, weil es ja nur einen Gott gibt, und dieser wird die Beschnitte-
nen aus Glauben und die Unbeschnittenen durch den Glauben gerecht-
sprechen. Heben wir also das Gesetz auf durch den Glauben? Das sei
ferne! Sondern wir richten das Gesetz auf» (Rom 3,27-31). Man sieht:
man muss aufgeschlossen dem Paulus lauschen, und dann wird man ihn
wahrhaft verstehen. Wir haben gesehen, dass Paulus wenn er von dem
Gesetz der Gerechtigkeit (d.h. der Rechtfertigung) spricht, nur genauer
das Wesen des Gesetzes beschreibt. Hier dagegen definiert Paulus das
Gesetz durch die Wendung «das Gesetz des Glaubens». Dass es sich hier

34



wirklich um das «Mosaische» Gesetz handelt, sehen wir ganz sicher aus
dem letzten Satz: «Heben wir also das Gesetz auf durch den Glauben?
Das sei ferne! Sondern wir richten das Gesetz auf». Es wurde schon
richtig erkannt!2, dass das Wort «aufrichten» in Rém 3,31 einem rabbini-
schen Ausdruck entspricht, welcher bedeutet: den richtigen, urspriing-
lichen Sinn herausfinden und dadurch dem Bibelwort seine urspriingliche
Ausrichtung schenken. Wenn man also das Gesetz durch den Glauben
aufrichtet, dann wird seine urspriingliche Absicht wiederhergestellt. Und
wir diirfen nicht vergessen, dass Paulus unter dem Glauben eigentlich den
Glauben an Christus versteht.

IV

Bevor wir dazu mehr sagen werden, wollen wir Rém 2,25 - 29 betrach-
ten, denn dort werden wir mehr iiber das Wesen des gottlichen Prinzips
erfahren, welches Paulus mit dem Gesetz in positivem Sinne gleichsetzt,
womit gleichzeitig das jlidische Gesetz gemeint ist. «Ja, die Beschneidung
ist nitzlich, wenn du das Gesetz tust!'3; hiltst du aber das Gesetz nicht,
dann ist deine Beschneidung zur Unbeschnittenheit geworden. Wenn nun
der Unbeschnittene die Gerechtsame des Gesetzes beobachtet, wird ihm
dann nicht seine Unbeschnittenheit als Beschneidung angerechnet wer-
den'*? Und wird nicht der physisch Unbeschnittene, wenn er das Gesetz
erfiillt'5, dich richten, der du trotz Buchstabe und Beschneidung ein
Ubertreter des Gesetzes bist? Denn nicht der ist Jude, der es dusserlich ist,
und das ist nicht Beschneidung, die dusserlich am Fleische geschieht,
sondern der ist Jude, der es innerlich ist, und das ist Beschneidung, die am
Herzen geschieht, im Geiste, nicht nach dem Buchstaben»!9.

Leider verzeichnet die Ubersetzung die Feinheiten und die Tiefen
dieses wichtigen Abschnittes, zum Beispiel in bezug auf die Beschneidung
der Juden, von der Paulus gleich nachher (R6m 3,1-2 sagt, siec habe an
sich viel Nutzen in jeder Hinsicht. Aber auch so kann man anhand der
Ubersetzung das fiir uns Wichtige ersehen. Paulus sagt, dass wenn der
Nichtjude die Gerechtsame des Gesetzes beobachtet ohne jidisch zu le-
ben, er das Gesetz seiner eigentlichen Bestimmung und seinem Gehalt
nach erfiille. Die Stelle, die wir kurz behandelt haben, spricht also fiir
sich: sie ist ein weiterer Beleg fiir die besondere paulinische Hochschit-
zung des Gesetzes. Paulus kennt eine dialektische Paradoxie des jiidischen
Gesetzes in einer fast unerhorten Scharfe. Vorldufig muss uns aber genii-
gen, wenn wir erkannt haben, dass zwar das Gesetz nach Paulus mit dem

35



judischen Gesetz gleichzusetzen ist, aber dass die innere gottliche Essenz
des Gesetzes nicht mit dem intelligiblen, konkreten jiidischen Gesetz iden-
tisch ist. Paulus hat ja, wie wir gesehen haben, gesagt, dass der Heide,
wenn er von Natur aus tut, was das Gesetz meint, eigentlich Jude ist und
einen solchen Juden richten wird, der sein konkretes jiidisches Gesetz
nicht halt!7,

Bei unserer Untersuchung sind wir vom Rom 9,30-32 ausgegangen.
Dort finden wir die paulinische Anschauung, dass man aus dem Glauben
gerechtfertigt werden kann, aber nicht aus den Werken des Gesetzes.
Israel — so behauptet Paulus — trachtete zwar nach dem Gesetz der Ge-
rechtigkeit, aber, da es zu dem Gesetz von den Werken aus zu gelangen
versuchte, hat es das Gesetz verfehlt. «Gesetz» heisst hier «das Gesetz der
Gerechtigkeit», wie es ja auch anderswo (Rom 3,27) als «das Gesetz des
Glaubens» bezeichnet werden kann. Wie paradox es auch klingen mag,
nach Paulus sind die Werke des Gesetzes imstande, den Weg zu dem
Gesetz selbst zu versperren, zu dem nicht die Werke den Weg offnen,
sondern der Glaube. Was ist der Grund, dass die Spannung zwischen den
Werken des Gesetzes und dem eigentlichen Gesetz gerade bei den Juden
entstehen kann? Dartiber spricht Paulus gleich in der Fortsetzung (R6m
10,2-4): «Denn ich bezeuge ihnen (den Juden), dass sie Eifer fiir Gott
haben, aber nicht mit Verstand. Die Gerechtigkeit Gottes verkennend,
ihre eigene aufzurichten suchend, haben sie sich der Gerechtigkeit Gottes
nicht untergeordnet. Denn das Ziel des Gesetzes ist Christus, zur Gerech-
tigkeit fiir jeden, der glaubt».

Paulus meint: Israel trachtet dem Gesetz der Gerechtigkeit nach,
kann aber zum Gesetz selbst nicht gelangen, weil die Juden zwar Eifer fiir
Gott haben, aber anstatt sich der Gerechtigkeit Gottes unterzuordnen,
ihre eigene aufzurichten suchen. Und da kommen die Werke des Gesetzes,
durch die kein Mensch gerechtfertigt werden kann (vgl. Gal 2,16) und
bringen sozusagen die Juden in Versuchung, ihre eigene Gerechtigkeit
aufzurichten und sich dadurch den Weg zu dem Gesetz selbst zu versper-
ren. Das Gesetz ist ja das Gesetz des Glaubens und durch den Glauben
gelangt man zum Gesetz. Und der Glaube ist fiir Paulus der Glaube an
Christus. «Denn das Ziel des Gesetzes ist Christus, zur Gerechtigkeit flr
jeden, der glaubt» (R6m 10,4)18,

Der letzte Satz ist eine Art Eckstein fiir das Gesetzesverstandnis des
Paulus. Der Grundgedanke des Paulus kann anscheinend nicht oft genug
wiederholt werden, dass das Gesetz auf vielerlei Weise briichig, gefihr-
dend und gefdhrdet ist. Darum war nach Paulus das Eingreifen des Chri-
stus notig, damit die Gefahren iiberwunden wiirden und das Gesetz auf-

36



gerichtet werde. Vielleicht kann man es auch so ausdriicken: nach Paulus
zielt nicht nur das Gesetz auf Christus, sondern auch Christus zielt auf
das Gesetz.

A%

Wir haben jetzt auf eines von den drei Kraftfeldern hingewiesen, in
denen nach Paulus Christus wirkt, um das Gesetz aufzurichten: es ist das
Kraftfeld des Glaubens. Wir wollen nun die Ergebnisse kurz zusammenfas-
sen. Allgemein gesagt: Paulus hat richtig gemerkt, dass ein religioser
Rigorismus dazu fiihren muss, dass man den Sinn der eigenen Religion
verpasst. Im Judentum bestand die Gefahr in dem Hochspielen der Gebo-
te und Verbote, anders gesagt, in den Werken des Gesetzes, auf Kosten
des eigentlichen Gehalts des Judentums. Wegen der Gefahr der «Werkge-
rechtigkeit» im Judentum und aus seiner Bekehrung zu Christus heraus
kam Paulus zur Uberzeugung, dass die Werke des Gesetzes nicht dazu
angetan sind, zum Gesetz zu fiihren!?; da muss man vom Glauben, und
nicht von den Werken ausgehen (vgl. Rém 9,32), denn «der Mensch wird
nicht aus Werken des Gesetzes gerechtfertigt werden, sondern nur durch
Glauben an Christus Jesus... der mich geliebt hat und sich fiir mich
hingegeben hat» (Gal 2,16-20). Schon hier konnten wir sehen, dass nach
Paulus gerade durch Christus das Gesetz — wie er es versteht — erst wirk-
lich richtig wirksam werden kann. Bis jetzt haben wir von der Kraft des
Glaubens an Christus gesprochen: «Heben wir also das Gesetz auf durch
den Glauben? Das sei ferne! Sondern wir richten es auf». (Rém 3,31).

Das erste Kraftfeld, in dem nach Paulus Christus wirkt, um das
Gesetz wieder aufzurichten, war also das Gebiet des Glaubens. Das zweite
Kraftfeld liegt im Gebiet der Siinde. Hier sind wir Zeugen eines ungeheuer
dramatischen Geschehens, welches mit der Schopfung und mit dem Fall
Adams begonnen hat und das durch die Ankunft Christi zum siegreichen
Ziel gelangt ist. Das metahistorische dramatische Bild hat Paulus mit
grossen Pinselstrichen in Rom 5,12-21 gezeichnet. Die Stinde ist durch
einen Menschen (Adam) auf alle Menschen gekommen, aber obzwar
schon die Stinde von Adam an in der Welt war, wurde sie nicht angerech-
net, weil das Gesetz nicht da war. Und doch herrschte der Tod von Adam
an bis zu Mose sogar iiber die, «welche nicht mit gleicher Ubertretung
gesiindigt hatten wie Adam» (Rom 5,13-14). «Das Gesetz aber ist dane-
ben hereingekommen, damit die Ubertretung noch grosser werde2°. Wo
jedoch die Siinde grosser wurde, da ist die Gnade iiberreich geworden,
damit, wie die Siinde herrschte in dem Tode, so auch die Gnade herrsche

37



durch die Gerechtigkeit zum ewigen Leben durch Jesus Christus, unseren
Herrn» (R6m 5,20-21). Hier geht es also um die Siinde vom ersten Men-
schen Adam an bis zu Gesetzgebung auf dem Sinai. Damals ist das Gesetz
hinzugetreten, damit die Ubertretung noch grosser werde. «Denn das
Gesetz bewirkt Zorn; wo aber kein Gesetz ist, da ist auch keine Ubertre-
tung» (Rom 4,15). Aber das Ziel ist Christus, durch den sich die Dialektik
der iibergrossen Ubertretung und der iiberreichen Gnade zum Heil 16st.
«Denn wenn durch des einen Ubertretung die vielen gestorben sind, so ist
noch viel mehr Gottes Gnade und Gabe durch die Gnade des einen
Menschen Jesus Christus den vielen reichlich zuteil geworden» (Rom
>, 13)

Ich muss doch nicht den Reichtum der christologischen Motive in
dem metahistorischen dramatischen Geschehen im Rém 5,12-21 den Le-
sern ausbreiten; ich rede ja zu Menschen, welche die Schriften kennen.
Hier wollen wir nur sehen, was in diesem Drama mit dem Gesetz ge-
schieht und warum gerade durch das gute und heilige Gesetz die Ubertre-
tung grosser wurde. Oder, anders gesagt: wie ist es zu verstehen, dass
durch das Gesetz die Erkenntnis der Stinde kommt (Rom 3,20)? Das
erfahren wir aus Rém 7,7-13. Die beste Erkldrung wird sein, wenn wir in
diesem Falle den Paulus selbst anhoren. «Was sollen wir nun sagen? Ist
das Gesetz Siinde? Das sei ferne! Sondern die Siinde wére mir nicht zur
Erkenntnis gekommen, wenn nicht durch das Gesetz. Hitte ich doch auch
von der Begierde nichts gewusst, wenn das Gesetz nicht sagte: ’Du sollst
nicht begehren’. Die Siinde gewann aber einen Anlass durch das Gebot
und bewirkte in mir jegliche Begierde; denn ohne das Gesetz ist die Stinde
tot. Nun lebte ich einst ohne Gesetz. Als jedoch das Gesetz kam, lebte die
Stinde auf, ich aber starb, und das Gebot, das zum Leben fiithren sollte?!,
das gerade gereichte mir zum Tode. Denn als die Stinde durch das Gebot
einen Anlass gewonnen hatte, hat sie mich verfiihrt und durch dasselbe
getotet. Somit ist das Gesetz heilig und das Gebot heilig und gerecht und
gut. So ist denn das Gute mir zum Tode geworden? Das sei ferne! Son-
dern die Siinde war es; damit sie als Siinde offenbart werde, hat sie mir
durch das Gute den Tod bewirkt, auf dass die Stinde durch das Gebot
uber die Massen siindhaft werde».

Ohne das Gesetz wire also die Siinde nicht zur Erkenntnis des Men-
schen gekommen. Zuerst weckte das Gesetz die Begierde, und zwar durch
das Gebot, und das Gebot weckte dann die Siinde auf. Wenn ich richtig
verstehe, meint da anscheinend Paulus, dass die Gebote und Verbote
gerade dadurch die Begierde lebendig machen, dass sie ihr Schranken
setzen wollen. So wurde das Gebot ein Sprungbrett fiir die Siinde, und

38



diese bewirkte im Menschen jegliche Begierde, denn ohne das Gesetz ist
die Siinde tot (ROm 7,8). So geschah es, dass das Gebot — und das Gesetz
— das eigentlich heilig, gerecht und gut ist, und das zum Leben fiihren
sollte, dem Menschen zum Tode gereichte. Wie gesagt (sieche auch Rém
3,20) offenbarte erst das Gesetz die Siinde, und so wurde das gute Gesetz
zum Tode. So ist es: «das Gesetz ist daneben hereingekommen, damit die
Ubertretung noch grésser wiirde. Wo jedoch die Siinde grésser wurde, da
ist die Gnade tiiberreich geworden, damit, wie die Siinde herrschte in dem
Tode, so auch die Gnade herrsche durch die Gerechtigkeit zum ewigen
Leben durch Jesus Christus unseren Herrn» (5,20-22). Wir haben diese
Worte schon frither gebracht; hier bringen wir sie wieder, um zu zeigen,
dass, wie im ersten Kraftfeld, dem des Gesetzes und der Werke, der
Glaube an Christus nach Paulus das Gesetz aufgerichtet hat, so auch im
zweiten Kraftfeld, dem der Siinde und des Gesetzes, nach Paulus das
Kommen des Christus notig ist, um die dem guten Gesetz innenwohnende
Giite zuriickzugeben. In dem zweiten Kraftfeld, dem der Siinde,die sich
durch das Gesetz offenbart, wirkt nun die Gnade in Christus, um die
Heiligkeit, Gerechtigkeit und Giite des inwendigen Gesetzes zu offenba-
ren?2,

VI

Im dritten Umkreis, dem des Fleisches und des Geistes (siche Rom
7,14-8,4)*3 ist die heilsame Wirkung des Christus auf das geschwichte
Gesetz sehr klar ausgedriickt, obzwar ich nicht ganz sicher bin, ob es die
Forscher und Theologen genau gesehen haben. Der Abschnitt, in wel-
chem unser Thema behandelt wird (R6m 7,14-8.4), bildet eine unmittel-
bare Fortsetzung des Hauptabschnittes tliber die Siinde und das Gesetz
(Rom 7,7-13). «Wir wissen ja, dass das Gesetz geistlich ist, ich aber bin
fleischlich, verkauft unter die Stinde?4. Denn was ich vollbringe, weiss ich
nicht. Denn nicht was ich will, das tue ich, sondern das, was ich hasse, das
treibe ich»?5 (Rom 7,14-15). Das Bose tut nicht der Mensch selber, son-
dern die Siinde, welche in thm wohnt. Der Sitz der Siinde ist in dem
materiellen Ich des Menschen, im Fleisch: in dem wohnt nichts Gutes. So
streitet im Menschen der gute Wille wider das Fleisch, welches mich gegen
besseres Wissen zum siindigen Handeln zwingt. «Ich finde also fiir mich,
der das Gute tun will, das Gesetz giiltig, dass das Bdse bei mir vorhanden
ist. Denn nach dem inwendigen Menschen habe ich Lust nach dem Ge-
setze Gottes; ich sehe aber ein anderes Gesetz in meinen Gliedern, das
dem Gesetz meines Innern widerstreitet und mich zum Gefangenen des

39



Gesetzes der Siinde macht, das in meinen Gliedern ist» (R6m 7,21-23). Es
gibt also zwei widerstrebende Gesetze im Menschen: das bose Gesetz der
Siinde in den Gliedern, im Fleische, und das gute Gesetz (Rom 7,16) des
versklavten Willens, das Gesetz Gottes (Rom 7,22). «Also diene ich nun
selbst mit meiner Vernunft?® dem Gesetze Gottes, mit dem Fleisch aber
dem Gesetz der Siinde» (Rom 7,25b).

Es kann kein Zweifel sein, dass Paulus mit dem guten Gesetz Gottes
das inwendige Gesetz meint, das man hebrdisch Tora nennt. Dieser Folge-
rung kann man kaum ausweichen, wenn man sich noch einmal den einlei-
tenden Satz ansieht: «Wir wissen ja, dass das Gesetz geistlich ist, ich aber
bin fleischlich, verkauft unter die Siinde» (Rom 7,7). Hier ist ja von dem
Gesetz — also im eigentlichen Sinn des Wortes — die Rede! Aber das andere
Gesetz, das Gesetz der Siinde, welches in den Gliedern des Menschen ist,
versklavt den Willen des Menschen. «Ich elender Mensch! wer wird mich
erlosen von diesem Leibe des Todes? Dank sei Gott durch Jesus Christus
unsern Herrn» (R6m 7,24-25a). «Also gibt es jetzt keine Verurteilung
mehr fir die, welche in Jesus Christus sind. Denn das Gesetz des Geistes
des Lebens hat mich in Jesus Christus frei gemacht von dem Gesetze der
Stinde und des Todes. Denn was das Gesetz nicht vermochte, weil es
durch das Fleisch schwach geworden ist; Gott, indem er seinen Sohn
sandte in Siindenfleischesbild, und um der Siinde willen, verurteilte die
Siinde im Fleische, damit das Gerechtsame des Gesetzes erfiillt werde in
uns, die wir nicht nach dem Fleische wandeln, sondern nach dem Geiste»
(Rom 8,1-4).

Das Gesetz ist fiir Paulus seinem eigenen Wesen nach geistlich, doch
wurde es durch das dem Geiste widerstrebende Prinzip, durch das Fleisch,
geschwicht. Darum konnte das gute Gesetz Gottes im Menschen, der ja
selbst Gutes tun will, nicht wirksam sein, denn es wirkt ja auch in den
Gliedern des Menschen ein anderes Gesetz. Also ist der Mensch durch die
Siinde im Fleische so weit versklavt, dass er nicht tun kann, was er will,
sondern tun muss, was er hasst, und das Gesetz, das geistig ist, wurde
durch das Fleisch geschwicht. Doch auch hier, wie in den zwei andern
Kraftfeldern, kommt die Rettung aus der verzweifelten Situation durch
Christus. Durch sein Kommen wird das siindhafte Prinzip des Fleisches
und der mit ihm verbundenen Siinde iiberwunden, und zwar dadurch,
dass Gott seinen Sohn in Siindenfleischesbild gesandt hat und dadurch
die Siinde im Fleische verurteilt hat. Dadurch wurde das durch das
Fleisch geschwichte Gesetz wiederhergestellt, indem es jetzt als das Ge-
setz der Gerechtigkeit in denen wirken kann, die nicht nach dem Fleische
wandeln, sondern nach dem Geiste, in denen, welche an Christus glauben.

40



Wir haben keinen Augenblick vergessen, dass wir hier nicht den
ganzen Paulus behandelt haben und dass es auch inbezug auf seine Ein-
schitzung des Gesetzes bei Paulus ein ziemlich breites Prisma von Mei-
nungen gibt, doch scheint es mir, dass der Gedankenkomplex, welchen
wir aus der Gedankenwelt des Paulus herausgegriffen haben, nicht un-
wichtig ist. Es scheint mir sogar nicht unwahrscheinlich, dass gerade die
theologische Sicht des Gesetzes, mit der wir uns befasst haben, sozusagen
das Riickgrat der Gesetzestheologie des Paulus bildet.

VII

Wir wollen jetzt, ein wenig schematisch, die drei Bezirke beschreiben,
in denen, nach der Auffassung des Paulus Christus das sonst briichige
und geschwichte Gesetz in dem ihm eigenen inneren Wesen wieder aufge-
richtet hat. Im ersten Kreis geht es um die Selbstgerechtigkeit, welche
durch die Werke des Gesetzes grossgezogen wird, sodass man sogar zu
dem Gesetz selbst nicht gelangen kann. Und doch ist das Gesetz in Wirk-
lichkeit das Gesetz der Gerechtigkeit (Rom 9,31)! Da es auch das Gesetz
des Glaubens ist (Rom 3,27), soll das Gesetz durch den Glauben wieder
aufgerichtet werden (Rom 3,31), durch den Glauben an Christus. In dem
zweiten Bezirk geht es um das metahistorische Drama, in welchem das
Gesetz nicht nur durch die Siinde korrumpiert wurde, sondern sogar zu
einem Sprungbrett fiir die Vermehrung der Siinde geworden ist. Diese
wurde durch das Gesetz erst bewusst und seine Gebote und Verbote
haben die Begierde geweckt und so konnte die Siinde den Menschen
verfithren und téten. Aber das Gesetz an sich ist heilig und das Gebot
heilig und gut (Rém 7,12). Auch da siegte durch Christus das Gute: die
Stinde wurde durch die Gnade in Christus besiegt. Im dritten Bereich geht
es um den Kampf zwischen dem Geist und dem Fleisch. Die im Fleisch
innewohnende Siunde verknechtet die menschliche Vernunft, sodass der
Mensch nicht das, was er will, tun kann. Durch das Fleisch wird auch das
Gesetz geschwacht, das ja im Grund ein geistliches Gesetz ist. Aus diesem
ausweglosen Zustand hat Gott die gerettet, die an Christus glauben, in-
dem er seinen Sohn in Stindenfleischesbild, das heisst im Fleisch, ge-
schickt hat. Gott hat also durch die Fleischwerdung Christi die Siinde im
Fleische ausgetan, und so wurde das Gerechtsame des Gesetzes in denen
erfullt, welche nicht nach dem Fleische, sondern nach dem Geist wandeln.

Es hat sich also gezeigt, dass nach Paulus das an sich gute, geistliche
und gerechte Gesetz durch eigene Dialektik und durch dussere Einfliisse

41



geschwicht ist und indirekt sogar gefahrlich werden kann, da die Siinde
das Gesetz als Sprungbrett benutzte um sich mit Hilfe der Begierde zu
mehren. Das Gesetz ist briichig, und in allen drei aufgezahlten Gebieten
konnte es nur durch Christus wieder zu seiner eigenen Bestimmung ge-
bracht werden.

Wir haben schon hervorgehoben, dass der von uns behandelte Kom-
plex nicht alle Gedanken des Paulus tiber das Gesetz umschliesst. Eines ist
aber klar: In dem Umkreis des paulinischen Denkens, iiber den wir ge-
schrieben haben, ist der Begriff des Gesetzes ein klar positiver Begriff,
und man diirfte dariiber nicht zweifeln, dass da Paulus das Gesetz im
Sinne der Weisung, der Tora meint. Anderseits wurde sichtbar, dass Pau-
lus das Wesen des Gesetzes anders versteht, als es in der jlidischen
Glaubenstiberlieferung tiblich ist. Paulus ist auch da ein Neuerer. Wo bei
Paulus das Gesetz als eine positive Wesenheit verstanden wird, dort ist
diese Wesenheit sozusagen die Idee, welche das Innere, Eigentliche des
intelligiblen Gesetzes ausmacht. Das paulinische geistliche, gute und heili-
ge Gesetz der Gerechtigkeit und des Glaubens ist bestimmt nicht ganz
dasselbe wie das praktizierte jlidische Religionssystem. Sonst wire es
nicht méglich, dass Paulus die Gesetzeswerke dem eigentlichen Gesetz
gegeniiberstellen wiirde und behaupten konnte, dass Israel zu dem Gesetz
nicht gelangt ist, «weil es nicht vom Glauben ausging, sondern es von
Werken aus versuchte» (Rom 9,30-32).

Auch wenn Paulus das Gesetz als eine heilige und gute Wesenheit
sieht, wird es also nicht so verstanden wie in der jidischen Glaubensiiber-
lieferung. Das paulinische Gesetz ist geistlich, und es leuchtet sozusagen
durch die Decke des greifbaren jiidischen Gesetzes durch. Doch scheint
es, dass Paulus da nicht aus dem Nichts seine sonderbare und tiefe Vor-
stellung geschaffen hat?7. Bei seiner paradoxen Auffassung konnte er
leicht an eine bestimmte jlidische Sicht der Tora ankniipfen?®. Auch in
der jiidischen Glaubenswelt, und zwar schon lingst vor Paulus, ist die
Tora nicht nur eine Religionspraxis, sondern auch eine geistliche, gottli-
che, ideale Wesenheit, die man als die schon vor der Weltschopfung
bestehende himmlische Weisheit verstanden hat. Nach Jesus Sirach (24,1-
12) ist sie aus dem Munde des Hochsten hervorgegangen und hat wie
Nebel die Erde bedeckt und hatte ihren Wohnsitz in der Héhe vor aller
Zeit; vom Anfang an hat sie Gott geschaffen, und in Ewigkeit wird sie
kein Ende nehmen. Und gleichzeitig ist diese gottliche Weisheit das Bun-
desbuch des hochsten Gottes, das Gesetz, das Mose anbefahl als Erbbe-
sitz flir die Gemeinde Jakob (Jesus Sirach 24, 23). Es scheint, dass das
Genie des Paulus die immanente «platonische» Zwiefiltigkeit dieser Sicht
der Tora, als konkret und gleichzeitig geistlich = himmlisch, herausge-

42



spurt hat. Das ebnete den Weg zu seinem neuen urid ungewohnlichen
Verstandnis der wirklich bestehenden Problematik der Tora im Juden-
tum. Aus seiner christlichen Erfahrung und aus seiner Genialitdt meinte
er entdeckt zu haben, dass das wahre, geistliche Gesetz zwar gefihrdet
und dusserlich entartet ist, aber dass es durch Christus fur die, welche an
ihn glauben, wieder heil und aufgerichtet wird.

Was wir hier beschrieben haben, stimmt nicht mit der alten klassi-
schen Interpretation des Paulus iiberein, der angeblich der Werkgerechtig-
keit — und, wenn man will, dem Gesetz an sich — den alleinigen Glauben
und die unbedingte Gnade Gottes scharf gegeniiber gestellt haben soll.
Anderseits sind auch die Ergebnisse unserer Forschung keineswegs im
Einklang mit der Ansicht vieler neueren Theologen und Neutestamentler,
dass Paulus ein ziemlich unproblematischer frommer Jude gewesen ist,
der das existente Gesetz uneingeschrankt bejaht hat. Nicht nur in unserem
Gedankenkomplex, sondern auch sonst iiberall, wenn man bei Paulus das
Wort Gesetz hort, gibt es immer Vorbehalte. Das sollten sich die merken,
welche sich nach einer harmonistischen Losung des Problems des Geset-
zes bei Paulus sehnen. Wir haben in dieser Abhandlung die Problematik
des Gesetzes bei Paulus nicht erschopfend behandelt, da wir uns ja nur
auf einen Gedankenkreis beschrinkt haben, den wir allerdings fir den
wichtigsten fiir das paulinische Verstindnis des Gesetzes halten. Aber
schon jetzt, glauben wir, hat sich gezeigt, dass man die Problematik des
Gesetzes bei Paulus nicht liber einen Leisten schlagen soll. Man sollte die
an sich problematische Dichotomie Gesetz und Evangelium nicht auf
Paulus anwenden. Auch ist es fragwiirdig, ob man sich aufgrund dessen,
was Paulus selber geschrieben hat, auf ihn als einen Kronzeugen fiir die
Alternative Gesetz oder Glaube, Gesetz oder Gnade berufen kann. Ich
glaube, die Anthropologie des Paulus ist ganz anders geartet. Um Paulus
zu verstehen, sollte man ohne vorgefasste Meinungen dem Gedankengang
des Paulus folgen.

ANMERKUNGEN

1. D. Flusser, Die jiidische und griechische Bildung des Paulus, in: Paulus, erzihlt von
Erich Lessing, Herder, Freiburg, 1980, 11-39.

2. Paul’s Jewish — Christian Opponents in the Didache. Die Abhandlung wird in der
Festschrift fiir H.Z. Werblowsky erscheinen.

43



1.

12.
13

14.

13.

44

. Zum Wort «Gesetz» in der griechischen Ubersetzung des AT siche Sheldom H.

Blank. The Septuagint Renderings of the Old Testament Terms for Law, HUCA 7,
1930, S. 259-283. Siehe auch jetzt: Dixon Slingerland, The Nature of Nomos (Law)
within the Testaments of the Twelve Patriarchs, JBL 105, 1986, S. 39-48.

. Das «Gesetz der Gerechtigkeit» bedeutet hier sicher nicht das Gesetz der forensi-

schen Gerechtigkeit. Schon im AT ist der forensische Aspekt der Gerechtigkeit
begrenzt. Schon damals hat oft das Wort fiir Gerechtigkeit «Gnade» bedeutet. Als
Parallele zu dem Gesetz (Tora) der Gerechtigkeit kann man aus dem AT (Spriiche
31,26) die «Gnaden-Weisung» (torat-hesed) anfiihren. Mit der Doppeldeutung des
Wortes «Gerechtigkeit» spielt Paulus in Rém 10,3.

. Dagegen steht in Eph 2,15, dass Jesus «das Gesetz der Gebote in Satzungen aufge-

hoben hat». Es ist schwer sich vorzustellen, dass diesen Satz derselbe Verfasser
geschrieben hat, von dem Rom 3,31 stammt. Es werden also die Zweifel an dem
paulinischen Ursprung des Epheserbriefes durch diesen Unterschied noch stirker.

. Eine lehrreiche Parallele zu den letzten Worten befindet sich in einem apokryphen

Psalm in der Psalmrolle (19,9-11) aus Qumran (ed.? Sanders, S. 77). wo wir lesen:
«Zum Tode wurde ich in meinen Siinden, und meine Vergehen haben mich an die
Holle (Scheol) verkauft».

. Die im Judentum iibliche Wendung «das Gebot des Lebens» (torat hayjim) befindet

sich schon bei Jesus Sirach 17,11. Auch Hillel pflegte zu sagen: «Wer Tora mehrt,
mehrt Leben» (Viterspriiche 2,8).

.In 1 Kor 9,20 sagt Paulus iiber sich: «Obgleich ich selbst nicht unter dem Gesetz

stehe». Es gibt Texte, in denen diese Worte fehlen. Man hat also die paradoxe
Schirfe des Paulus nicht verstanden und nicht fiir paulinisch halten wollen, was
einen antinomistischen Geschmack haben konnte.

. Andere Lesart: an Gott und Christus.
10.

Eine andersartige paradoxe Formulierung finden wir in Rom 3,21: «Nun aber ist
Gottes Gerechtigkeit offenbar geworden ausserhalb des Gesetzes, wiewohl bezeugt
von dem Gesetz und den Propheten». Die erste Erwidhnung des Gesetzes meint das
mosaische Gesetz, und «das Gesetz und die Propheten», das ist die Bibel.

Uber die hebriische Wendung «die Werke des Gesetzes» siche Anm. 20 in meiner
oben (Anm. 2) angefiihrten Studie. Dort habe ich auch auf die wichtige, das jldische
Material zusammenfassende Abhandlung aufmerksam gemacht: E. Qimron and J.
Strugnell, An Unpublished Halachic Letter from Qumran, Biblical Archeology
Today, Israel Exploration Society, Jerusalem 1985, S. 401 und 406.

B. Gerhardsson, Memory and Manuscript, Uppsala 1961, S. 287.

Hier ist nicht das Gesetz als gottliches Prinzip gemeint, sondern das jiidische Reli-
gionssystem der Gebote und Verbote. Dem Inhalt nach entspricht Rom 2,25 dem,
was in Gal 5,3 gesagt wurde.

Dieser und der folgende Vers (Rom 2,27) sind fiir den positiven Gesetzesbegriff des
Paulus besonders wichtig. Der Ausdruck «die Gerechtsame des Gesetzes» entspricht
auch sprachlich genau dem, was wir in Rom 8,4 lesen: «Gott hat seinen eigenen
Sohn geschickt, damit sich das Gerechtsame des Gesetzes in uns erfiille...».

Paulus meint wirklich, dass der Nichtjude, ohne jiidisch zu leben, das Gesetz erfiillt,
wenn er die Gerechtsame des Gesetzes beobachtet. Das ist kein Gedankenspiel,
sondern der Ernst des Paulus. Das wird aber nur dann verstindlich, wenn man den
Mut hat, zu verstehen, was Paulus unter dem Gesetz meint. Dazu ist bedeutsam,



16.

17.

18.

19,

20.

21
22,

23,

24,

was Paulus im Rom 2,12-16 schreibt: «... Wenn die Heiden, die das Gesetz nicht
haben, von Natur tun, was das Gesetz meint, so sind diese, die das Gesetz nicht

-haben, sich selbst ein Gesetz...». In Rém 2,15 wird sogar der sonst negative Begriff

«das Werk des Gesetzes» positiv gewertet!

Mit Rém 2,29 ist natiirlich 2 Kor 3,3.6-7* zu vergleichen. Der Gedanke, dass der
Buchstabe totet, hat sich als stoisch-kynisch erwiesen. Siehe meine in Anm. | ange-
fithrte Abhandlung.

Siehe auch Rém 2,12: «...alle ndmlich, die ohne das Gesetz siindigten, werden auch
ohne das Gesetz verloren gehen. Und alle, die unter dem Gesetz siindigten, werden
durch das Gesetz gerichtet werden». Damit ist Rom 3,30 zu vergleichen.

Gal 3,23-25 beurteilt zwar das Gesetz weniger positiv als unser Gedankenkomplex
bei Paulus, aber die Stelle beinhaltet doch ein dhnliches Motiv wie Rom 10,4. «So ist
das Gesetz unser Erzieher auf Christus geworden, damit wir aus dem Glauben
gerechtfertigt wiirden. Nachdem aber der Glaube gekommen, sind wir nicht mehr
unter einem Erzieher». Es ist leider nicht allgemein bekannt, dass die Vorstellung,
diec Tora wire der Erzieher des Volkes, oft in den rabbinischen Quellen vorkommt.
(Siehe W. Bacher, Die Agada der paléstinischen Amorder, Bd. 1, Strassburg 1892, S.
107, Anm. 2). Die Dauer des Erziehungswerkes der Tora ist, wie verstindlich, in den
judischen Quellen nicht zeitlich beschrinkt.

Das bedeutet nicht, dass Paulus die jiidischen Gebote negativ beurteilen wiirde. Sehr
fein definiert er den Unterschied zwischen den Juden und den Heiden, wenn sie an
Christus glauben: Gott «wird die Beschnittenen aus Glauben und die unbeschnitte-
nen durch den Glauben gerechtsprechen».

Diese und dhnliche Worte des Paulus scheinen eine bewusste Umdeutung eines
rabbinischen Gedankens zu sein, der im Namen des Rabbi Johanan (3. Jh. n. Chr.)
iiberliefert ist. « Weshalb sind die Heiden (durch die Erbsiinde) besudelt? Weil sie am
Berge Sinai nicht gestanden haben. Eva wurde ndmlich von der Schlange besudelt,
und als Israel auf dem Berge Sinai die Weisung empfangen hat, horte ihre Besude-
lung (durch die Erbsiinde) auf, aber bei den Heiden, die ja auf dem Berge Sinai nicht
gestanden haben, blieb die Besudelung bestehen», (b.AZ 22b; b. Shab 146a; b.Jeb
103b). — Wie bei Paulus, so gibt es auch in dem rabbinischen Spruch zwei entschei-
dende Wendepunkte. Nach dem rabbinischen Spruch wirkt die Erbsiinde von Adam
bis zu der sinaitischen Gesetzgebung; bei Mose horte die Besudelung Israels auf,
aber blieb an den Heiden kleben. Nach Paulus wirkte die Siinde Adams weiter, aber
bis Mose wurde sie nicht angerechnet, und erst durch das Gesetz wurde die Ubertre-
tung grosser, weil jetzt die Gebote und Verbote hinzugekommen sind. Diese metahi-
storische Sicht des Paulus ist bestimmt tiefsinnig und lddt zum Nachsinnen ein. — Zu
dem Gedankengang bei Paulus vgl. auch Gal. 3,19!

Siehe oben, Anm. 7.

Das wird zwar bei Paulus nicht ausdriicklich gesagt, aber wenn man seiner Argu-
mentation folgt, wird es eigentlich sicher, dass dies die Meinung des Paulus gewesen
ist.

Der Dualismus des Geistes und des Fleisches bei Paulus ist essenischen Ursprungs.
Dartiber siehe ein Kapitel in meinem Aufsatz: The Dead Sea Sect and Pre-Pauline
Christianity, Scripta Hierosolymitana, Bd. 4, Jérusalem 1958. Siehe auch meine
Abhandlung, die oben, Anm. 1, angefiihrt ist.

Uber eine lehrreiche Parallele in Qumran siche oben, Anm. 6.

45



25,

26.
27,

28.

46

Dazu siche Bultmann, Theologie des NT, Tiibingen, 1980, S. 246 und P. Althaus,
Paulus und Luther iiber den Menschen, Giitersloh, 1951, bes. S. 31-49 und 114-118.
Uber die zwei Seelen, welche in der Brust des Menschen wohnen, die gute, die zum
Guten bringt, und die bose, welche den Menschen zum Bosen verleitet, schreibt
schon Xenophon, Cyropaedea VI, 1,41. Unsere Stelle bei Paulus ist sehr nahe dem,
was in einem Fragment einer essenischen Schrift aus Qumran, welche man «Das
Buch der Geheimnisse» genannt hat, u.a. geschrieben steht: «Hassen denn nicht alle
Volker das Bose — und doch wird es durch die Hand von allen (unter ihnen)
vollbracht. Ist denn nicht im Munde aller Nationen die Verkiindigung der Wahrheit
— und gibt es eine Zunge, welche sich an sie (die Wahrheit) hdlt?» (Qumran 1,
Oxford, 1955, S.103). Dasselbe Motiv, wie bei Paulus, befindet sich auch in den
Worten der Medea bei Ovid (Met 7,19-21): «Doch es bedriickt mich gegen meinen
Willen eine neue Macht; die Begierde rit zu einem, die Vernunft zum andern. Ich
sehe das Bessere und bejahe es, doch folge ich dem Schlechteren (video meliora
proboque, deteriora sequor)». Wie weit da ein griechischer (wahrscheinlich stoi-
scher) Einfluss im Spiele ist, sollte man doch einmal untersuchen.

Vergleiche das mit dem Zitat aus Ovid in der vorigen Anmerkung!

Hoffentlich ist es nicht notig, den Leser zu warnen, dass er die Wurzel der paulini-
schen Gesetzesvorstellung nicht in der Gnosis suchen soll!

Auf die Moglichkeit eines jidisch-hellenistischen Einflusses auf die Gesetzesvorstel-
lung bei Paulus hat mich vor Jahren Clemens Thoma verwiesen.



	"Durch das Gesetz dem Gesetz gestorben" (Gal 2,19)

