
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: "Durch das Gesetz dem Gesetz gestorben" (Gal 2,19)

Autor: Flusser, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961432

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961432
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Durch das Gesetz dem Gesetz gestorben»
(Gal 2,19)

von David Flusser

Es ist schwer, besonders heute, über Paulus und das Gesetz zu schreiben.

Früher war es in manchen Kreisen beliebt, über den gesetzesfreien
Paulus zu schreiben, wogegen man heute vielfach die Tendenz entdeckt
und sie bei den besten Neutestamentlern und Christen vorfinden kann,
Paulus als einen fast, oder ganz gesetzestreuen Juden darzustellen. Ich will
nicht erklären, was vielleicht der unterbewusste Grund dafür ist, dass
besonders in den Nachkriegsjahren die Stimmen laut werden, welche Paulus

als den unproblematischen, auch in der Gesetzespraxis ungebrochenen
Juden preisend beschreiben. So einfach scheinen mir die Dinge nicht zu
sein und man tut Paulus Unrecht, wenn man bei ihm die geniale, komplexe

Dialektik auch in der Frage des jüdischen Gesetzes nicht anerkennen
will. Besonders in unserer Frage scheint es, als würde man bei Paulus
verschiedene, auf den ersten Blick sogar widersprechende Ansichten
antreffen, die sich aber wie Bäche und Flüsschen zu einem einzigen Strom
verbinden. Ich habe schon einige Aspekte der Gesetzeslehre des Paulus
behandelt1 und über die Heidenchristen, und das jüdische Gesetz bei ihm
einiges geschrieben2. Diesmal werde ich über eine, meiner Ansicht nach
nicht unwichtige Seite des Gesetzesverständnisses des Paulus schreiben.
Ich gebe zu, dass das Ergebnis dieser Forschung ungewöhnlich ist. Auch
für mich war es überraschend, als ich auf diese Seite der Theologie des
Paulus zufällig gestossen bin.

I

Bei einer anderen Gelegenheit habe ich mich mit dem Zusammenhang

zwischen 1 Petr 2,4-10 und Rom 9,24-33 befasst. Es ist nicht nötig
zu sagen, dass Rom 9,30-32 ein rein paulinischer Einschub ist. Ich habe
mir also die Stelle genauer angesehen, und das wollen wir nun auch tun.
«Was sollen wir nun sagen? Dass Heiden, die nicht nach Gerechtigkeit

Prof. Dr. David Flusser, Professor für vergleichende Religionswissenschaft an der
Hebräischen Universität Jerusalem. Adresse: Z. Zt. Dufourstrasse 23 - CH-6003 Luzern.

30



trachteten, Gerechtigkeit erlangt haben, aber die Gerechtigkeit aus dem
Glauben. Israel dagegen, das dem Gesetz der Gerechtigkeit nachtrachtete,
ist zu dem Gesetz nicht gelangt. Warum? weil es nicht vom Glauben
ausging, sondern es von Werken aus versuchte. Da stiessen sie sich an den
Stein des Antosses».

Nun, ich bin ein klassischer Philologe und hoffe zu wissen, wie man
sich zwischen den verschiedenen Lesarten zu entscheiden hat und wo eine
Lesart eine Verschlimmbesserung ist. In Rom 9,31 befindet sich eine
wirklich erstaunliche Behauptung: Israel trachtete dem Gesetz der
Gerechtigkeit nach, ist aber zu dem Gesetz nicht gelangt, oder, nach der
Einheitsübersetzung von 1979: «Israel aber, das nach dem Gesetz der
Gerechtigkeit strebte, hat das Gesetz verfehlt». Schon einige Handschriften

und alte Übersetzungen haben an dem ungewöhnlichen Satz herumgebastelt:

sie haben auch zu der zweiten Erwähnung des Gesetzes in dem
Satze die "Gerechtigkeit" hinzugefügt. So lesen wir nun, dass Israel trotz
seines Strebens «zu dem Gesetz der Gerechtigkeit nicht gelangt ist». Aber
auch dieser Text war nicht ganz befriedigend. So meinte zum Beispiel
Calvin, dass man verstehen solle: sie gelangten nicht zu der Gerechtigkeit
des Gesetzes. Und in der Zürcher Bibel findet man die Anmerkung: Der
Schluss lautete vielleicht nur: «Ist zur Gerechtigkeit nicht gelangt». - Das
ist Schmiedels Konjektur, welche die Ehre hatte, im Apparatus criticus
von Nestlé-Alands letzter Ausgabe vermerkt zu werden, die mit Konjekturen

vielleicht sogar viel zu sparsam umzugehen pflegt. So ist es geschehen,

dass die ursprüngliche Erwähnung des Gesetzes am Ende verschwunden

ist und nur die erste stehen blieb. Aber vielleicht meinte Paulus
wirklich, dass Israel zu dem Gesetz selbst nicht gelangt ist! Das kann man
verstehen, wenn man diesem ganzen Gedankenreichtum des Paulus nachgeht.

Dass man dabei umlernen wird, ist wahrscheinlich, aber die Mühe
wird sich lohnen.

Bei Paulus ist gewöhnlich (aber natürlich nicht immer) das griechische

Wort «Gesetz» die Übersetzung des hebräischen Wortes Tora, mit
seinen verschiedenen' Bedeutungen wie: «die Fünf Bücher Mosis», die
«Schrift» oder das, was Buber dafür setzt: «die Weisung»; d.h. das, was
für den Juden, oder den Menschen für sein Handeln und Glauben aus der
Tora folgt3. Wir wollen nun die Gedanken des Paulus über die Weisung
zusammenfassen, soweit sie uns hier angehen. Das «Gesetz» ist seinem
Wesen nach gut, es ist geistig, ein Gesetz der Gerechtigkeit4 und des

Glaubens, aber es ist zart und dauernd Gefahren ausgesetzt, welches es

schwächen, sodass es, obzwar ewig gut, auch für den Menschen zu einer
Gefahr werden kann. Es wird von allen diesen Gefahren und aus der
Schwäche nur durch Christus befreit und so zu seiner wahren Bestim-

31



mung durch Christus neu aufgerichtet und sozusagen von den Schlacken
gereinigt. Christus ist also nach Paulus nicht nur das Ziel des Gesetzes

(Rom 10,4), sondern das Gesetz krankte vor Christus und krankt ohne
Christus.

II

Es wurde aus Rom 9,31 klar, dass das Gesetz, welches die Juden zu
besitzen wähnen, nach Paulus mit dem Gesetz der Gerechtigkeit identisch
ist. «Das Gesetz ist an sich heilig, das Gebot ist heilig, gerecht und gut»
(Rom 7,12, vgl. auch 9,4). Wie wir noch näher erklären werden, meint es

Paulus sehr ernst, wenn er sagt: «Heben wir also das Gesetz auf durch den
Glauben? Nimmermehr, sondern wir richten es auf» (Rom 3,31)5. Und
aus demselben Brief erfahren wir auch: «Wir wissen ja, dass das Gesetz

geistlich ist, ich aber bin fleischlich, verkauft unter der Sünde» (Rom
7,14)6. Nach dem, was wir bis jetzt gesehen haben, wird auch Rom 8,2 in
ein neues Licht gebracht. «Denn das Gesetz des Geistes des Lebens7 hat
mich in Christus Jesus frei gemacht von dem Gesetze der Sünde und des
Todes». Es geht um das Gesetz Gottes, dem man selbst mit seinem Innern
dient, aber mit dem Fleisch ist man durch das Gesetz der Sünde versklavt
(vgl. Rom 7,25). Und Paulus sagt (Rom 8,4), dass Gott seinen Sohn
gesandt hat, «damit das Gerechtsame des Gesetzes erfüllt werde in uns,
die wir nicht nach dem Fleische wandeln, sondern nach dem Geiste». Es
wird also schwer sein, daran zu zweifeln, dass in dem ganzen Gedankenkomplex

Paulus mit dem Gesetz dasselbe meint, was Buber mit dem Wort
«Weisung» ausdrücken wollte. Und vielleicht gehört dazu auch, was in 1

Kor 9,19-21 Paulus über sich gesagt hat8, dass er nämlich nicht ohne
Gesetz Gottes sei, sondern im Gesetze Christi stehe. Ist es zu gewagt zu
meinen, dass das Gesetz Christi, dem Paulus unterworfen ist, mit dem
Gesetz Gottes identisch sei, und dass es auch hier im Grunde um das eine
und dasselbe Gesetz geht? Da ist Gal 2,15-21 schärfer, aber es wird auch
zu unserem Gedankenkomplex gehört haben. Unter anderem sagt da
Paulus: «Ich bin ja dem Gesetze durch das Gesetz gestorben, um Gott zu
leben; ich bin mit Christus gekreuzigt. Ich lebe, aber nicht ich, sondern
Christus lebt in mir. Was ich aber jetzt im Fleische lebe, das lebe ich im
Glauben an den Sohn Gottes9, der mich geliebt hat und sich für mich
hingegeben hat» (Gal 2,19-20). Was auch das «Sterben dem Gesetze
durch das Gesetz» immer bedeuten möge, eines steht fest: es ist eine
Formel für die Paradoxie des Gesetzes bei Paulus. Und wenn Paulus Gal
2,20 über sich sagt, er selbst lebe nicht, sondern Christus lebe in ihm, so

32



scheint die Aussage dasselbe zu bedeuten, wie wenn Paulus über sich in 1

Kor 9,21 sagt, dass er nicht ohne Gesetz Gottes lebe, sondern im Gesetz
Christi stehe.

Wir wollen nicht verschweigen, dass Gal 2,15-21 eine negativere
Stellungnahme zum Gesetz ausdrückt. Sie ist für die Gedankenkette
atypisch, welche unser Augenmerk auf sich gezogen hat. In seiner polemischen

Schärfe in Bezug auf das Gesetz erinnert Gal 2,15-21 eher an Rom
6,14-7,6 und auch an Gal 4,21-31. Dabei sollte man aber vielleicht zweierlei

bedenken: In Gal 2,21 steht zwar geschrieben: «Wenn die Gerechtigkeit

durch das Gesetz kommt, dann ist ja Christus umsonst gestorben».
Doch vorher lesen wir «dass aus den Werken des Gesetzes kein Fleisch
gerechtfertigt wird». Das Gesetz in Vers 21 scheint also eine Kurzform für
die Werke des Gesetzes zu sein - und das ist die für Paulus so bedeutende
Bezeichnung für die bei den Juden übliche Gesetzespraxis: er kann von
den Werken des Gesetzes11 oder einfach von den Werken sprechen.
Schon jetzt möchte ich hier vor einer Verniedlichung des Paulus warnen.
Es wird einem jeden Berufenen nicht schwierig sein aufzuzeigen, dass mit
den Werken des Gesetzes - oder einfach mit den Werken - Paulus nicht
jedes Tun oder irgendwelche durch menschliche Gesetze geregelte Aktivitäten

meint, sondern er will sagen, dass nicht die Werke des jüdischen
Gesetzes, der Tora, den Menschen «rechtfertigen» können, sondern der
Glaube. - Das zweite Bedenken, welches wir hier aussprechen wollten,
bezieht sich gerade auf den paulinischen Begriff «gerechtfertigt werden».
Das bedeutet ja als gerecht befunden werden, oder, ein wenig ungenauer,
erlöst werden. Es ist sonderbar, aber soweit ich weiss, würde jeder
vernünftige Jude Paulus zustimmen: das Befolgen der jüdischen Gebote ist
nicht eine soteriologische Entität, oder, einfacher gesagt: einem Juden
würde es höchst kurios vorkommen, wenn ihm z.B. ein Rabbi sagen
würde: «Durch die Werke des Gesetzes wirst du erlöst». Die Prämissen
und die Umstände, aus welchen Paulus so oft sagt, dass aus den Werken
des Gesetzes niemand gerechtfertigt wird, können nur durch zielbewusste
Forschung blossgelegt werden. Eine Komponente der paulinischen
Rechfertigung wird sicher essenisch gewesen sein. So lesen wir in einer klassischen

Stelle des essenischen Hymnenbuchs (1QH 4, 29-33): Der Mensch,
ein Geschöpf aus Ton «ist in der Sünde vom Mutterleib, und bis ins Alter
befindet er sich in der Sündenschuld. Und ich weiss: Nicht gehört dem
Menschen Gerechtigkeit und dem Menschenwesen der rechte Weg. Gott,
dem höchsten gehören alle Werke der Gerechtigkeit. Der Menschenweg
wird nicht ausgerichtet ausser durch den Geist, den ihm Gott erschuf, um
den Menschenkindern den Weg vollkommen zu machen, damit alle seine

Geschöpfe seine Machtkraft erkennen, und Sein Erbarmen über alle Kinder

Seines Wohlgefallens».

33



III

Die Fragen, die wir zuletzt erwähnt haben, sind wichtig, aber wir
haben hier eine andere Zielsetzung: Wir wollen versuchen, unapologetisch
zu klären, was für eine - unkonventionelle - Auffassung Paulus von dem
Gesetze gehabt hat, als er sich über die Tora als ein gutes und heiliges
Gesetz Gedanken machte. Wir haben uns eben mit Gal 2,15-21 befasst.
Paulus schreibt dort unter anderem: «Wir erkannten, dass der Mensch
nicht gerechtfertigt wird aus den Werken des Gesetzes, sondern durch den
Glauben an Christus Jesus..., denn aus den Werken des Gesetzes wird
kein Fleisch gerechtfertigt werden» (Gal 2,16). Man würde doch meinen,
dass die Ausführung der Gesetzesgebote, der Werke des Gesetzes, zum
Gesetz nicht nur organisch und unzertrennlich gehören, sondern sogar
dass nur dann, wenn die Werke des Gesetzes ausgeführt werden, das
Gesetz selbst zur Wirklichkeit wird. Das ist auch die übliche Meinung des

Judentums über die Gebote und die Tora, das Gesetz Mosis. Aber Paulus
ist einer anderen Meinung, die, wenn man sie richtig erfasst, bewundernswert

ist. Bei ihm gibt es eine verhängnisvolle Kluft zwischen dem - geistigen

- Gesetz selbst und den Werken des Gesetzes.

Wir wollen von Rom 9,27-31 ausgehen, womit wir ja begonnen
haben. Dort haben wir u.a. gesehen, dass die Heiden die Gerechtigkeit
aus dem Glauben erlangt haben. «Israel dagegen, das dem Gesetz der
Gerechtigkeit nachtrachtete, ist zu dem Gesetz nicht gelangt. Warum?
Weil es nicht vom Glauben ausging, sondern es aus den Werken versuchte»:

Also nicht durch die Gesetzeswerke kann man zu dem eigentlichen
Gesetz, zu dem «Gesetz der Gerechtigkeit» gelangen, sondern man muss
vom Glauben ausgehen und dann gelangt man zu dem wahren Gesetz, zu
dem Gesetz des Glaubens. «Wo bleibt denn die Rühmerei? Ausgeschlossen

ist sie. Durch was für ein Gesetz? Durch das der Werke? Nein,
sondern durch das Gesetz des Glaubens. So halten wir nun dafür, dass der
Mensch durch den Glauben gerechtfertigt werde ohne Werke des Gesetzes.

Oder ist Gott nur der Juden Gott? Nicht auch der Heiden? Ja, auch
der Heiden, weil es ja nur einen Gott gibt, und dieser wird die Beschnittenen

aus Glauben und die Unbeschnittenen durch den Glauben
gerechtsprechen. Heben wir also das Gesetz auf durch den Glauben? Das sei

ferne! Sondern wir richten das Gesetz auf» (Rom 3,27-31). Man sieht:

man muss aufgeschlossen dem Paulus lauschen, und dann wird man ihn
wahrhaft verstehen. Wir haben gesehen, dass Paulus wenn er von dem
Gesetz der Gerechtigkeit (d.h. der Rechtfertigung) spricht, nur genauer
das Wesen des Gesetzes beschreibt. Hier dagegen definiert Paulus das
Gesetz durch die Wendung «das Gesetz des Glaubens». Dass es sich hier

34



wirklich um das «Mosaische» Gesetz handelt, sehen wir ganz sicher aus
dem letzten Satz: «Heben wir also das Gesetz auf durch den Glauben?
Das sei ferne! Sondern wir richten das Gesetz auf». Es wurde schon
richtig erkannt12, dass das Wort «aufrichten» in Rom 3,31 einem rabbini-
schen Ausdruck entspricht, welcher bedeutet: den richtigen, ursprünglichen

Sinn herausfinden und dadurch dem Bibelwort seine ursprüngliche
Ausrichtung schenken. Wenn man also das Gesetz durch den Glauben
aufrichtet, dann wird seine ursprüngliche Absicht wiederhergestellt. Und
wir dürfen nicht vergessen, dass Paulus unter dem Glauben eigentlich den
Glauben an Christus versteht.

IV

Bevor wir dazu mehr sagen werden, wollen wir Rom 2,25-29 betrachten,

denn dort werden wir mehr über das Wesen des göttlichen Prinzips
erfahren, welches Paulus mit dem Gesetz in positivem Sinne gleichsetzt,
womit gleichzeitig das jüdische Gesetz gemeint ist. «Ja, die Beschneidung
ist nützlich, wenn du das Gesetz tust13; hältst du aber das Gesetz nieht,
dann ist deine Beschneidung zur Unbeschnittenheit geworden. Wenn nun
der Unbeschnittene die Gerechtsame des Gesetzes beobachtet, wird ihm
dann nicht seine Unbeschnittenheit als Beschneidung angerechnet
werden14? Und wird nicht der physisch Unbeschnittene, wenn er das Gesetz
erfüllt15, dich richten, der du trotz Buchstabe und Beschneidung ein
Übertreter des Gesetzes bist? Denn nicht der ist Jude, der es äusserlich ist,
und das ist nicht Beschneidung, die äusserlich am Fleische geschieht,
sondern der ist Jude, der es innerlich ist, und das ist Beschneidung, die am
Herzen geschieht, im Geiste, nicht nach dem Buchstaben»16.

Leider verzeichnet die Übersetzung die Feinheiten und die Tiefen
dieses wichtigen Abschnittes, zum Beispiel in bezug auf die Beschneidung
der Juden, von der Paulus gleich nachher (Rom 3,1-2 sagt, sie habe an
sich viel Nutzen in jeder Hinsicht. Aber auch so kann man anhand der
Übersetzung das für uns Wichtige ersehen. Paulus sagt, dass wenn der
Nichtjude die Gerechtsame des Gesetzes beobachtet ohne jüdisch zu
leben, er das Gesetz seiner eigentlichen Bestimmung und seinem Gehalt
nach erfülle. Die Stelle, die wir kurz behandelt haben, spricht also für
sich: sie ist ein weiterer Beleg für die besondere paulinische Hochschätzung

des Gesetzes. Paulus kennt eine dialektische Paradoxie des jüdischen
Gesetzes in einer fast unerhörten Schärfe. Vorläufig muss uns aber genügen,

wenn wir erkannt haben, dass zwar das Gesetz nach Paulus mit dem

35



jüdischen Gesetz gleichzusetzen ist, aber dass die innere göttliche Essenz
des Gesetzes nicht mit dem intelligiblen, konkreten jüdischen Gesetz identisch

ist. Paulus hat ja, wie wir gesehen haben, gesagt, dass der Heide,
wenn er von Natur aus tut, was das Gesetz meint, eigentlich Jude ist und
einen solchen Juden richten wird, der sein konkretes jüdisches Gesetz
nicht hält17.

Bei unserer Untersuchung sind wir vom Rom 9,30-32 ausgegangen.
Dort finden wir die paulinische Anschauung, dass man aus dem Glauben
gerechtfertigt werden kann, aber nicht aus den Werken des Gesetzes.
Israel - so behauptet Paulus - trachtete zwar nach dem Gesetz der
Gerechtigkeit, aber, da es zu dem Gesetz von den Werken aus zu gelangen
versuchte, hat es das Gesetz verfehlt. «Gesetz» heisst hier «das Gesetz der
Gerechtigkeit», wie es ja auch anderswo (Rom 3,27) als «das Gesetz des

Glaubens» bezeichnet werden kann. Wie paradox es auch klingen mag,
nach Paulus sind die Werke des Gesetzes imstande, den Weg zu dem
Gesetz selbst zu versperren, zu dem nicht die Werke den Weg öffnen,
sondern der Glaube. Was ist der Grund, dass die Spannung zwischen den
Werken des Gesetzes und dem eigentlichen Gesetz gerade bei den Juden
entstehen kann? Darüber spricht Paulus gleich in der Fortsetzung (Rom
10,2-4): «Denn ich bezeuge ihnen (den Juden), dass sie Eifer für Gott
haben, aber nicht mit Verstand. Die Gerechtigkeit Gottes verkennend,
ihre eigene aufzurichten suchend, haben sie sich der Gerechtigkeit Gottes
nicht untergeordnet. Denn das Ziel des Gesetzes ist Christus, zur Gerechtigkeit

für jeden, der glaubt».

Paulus meint: Israel trachtet dem Gesetz der Gerechtigkeit nach,
kann aber zum Gesetz selbst nicht gelangen, weil die Juden zwar Eifer für
Gott haben, aber anstatt sich der Gerechtigkeit Gottes unterzuordnen,
ihre eigene aufzurichten suchen. Und da kommen die Werke des Gesetzes,
durch die kein Mensch gerechtfertigt werden kann (vgl. Gal 2,16) und
bringen sozusagen die Juden in Versuchung, ihre eigene Gerechtigkeit
aufzurichten und sich dadurch den Weg zu dem Gesetz selbst zu versperren.

Das Gesetz ist ja das Gesetz des Glaubens und durch den Glauben
gelangt man zum Gesetz. Und der Glaube ist für Paulus der Glaube an
Christus. «Denn das Ziel des Gesetzes ist Christus, zur Gerechtigkeit für
jeden, der glaubt» (Rom 10,4)18.

Der letzte Satz ist eine Art Eckstein für das Gesetzesverständnis des
Paulus. Der Grundgedanke des Paulus kann anscheinend nicht oft genug
wiederholt werden, dass das Gesetz auf vielerlei Weise brüchig, gefährdend

und gefährdet ist. Darum war nach Paulus das Eingreifen des Christus

nötig, damit die Gefahren überwunden würden und das Gesetz auf-

36



gerichtet werde. Vielleicht kann man es auch so ausdrücken: nach Paulus
zielt nicht nur das Gesetz auf Christus, sondern auch Christus zielt auf
das Gesetz.

V

Wir haben jetzt auf eines von den drei Kraftfeldern hingewiesen, in
denen nach Paulus Christus wirkt, um das Gesetz aufzurichten: es ist das

Kraftfeld des Glaubens. Wir wollen nun die Ergebnisse kurz zusammenfassen.

Allgemein gesagt: Paulus hat richtig gemerkt, dass ein religiöser
Rigorismus dazu führen muss, dass man den Sinn der eigenen Religion
verpasst. Im Judentum bestand die Gefahr in dem Hochspielen der Gebote

und Verbote, anders gesagt, in den Werken des Gesetzes, auf Kosten
des eigentlichen Gehalts des Judentums. Wegen der Gefahr der
«Werkgerechtigkeit» im Judentum und aus seiner Bekehrung zu Christus heraus
kam Paulus zur Überzeugung, dass die Werke des Gesetzes nicht dazu
angetan sind, zum Gesetz zu führen19; da muss man vom Glauben, und
nicht von den Werken ausgehen (vgl. Rom 9,32), denn «der Mensch wird
nicht aus Werken des Gesetzes gerechtfertigt werden, sondern nur durch
Glauben an Christus Jesus... der mich geliebt hat und sich für mich
hingegeben hat» (Gal 2,16-20). Schon hier konnten wir sehen, dass nach
Paulus gerade durch Christus das Gesetz - wie er es versteht - erst wirklich

richtig wirksam werden kann. Bis jetzt haben wir von der Kraft des
Glaubens an Christus gesprochen: «Heben wir also das Gesetz auf durch
den Glauben? Das sei ferne! Sondern wir richten es auf». (Rom 3,31).

Das erste Kraftfeld, in dem nach Paulus Christus wirkt, um das
Gesetz wieder aufzurichten, war also das Gebiet des Glaubens. Das zweite

Kraftfeld liegt im Gebiet der Sünde. Hier sind wir Zeugen eines ungeheuer
dramatischen Geschehens, welches mit der Schöpfung und mit dem Fall
Adams begonnen hat und das durch die Ankunft Christi zum siegreichen
Ziel gelangt ist. Das metahistorische dramatische Bild hat Paulus mit
grossen Pinselstrichen in Rom 5,12-21 gezeichnet. Die Sünde ist durch
einen Menschen (Adam) auf alle Menschen gekommen, aber obzwar
schon die Sünde von Adam an in der Welt war, wurde sie nicht angerechnet,

weil das Gesetz nicht da war. Und doch herrschte der Tod von Adam
an bis zu Mose sogar über die, «welche nicht mit gleicher Übertretung
gesündigt hatten wie Adam» (Rom 5,13-14). «Das Gesetz aber ist daneben

hereingekommen, damit die Übertretung noch grösser werde20. Wo
jedoch die Sünde grösser wurde, da ist die Gnade überreich geworden,
damit, wie die Sünde herrschte in dem Tode, so auch die Gnade herrsche

37



durch die Gerechtigkeit zum ewigen Leben durch Jesus Christus, unseren
Herrn» (Rom 5,20-21). Hier geht es also um die Sünde vom ersten
Menschen Adam an bis zu Gesetzgebung auf dem Sinai. Damals ist das Gesetz

hinzugetreten, damit die Übertretung noch grösser werde. «Denn das
Gesetz bewirkt Zorn; wo aber kein Gesetz ist, da ist auch keine Übertretung»

(Rom 4,15). Aber das Ziel ist Christus, durch den sich die Dialektik
der übergrossen Übertretung und der überreichen Gnade zum Heil löst.
«Denn wenn durch des einen Übertretung die vielen gestorben sind, so ist
noch viel mehr Gottes Gnade und Gabe durch die Gnade des einen
Menschen Jesus Christus den vielen reichlich zuteil geworden» (Rom
5,15).

Ich muss doch nicht den Reichtum der christologischen Motive in
dem metahistorischen dramatischen Geschehen im Rom 5,12-21 den
Lesern ausbreiten; ich rede ja zu Menschen, welche die Schriften kennen.
Hier wollen wir nur sehen, was in diesem Drama mit dem Gesetz
geschieht und warum gerade durch das gute und heilige Gesetz die Übertretung

grösser wurde. Oder, anders gesagt: wie ist es zu verstehen, dass

durch das Gesetz die Erkenntnis der Sünde kommt (Rom 3,20)? Das
erfahren wir aus Rom 7,7-13. Die beste Erklärung wird sein, wenn wir in
diesem Falle den Paulus selbst anhören. «Was sollen wir nun sagen? Ist
das Gesetz Sünde? Das sei ferne! Sondern die Sünde wäre mir nicht zur
Erkenntnis gekommen, wenn nicht durch das Gesetz. Hätte ich doch auch

von der Begierde nichts gewusst, wenn das Gesetz nicht sagte: 'Du sollst
nicht begehren'. Die Sünde gewann aber einen Anlass durch das Gebot
und bewirkte in mir jegliche Begierde; denn ohne das Gesetz ist die Sünde
tot. Nun lebte ich einst ohne Gesetz. Als jedoch das Gesetz kam, lebte die
Sünde auf, ich aber starb, und das Gebot, das zum Leben führen sollte21,
das gerade gereichte mir zum Tode. Denn als die Sünde durch das Gebot
einen Anlass gewonnen hatte, hat sie mich verführt und durch dasselbe

getötet. Somit ist das Gesetz heilig und das Gebot heilig und gerecht und
gut. So ist denn das Gute mir zum Tode geworden? Das sei ferne! Sondern

die Sünde war es; damit sie als Sünde offenbart werde, hat sie mir
durch das Gute den Tod bewirkt, auf dass die Sünde durch das Gebot
über die Massen sündhaft werde».

Ohne das Gesetz wäre also die Sünde nicht zur Erkenntnis des
Menschen gekommen. Zuerst weckte das Gesetz die Begierde, und zwar durch
das Gebot, und das Gebot weckte dann die Sünde auf. Wenn ich richtig
verstehe, meint da anscheinend Paulus, dass die Gebote und Verbote
gerade dadurch die Begierde lebendig machen, dass sie ihr Schranken
setzen wollen. So wurde das Gebot ein Sprungbrett für die Sünde, und

38



diese bewirkte im Menschen jegliche Begierde, denn ohne das Gesetz ist
die Sünde tot (Rom 7,8). So geschah es, dass das Gebot - und das Gesetz

- das eigentlich heilig, gerecht und gut ist, und das zum Leben führen
sollte, dem Menschen zum Tode gereichte. Wie gesagt (siehe auch Rom
3,20) offenbarte erst das Gesetz die Sünde, und so wurde das gute Gesetz

zum Tode. So ist es: «das Gesetz ist daneben hereingekommen, damit die
Übertretung noch grösser würde. Wo jedoch die Sünde grösser wurde, da
ist die Gnade überreich geworden, damit, wie die Sünde herrschte in dem
Tode, so auch die Gnade herrsche durch die Gerechtigkeit zum ewigen
Leben durch Jesus Christus unseren Herrn» (5,20-22). Wir haben diese

Worte schon früher gebracht; hier bringen wir sie wieder, um zu zeigen,
dass, wie im ersten Kraftfeld, dem des Gesetzes und der Werke, der
Glaube an Christus nach Paulus das Gesetz aufgerichtet hat, so auch im
zweiten Kraftfeld, dem der Sünde und des Gesetzes, nach Paulus das
Kommen des Christus nötig ist, um die dem guten Gesetz innenwohnende
Güte zurückzugeben. In dem zweiten Kraftfeld, dem der Sünde,die sich
durch das Gesetz offenbart, wirkt nun die Gnade in Christus, um die

Heiligkeit, Gerechtigkeit und Güte des inwendigen Gesetzes zu offenbaren22.

VI

Im dritten Umkreis, dem des Fleisches und des Geistes (siehe Rom
7,14-8,4)23 ist die heilsame Wirkung des Christus auf das geschwächte
Gesetz sehr klar ausgedrückt, obzwar ich nicht ganz sicher bin, ob es die
Forscher und Theologen genau gesehen haben. Der Abschnitt, in
welchem unser Thema behandelt wird (Rom 7,14-8,4), bildet eine unmittelbare

Fortsetzung des Hauptabschnittes über die Sünde und das Gesetz

(Rom 7,7-13). «Wir wissen ja, dass das Gesetz geistlich ist, ich aber bin
fleischlich, verkauft unter die Sünde24. Denn was ich vollbringe, weiss ich
nicht. Denn nicht was ich will, das tue ich, sondern das, was ich hasse, das
treibe ich»25 (Rom 7,14-15). Das Böse tut nicht der Mensch selber,
sondern die Sünde, welche in ihm wohnt. Der Sitz der Sünde ist in dem
materiellen Ich des Menschen, im Fleisch: in dem wohnt nichts Gutes. So
streitet im Menschen der gute Wille wider das Fleisch, welches mich gegen
besseres Wissen zum sündigen Handeln zwingt. «Ich finde also für mich,
der das Gute tun will, das Gesetz gültig, dass das Böse bei mir vorhanden
ist. Denn nach dem inwendigen Menschen habe ich Lust nach dem
Gesetze Gottes; ich sehe aber ein anderes Gesetz in meinen Gliedern, das
dem Gesetz meines Innern widerstreitet und mich zum Gefangenen des

39



Gesetzes der Sünde macht, das in meinen Gliedern ist» (Rom 7,21-23). Es

gibt also zwei widerstrebende Gesetze im Menschen: das böse Gesetz der
Sünde in den Gliedern, im Fleische, und das gute Gesetz (Rom 7,16) des

versklavten Willens, das Gesetz Gottes (Rom 7,22). «Also diene ich nun
selbst mit meiner Vernunft26 dem Gesetze Gottes, mit dem Fleisch aber
dem Gesetz der Sünde» (Rom 7,25b).

Es kann kein Zweifel sein, dass Paulus mit dem guten Gesetz Gottes
das inwendige Gesetz meint, das man hebräisch Tora nennt. Dieser Folgerung

kann man kaum ausweichen, wenn man sich noch einmal den
einleitenden Satz ansieht: «Wir wissen ja, dass das Gesetz geistlich ist, ich aber
bin fleischlich, verkauft unter die Sünde» (Rom 7,7). Flier ist ja von dem
Gesetz - also im eigentlichen Sinn des Wortes - die Rede! Aber das andere
Gesetz, das Gesetz der Sünde, welches in den Gliedern des Menschen ist,
versklavt den Willen des Menschen. «Ich elender Mensch! wer wird mich
erlösen von diesem Leibe des Todes? Dank sei Gott durch Jesus Christus
unsern Herrn» (Rom 7,24-25a). «Also gibt es jetzt keine Verurteilung
mehr für die, welche in Jesus Christus sind. Denn das Gesetz des Geistes
des Lebens hat mich in Jesus Christus frei gemacht von dem Gesetze der
Sünde und des Todes. Denn was das Gesetz nicht vermochte, weil es

durch das Fleisch schwach geworden ist; Gott, indem er seinen Sohn
sandte in Sündenfleischesbild, und um der Sünde willen, verurteilte die
Sünde im Fleische, damit das Gerechtsame des Gesetzes erfüllt werde in

uns, die wir nicht nach dem Fleische wandeln, sondern nach dem Geiste»

(Rom 8,1-4).

Das Gesetz ist für Paulus seinem eigenen Wesen nach geistlich, doch
wurde es durch das dem Geiste widerstrebende Prinzip, durch das Fleisch,
geschwächt. Darum konnte das gute Gesetz Gottes im Menschen, der ja
selbst Gutes tun will, nicht wirksam sein, denn es wirkt ja auch in den
Gliedern des Menschen ein anderes Gesetz. Also ist der Mensch durch die
Sünde im Fleische so weit versklavt, dass er nicht tun kann, was er will,
sondern tun muss, was er hasst, und das Gesetz, das geistig ist, wurde
durch das Fleisch geschwächt. Doch auch hier, wie in den zwei andern
Kraftfeldern, kommt die Rettung aus der verzweifelten Situation durch
Christus. Durch sein Kommen wird das sündhafte Prinzip des Fleisches
und der mit ihm verbundenen Sünde überwunden, und zwar dadurch,
dass Gott seinen Sohn in Sündenfleischesbild gesandt hat und dadurch
die Sünde im Fleische verurteilt hat. Dadurch wurde das durch das
Fleisch geschwächte Gesetz wiederhergestellt, indem es jetzt als das
Gesetz der Gerechtigkeit in denen wirken kann, die nicht nach dem Fleische
wandeln, sondern nach dem Geiste, in denen, welche an Christus glauben.

40



Wir haben keinen Augenblick vergessen, dass wir hier nicht den

ganzen Paulus behandelt haben und dass es auch inbezug auf seine

Einschätzung des Gesetzes bei Paulus ein ziemlich breites Prisma von
Meinungen gibt, doch scheint es mir, dass der Gedankenkomplex, welchen
wir aus der Gedankenwelt des Paulus herausgegriffen haben, nicht
unwichtig ist. Es scheint mir sogar nicht unwahrscheinlich, dass gerade die
theologische Sicht des Gesetzes, mit der wir uns befasst haben, sozusagen
das Rückgrat der Gesetzestheologie des Paulus bildet.

VII

Wir wollen jetzt, ein wenig schematisch, die drei Bezirke beschreiben,
in denen, nach der Auffassung des Paulus Christus das sonst brüchige
und geschwächte Gesetz in dem ihm eigenen inneren Wesen wieder
aufgerichtet hat. Im ersten Kreis geht es um die Selbstgerechtigkeit, welche
durch die Werke des Gesetzes grossgezogen wird, sodass man sogar zu
dem Gesetz selbst nicht gelangen kann. Und doch ist das Gesetz in
Wirklichkeit das Gesetz der Gerechtigkeit (Rom 9,31)! Da es auch das Gesetz
des Glaubens ist (Rom 3,27), soll das Gesetz durch den Glauben wieder
aufgerichtet werden (Rom 3,31), durch den Glauben an Christus. In dem
zweiten Bezirk geht es um das metahistorische Drama, in welchem das
Gesetz nicht nur durch die Sünde korrumpiert wurde, sondern sogar zu
einem Sprungbrett für die Vermehrung der Sünde geworden ist. Diese
wurde durch das Gesetz erst bewusst und seine Gebote und Verbote
haben die Begierde geweckt und so konnte die Sünde den Menschen
verführen und töten. Aber das Gesetz an sich ist heilig und das Gebot
heilig und gut (Rom 7,12). Auch da siegte durch Christus das Gute: die
Sünde wurde durch die Gnade in Christus besiegt. Im dritten Bereich geht
es um den Kampf zwischen dem Geist und dem Fleisch. Die im Fleisch
innewohnende Sünde verknechtet die menschliche Vernunft, sodass der
Mensch nicht das, was er will, tun kann. Durch das Fleisch wird auch das
Gesetz geschwächt, das ja im Grund ein geistliches Gesetz ist. Aus diesem
ausweglosen Zustand hat Gott die gerettet, die an Christus glauben,
indem er seinen Sohn in Sündenfleischesbild, das heisst im Fleisch,
geschickt hat. Gott hat also durch die Fleischwerdung Christi die Sünde im
Fleische ausgetan, und so wurde das Gerechtsame des Gesetzes in denen
erfüllt, welche nicht nach dem Fleische, sondern nach dem Geist wandeln.

Es hat sich also gezeigt, dass nach Paulus das an sich gute, geistliche
und gerechte Gesetz durch eigene Dialektik und durch äussere Einflüsse

41



geschwächt ist und indirekt sogar gefährlich werden kann, da die Sünde
das Gesetz als Sprungbrett benutzte um sich mit Hilfe der Begierde zu
mehren. Das Gesetz ist brüchig, und in allen drei aufgezählten Gebieten
konnte es nur durch Christus wieder zu seiner eigenen Bestimmung
gebracht werden.

Wir haben schon hervorgehoben, dass der von uns behandelte Komplex

nicht alle Gedanken des Paulus über das Gesetz umschliesst. Eines ist
aber klar: In dem Umkreis des paulinischen Denkens, über den wir
geschrieben haben, ist der Begriff des Gesetzes ein klar positiver Begriff,
und man dürfte darüber nicht zweifeln, dass da Paulus das Gesetz im
Sinne der Weisung, der Tora meint. Anderseits wurde sichtbar, dass Paulus

das Wesen des Gesetzes anders versteht, als es in der jüdischen
Glaubensüberlieferung üblich ist. Paulus ist auch da ein Neuerer. Wo bei
Paulus das Gesetz als eine positive Wesenheit verstanden wird, dort ist
diese Wesenheit sozusagen die Idee, welche das Innere, Eigentliche des

intelligiblen Gesetzes ausmacht. Das paulinische geistliche, gute und heilige

Gesetz der Gerechtigkeit und des Glaubens ist bestimmt nicht ganz
dasselbe wie das praktizierte jüdische Religionssystem. Sonst wäre es

nicht möglich, dass Paulus die Gesetzeswerke dem eigentlichen Gesetz

gegenüberstellen würde und behaupten könnte, dass Israel zu dem Gesetz
nicht gelangt ist, «weil es nicht vom Glauben ausging, sondern es von
Werken aus versuchte» (Rom 9,30-32).

Auch wenn Paulus das Gesetz als eine heilige und gute Wesenheit
sieht, wird es also nicht so verstanden wie in der jüdischen Glaubensüberlieferung.

Das paulinische Gesetz ist geistlich, und es leuchtet sozusagen
durch die Decke des greifbaren jüdischen Gesetzes durch. Doch scheint
es, dass Paulus da nicht aus dem Nichts seine sonderbare und tiefe
Vorstellung geschaffen hat27. Bei seiner paradoxen Auffassung konnte er
leicht an eine bestimmte jüdische Sicht der Tora anknüpfen28. Auch in
der jüdischen Glaubenswelt, und zwar schon längst vor Paulus, ist die
Tora nicht nur eine Religionspraxis, sondern auch eine geistliche, göttliche,

ideale Wesenheit, die man als die schon vor der Weltschöpfung
bestehende himmlische Weisheit verstanden hat. Nach Jesus Sirach (24,1-
12) ist sie aus dem Munde des Höchsten hervorgegangen und hat wie
Nebel die Erde bedeckt und hatte ihren Wohnsitz in der Höhe vor aller
Zeit; vom Anfang an hat sie Gott geschaffen, und in Ewigkeit wird sie

kein Ende nehmen. Und gleichzeitig ist diese göttliche Weisheit das
Bundesbuch des höchsten Gottes, das Gesetz, das Mose anbefahl als Erbbesitz

für die Gemeinde Jakob (Jesus Sirach 24, 23). Es scheint, dass das
Genie des Paulus die immanente «platonische» Zwiefältigkeit dieser Sicht
der Tora, als konkret und gleichzeitig geistlich himmlisch, herausge-

42



spürt hat. Das ebnete den Weg zu seinem neuen und ungewöhnlichen
Verständnis der wirklich bestehenden Problematik der Tora im Judentum.

Aus seiner christlichen Erfahrung und aus seiner Genialität meinte
er entdeckt zu haben, dass das wahre, geistliche Gesetz zwar gefährdet
und äusserlich entartet ist, aber dass es durch Christus für die, welche an
ihn glauben, wieder heil und aufgerichtet wird.

Was wir hier beschrieben haben, stimmt nicht mit der alten klassischen

Interpretation des Paulus überein, der angeblich der Werkgerechtigkeit

- und, wenn man will, dem Gesetz an sich - den alleinigen Glauben
und die unbedingte Gnade Gottes scharf gegenüber gestellt haben soll.
Anderseits sind auch die Ergebnisse unserer Forschung keineswegs im
Einklang mit der Ansicht vieler neueren Theologen und Neutestamentier,
dass Paulus ein ziemlich unproblematischer frommer Jude gewesen ist,
der das existente Gesetz uneingeschränkt bejaht hat. Nicht nur in unserem
Gedankenkomplex, sondern auch sonst überall, wenn man bei Paulus das

Wort Gesetz hört, gibt es immer Vorbehalte. Das sollten sich die merken,
welche sich nach einer harmonistischen Lösung des Problems des Gesetzes

bei Paulus sehnen. Wir haben in dieser Abhandlung die Problematik
des Gesetzes bei Paulus nicht erschöpfend behandelt, da wir uns ja nur
auf einen Gedankenkreis beschränkt haben, den wir allerdings für den

wichtigsten für das paulinische Verständnis des Gesetzes halten. Aber
schon jetzt, glauben wir, hat sich gezeigt, dass man die Problematik des
Gesetzes bei Paulus nicht über einen Leisten schlagen soll. Man sollte die
an sich problematische Dichotomie Gesetz und Evangelium nicht auf
Paulus anwenden. Auch ist es fragwürdig, ob man sich aufgrund dessen,

was Paulus selber geschrieben hat, auf ihn als einen Kronzeugen für die
Alternative Gesetz oder Glaube, Gesetz oder Gnade berufen kann. Ich
glaube, die Anthropologie des Paulus ist ganz anders geartet. Um Paulus
z:u verstehen, sollte man ohne vorgefasste Meinungen dem Gedankengang
des Paulus folgen.

ANMERKUNGEN

1. D. Flusser, Die jüdische und griechische Bildung des Paulus, in: Paulus, erzählt von
Erich Lessing, Herder, Freiburg, 1980, 11-39.

2. Paul's Jewish - Christian Opponents in the Didache. Die Abhandlung wird in der
Festschrift für H.Z. Werblowsky erscheinen.

43



3. Zum Wort «Gesetz» in der griechischen Übersetzung des AT siehe Sheldom H.
Blank. The Septuagint Renderings of the Old Testament Terms for Law, HUCA 7,
1930, S. 259-283. Siehe auch jetzt: Dixon Slingerland, The Nature of Nomos (Law)
within the Testaments of the Twelve Patriarchs, JBL 105, 1986, S. 39-48.

4. Das «Gesetz der Gerechtigkeit» bedeutet hier sicher nicht das Gesetz der forensischen

Gerechtigkeit. Schon im AT ist der forensische Aspekt der Gerechtigkeit
begrenzt. Schon damals hat oft das Wort für Gerechtigkeit «Gnade» bedeutet. Als
Parallele zu dem Gesetz (Tora) der Gerechtigkeit kann man aus dem AT (Sprüche
31,26) die «Gnaden-Weisung» (torat-hesed) anführen. Mit der Doppeldcutung des

Wortes «Gerechtigkeit» spielt Paulus in Rom 10,3.

5. Dagegen steht in Eph 2,15, dass Jesus «das Gesetz der Gebote in Satzungen
aufgehoben hat». Es ist schwer sich vorzustellen, dass diesen Satz derselbe Verfasser
geschrieben hat, von dem Rom 3,31 stammt. Es werden also die Zweifel an dem
paulinischen Ursprung des Epheserbriefes durch diesen Unterschied noch stärker.

6. Eine lehrreiche Parallele zu den letzten Worten befindet sich in einem apokryphen
Psalm in der Psalmrolle (19,9-11) aus Qumran (ed.3 Sanders, S. 77). wo wir lesen:
«Zum Tode wurde ich in meinen Sünden, und meine Vergehen haben mich an die
Hölle (Scheol) verkauft».

7. Die im Judentum übliche Wendung «das Gebot des Lebens» (torat hayjim) befindet
sich schon bei Jesus Sirach 17,11. Auch Hillel pflegte zu sagen: «Wer Tora mehrt,
mehrt Leben» (Vätersprüche 2,8).

8. In 1 Kor 9,20 sagt Paulus über sich: «Obgleich ich selbst nicht unter dem Gesetz
stehe». Es gibt Texte, in denen diese Worte fehlen. Man hat also die paradoxe
Schärfe des Paulus nicht verstanden und nicht für paulinisch halten wollen, was
einen antinomistischen Geschmack haben könnte.

9. Andere Lesart: an Gott und Christus.

10. Eine andersartige paradoxe Formulierung finden wir in Rom 3,21: «Nun aber ist
Gottes Gerechtigkeit offenbar geworden ausserhalb des Gesetzes, wiewohl bezeugt
von dem Gesetz und den Propheten». Die erste Erwähnung des Gesetzes meint das
mosaische Gesetz, und «das Gesetz und die Propheten», das ist die Bibel.

11. Über die hebräische Wendung «die Werke des Gesetzes» siehe Anm. 20 in meiner
oben (Anm. 2) angeführten Studie. Dort habe ich auch auf die wichtige, das jüdische
Material zusammenfassende Abhandlung aufmerksam gemacht: E. Qimron and J.

Strugnell, An Unpublished Halachic Letter from Qumran, Biblical Archeology
Today, Israel Exploration Society, Jerusalem 1985, S. 401 und 406.

12. B. Gerhardsson, Memory and Manuscript, Uppsala 1961, S. 287.

13. Hier ist nicht das Gesetz als göttliches Prinzip gemeint, sondern das jüdische Reli¬

gionssystem der Gebote und Verbote. Dem Inhalt nach entspricht Rom 2,25 dem,
was in Gal 5,3 gesagt wurde.

14. Dieser und der folgende Vers (Rom 2,27) sind für den positiven Gesetzesbegriff des

Paulus besonders wichtig. Der Ausdruck «die Gerechtsame des Gesetzes» entspricht
auch sprachlich genau dem, was wir in Rom 8,4 lesen: «Gott hat seinen eigenen
Sohn geschickt, damit sich das Gerechtsame des Gesetzes in uns erfülle...».

15. Paulus meint wirklich, dass der Nichtjude, ohne jüdisch zu leben, das Gesetz erfüllt,
wenn er die Gerechtsame des Gesetzes beobachtet. Das ist kein Gedankenspiel,
sondern der Ernst des Paulus. Das wird aber nur dann verständlich, wenn man den
Mut hat, zu verstehen, was Paulus unter dem Gesetz meint. Dazu ist bedeutsam,

44



was Paulus im Rom 2,12-16 schreibt: «...Wenn die Heiden, die das Gesetz nicht
haben, von Natur tun, was das Gesetz meint, so sind diese, die das Gesetz nicht

•haben, sich selbst ein Gesetz...». In Rom 2,15 wird sogar der sonst negative Begriff
«das Werk des Gesetzes» positiv gewertet!

16. Mit Rom 2,29 ist natürlich 2 Kor 3,3.6-7" zu vergleichen. Der Gedanke, dass der
Buchstabe tötet, hat sich als stoisch-kynisch erwiesen. Siehe meine in Anm. 1

angeführte Abhandlung.

17. Siehe auch Rom 2,12: «...alle nämlich, die ohne das Gesetz sündigten, werden auch
ohne das Gesetz verloren gehen. Und alle, die unter dem Gesetz sündigten, werden
durch das Gesetz gerichtet werden». Damit ist Rom 3,30 zu vergleichen.

IS. Gal 3,23-25 beurteilt zwar das Gesetz weniger positiv als unser Gedankenkomplex
bei Paulus, aber die Stelle beinhaltet doch ein ähnliches Motiv wie Rom 10,4. «So ist
das Gesetz unser Erzieher auf Christus geworden, damit wir aus dem Glauben
gerechtfertigt würden. Nachdem aber der Glaube gekommen, sind wir nicht mehr
unter einem Erzieher». Es ist leider nicht allgemein bekannt, dass die Vorstellung,
die Tora wäre der Erzieher des Volkes, oft in den rabbinischen Quellen vorkommt.
(Siehe W. Bacher, Die Agada der palästinischen Amoräer, Bd. 1, Strassburg 1892, S.

107, Anm. 2). Die Dauer des Erziehungswerkes der Tora ist, wie verständlich, in den
jüdischen Quellen nicht zeitlich beschränkt.

19. Das bedeutet nicht, dass Paulus die jüdischen Gebote negativ beurteilen würde. Sehr
fein definiert er den Unterschied zwischen den Juden und den Heiden, wenn sie an
Christus glauben: Gott «wird die Beschnittenen aus Glauben und die unbeschnittenen

durch den Glauben gerechtsprechen».

20. Diese und ähnliche Worte des Paulus scheinen eine bewusste Umdeutung eines
rabbinischen Gedankens zu sein, der im Namen des Rabbi Johanan (3. Jh. n. Chr.)
überliefert ist. «Weshalb sind die Heiden (durch die Erbsünde) besudelt? Weil sie am
Berge Sinai nicht gestanden haben. Eva wurde nämlich von der Schlange besudelt,
und als Israel auf dem Berge Sinai die Weisung empfangen hat, hörte ihre Besudelung

(durch die Erbsünde) auf, aber bei den Heiden, die ja auf dem Berge Sinai nicht
gestanden haben, blieb die Besudelung bestehen», (b.AZ 22b; b. Shab 146a; b.Jeb
103b). - Wie bei Paulus, so gibt es auch in dem rabbinischen Spruch zwei entscheidende

Wendepunkte. Nach dem rabbinischen Spruch wirkt die Erbsünde von Adam
bis zu der sinaitischen Gesetzgebung; bei Mose hörte die Besudelung Israels auf,
aber blieb an den Heiden kleben. Nach Paulus wirkte die Sünde Adams weiter, aber
bis Mose wurde sie nicht angerechnet, und erst durch das Gesetz wurde die Übertretung

grösser, weil jetzt die Gebote und Verbote hinzugekommen sind. Diese
metahistorische Sicht des Paulus ist bestimmt tiefsinnig und lädt zum Nachsinnen ein. - Zu
dem Gedankengang bei Paulus vgl. auch Gal. 3,19!

21. Siehe oben, Anm. 7.

22. Das wird zwar bei Paulus nicht ausdrücklich gesagt, aber wenn man seiner Argu¬
mentation folgt, wird es eigentlich sicher, dass dies die Meinung des Paulus gewesen
ist.

23. Der Dualismus des Geistes und des Fleisches bei Paulus ist essenischen Ursprungs.
Darüber siehe ein Kapitel in meinem Aufsatz: The Dead Sea Sect and Pre-Pauline
Christianity, Scripta Hierosolymitana, Bd. 4, Jérusalem 1958. Siehe auch meine
Abhandlung, die oben, Anm. 1, angeführt ist.

24. Über eine lehrreiche Parallele in Qumran siehe oben, Anm. 6.

45



25. Dazu siehe Bultmann, Theologie des NT, Tübingen, 1980, S. 246 und P. Althaus,
Paulus und Luther über den Menschen, Gütersloh, 1951, bes. S. 31-49 und 114-118.
Über die zwei Seelen, welche in der Brust des Menschen wohnen, die gute, die zum
Guten bringt, und die böse, welche den Menschen zum Bösen verleitet, schreibt
schon Xenophon, Cyropaedea VI, 1,41. Unsere Stelle bei Paulus ist sehr nahe dem,
was in einem Fragment einer essenischen Schrift aus Qumran, welche man «Das
Buch der Geheimnisse» genannt hat, u.a. geschrieben steht: «Hassen denn nicht alle
Völker das Böse - und doch wird es durch die Hand von allen (unter ihnen)
vollbracht. Ist denn nicht im Munde aller Nationen die Verkündigung der Wahrheit

- und gibt es eine Zunge, welche sich an sie (die Wahrheit) hält?» (Qumran 1,

Oxford, 1955, S. 103). Dasselbe Motiv, wie bei Paulus, befindet sich auch in den
Worten der Medea bei Ovid (Met 7,19-21): «Doch es bedrückt mich gegen meinen
Willen eine neue Macht; die Begierde rät zu einem, die Vernunft zum andern. Ich
sehe das Bessere und bejahe es, doch folge ich dem Schlechteren (video meliora
proboque, détériora sequor)». Wie weit da ein griechischer (wahrscheinlich
stoischer) Einfluss im Spiele ist, sollte man doch einmal untersuchen.

26. Vergleiche das mit dem Zitat aus Ovid in der vorigen Anmerkung!
27. Hoffentlich ist es nicht nötig, den Leser zu warnen, dass er die Wurzel der paulini-

schen Gesetzesvorstellung nicht in der Gnosis suchen soll!

28. Auf die Möglichkeit eines jüdisch-hellenistischen Einflusses auf die Gesetzesvorstel¬

lung bei Paulus hat mich vor Jahren Clemens Thoma verwiesen.

46


	"Durch das Gesetz dem Gesetz gestorben" (Gal 2,19)

