
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Einsicht in Gesetzlichkeit : Paulus als verständnisvoller Ausleger des
menschlichen Lebens

Autor: Weder, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961431

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961431
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einsicht in Gesetzlichkeit

Paulus als verständnisvoller Ausleger des menschlichen Lebens

von Hans Weder

Im folgenden sollen einige Momente dessen zur Sprache kommen,
was Paulus anhand seiner Auseinandersetzung mit dem Phänomen Gesetz

herausgearbeitet hat. Die momentane Diskussionslage macht zwei
Vorbemerkungen notwendig.

Hier geht es nicht darum, die Frage nach dem Verhältnis des Paulus
zum Gesetz als Frage nach dem Verhältnis von Judentum und Christentum

zu stellen. Diese sozusagen religionspolitische Frage mag auch
interessant sein, sie führt jedoch weit weg von den Schätzen, die das paulini-
sche Gesetzesverständnis in sich birgt. Unsere Fragestellung hat deshalb
viel grundlegender zu sein. Wir fragen nach der «Gesetzlichkeit» als einem
elementaren Missverständnis des Lebens. Diese Gesetzlichkeit lässt sich

keineswegs historisch fixieren im Judentum, wiewohl sie mit Sicherheit
auch dort vorkommt, so gut wie sie im Christentum anzutreffen ist. Wir
fragen nach dem Verständnis des menschlichen Lebens, wie es in der
Alternative von Gesetz und Evangelium zum Ausdruck kommt. Und'wir
fragen nach dem Gottesbild, das in der Wahrnehmung Gottes als eines

Gesetzgebers oder aber eines den Gottlosen rechtfertigenden Gottes
konstituiert wird. Wir betrachten also theologische Sätze nicht so, als ob sie

Theorien über transzendente Gegenstände darstellten, vielmehr so, dass
ihr Lebens- und Erfahrungsbezug zum tragen kommen kann.

In neuester Zeit wird mit zunehmender Häufigkeit behauptet, Paulus
habe das jüdische Gesetz überhaupt missverstanden. Solchen Behauptungen

ist grundsätzlich zu misstrauen. Denn erstens ist es - historisch gesehen

- prinzipiell nicht plausibel, dass ein Mensch, der als Diasporajude
und Pharisäer immerhin eine grosse Nähe zur religiösen Praxis seines

Volkes hatte, ausgerechnet das Zentralste, das Gesetz, schlechter verstanden

hätte als ein Exeget, der einen Abstand von 2000 Jahren hat. Und
zweitens ist Misstrauen - theologisch gesehen - angebracht, weil beim

genannten Urteil ein entscheidender Punkt übersehen wird. Paulus argu-

Prof. Dr. Hans Weder, Ordinarius für Neues Testament an der Theologischen Fakultät
der Universität Zürich. Adresse: Weingartenstr. 23, CH-8708 Männedorf.

21



mentiert in keinem Falle auf dem Boden des Gesetzes. Seine Einschätzung
des Gesetzes geschieht auf der Grundlage der Christüserfahrung, die für
ihn alles veränderte. Gesetz ist also ein Unterthema der Christologie,
nicht umgekehrt. Paulus käme es nie in den Sinn zu behaupten, was er
entdeckt habe, hätte auch durch das Gesetz entdeckt werden können. Das
Urteil, Paulus habe des Gesetz missverstanden, argumentiert demgegenüber

stets auf dem Boden des Gesetzes. Deshalb verfehlt es von
vornherein die paulinische Denkebene.

Diese beiden Vorbemerkungen haben das Ziel, den Horizont der
folgenden Überlegungen anzugeben. Es geht darum, Einsicht in die
Gesetzlichkeit als ein Lebensphänomen zu gewinnen, und zwar - dies ist
vielleicht doch ein religionspolitischer Aspekt - allein mit der Absicht, der
selbstkritischen Reflexion der Christen zu dienen.

1. Werke des Gesetzes und Gerechtigkeit des Menschen (Rom 3, 20)

Im grossen Abschnitt Rom 1,18-3,20 geht es Paulus darum, die
menschliche Verfehlung (bei «Heiden» und Juden) als Offenbarung des

göttlichen Zorns zu verstehen: der Zorn Gottes kommt darin zur Erfahrung,

dass die Menschen ausgeliefert sind an ihre eigene Verfehltheit. In
Rom 3,8-20 zieht Paulus das Fazit: Juden und Griechen sind alle unter
der Sünde. In dieser Situation wirkt das Gesetz als der grosse Ankläger.
Deshalb stopft es allen, die sich vom Gesetz her verstehen, das Maul. In
der Tat, wer sich durch das Gesetz auf den Willen Gottes aufmerksam
machen lässt, wird betroffen schweigen angesichts seines faktischen
Verhaltens. Und doch, selbst im betroffenen Schweigen bietet sich wiederum
das Gesetz als Hilfsmittel an, um aus der Misere herauszukommen. Die
Forderung des Guten gilt als aussichtsreiches Mittel, die Menschen zum
Guten zu bewegen. Nicht so bei Paulus. Hier beschränkt sich die Wirkung
des Gesetzes darauf, den Menschen den Mund zu stopfen. Paulus weiss,
dass das Gesetz in Sachen Gerechtigkeit vor Gott keine Stütze ist. Diese
Einsicht ist nicht auf dem Boden des Gesetzes gewonnen, wie Phil 3,6
zeigt: «gemessen an einer Gerechtigkeit, wie sie durch Gesetz definiert ist,
bin ich makellos geworden». Die Erkenntnis, dass das Gesetz zu nichts
führt, ist erst möglich, wenn einer sieht, wie nahe er am Kreuz steht.

In diesem Zusammenhang macht Paulus eine Entdeckung über die

Gerechtigkeit vor Gott: «Denn aufgrund von Gesetzeswerken wird kein
Mensch gerechtfertigt vor ihm (dh Gott)». (Rom 3,20). Gesetzeswerke
sind Taten, die ich nicht dem Nächsten, sondern Gott schuldig bin. In

22



säkularer Zeit tritt an die Stelle Gottes das Ich des Menschen oder eine
Idee. Dann sind Gesetzeswerke das, was ich mir selbst oder einer Idee
schuldig bin. Paulus spricht von Taten, die die Gottesbeziehung des
Menschen bearbeiten. Ausgerechnet von solchen Gott zugewandten Taten, die
über jeden Zweifel erhaben zu sein beanspruchen, hält Paulus fest, dass
sie den Menschen nicht ins rechte Verhältnis zu Gott bringen können.

Häufig wird dieser Satz so gelesen, als ob er von den fehlenden
Werken spräche. Als ob er sagte, der Mensch könne darum nicht ins
rechte Verhältnis zu Gott kommen, weil er keine Werke habe. Dies mag
auch ein Aspekt dieses Satzes sein, dennoch spricht Paulus aber von den
vorhandenen, nicht den fehlenden Werken des Gesetzes. Paulus kritisiert
die Werke selbst, den werktätigen, gesetzlichen Gottesbezug. Die Gerechtigkeit,

die ich mir erwirken kann, reicht in keiner Weise an das Verhältnis
heran, das Gott selbst zu mir gewonnen hat. Man könnte die Gerechtigkeit

vor Gott interpretieren als Wahrheit des menschlichen Lebens. Dann
bedeutet der Satz, dass kein Mensch durch sein Wirken, seine Produkte
und Äusserungen, an die Wahrheit seines Lebens herankommt. Paulus
argumentiert nicht mit der Schwäche des Menschen, er denkt nicht ausgehend

von einem Defizit menschlicher Tatkraft. Er argumentiert mit der
Schwäche des Wirkens selbst: angesichts der Wahrheit, die das Leben in
den Augen Gottes schon gewonnen hat, bevor es mit Wirken beginnt,
wird klar, dass das Wirken an sie nicht heranreicht. Klar ist, dass die

Argumentationsgrundlage für eine solche Einsicht nicht mehr das Gesetz
ist. Grundlage ist vielmehr die Erfahrung, dass die Gerechtigkeit Gottes
jenseits des Gesetzes (also weder positiv noch negativ auf das Gesetz
bezogen) offenbar geworden ist (Rom 3,21). Grundlage ist die Erfahrung,
dass Gott den Menschen auf eine Weise gewürdigt hat, dass alle menschlichen

Versuche, wirkend an diese Würde heranzukommen, als gescheitert
gelten müssen (Rom 3,22b.23). Paulus denkt von jenseits des Gesetzes,
von Christus aus. Nur von dieser Erfahrung her haben seine Einsichten
ihre Evidenz, und es ist niemandem zu verübeln, der Einspruch erhebt
gegen den Versuch, das Evangelium aufgrund des Gesetzes zu verifizieren.
Das Gesetz kann - auch nicht im Rahmen der «Bundesgesetzlichkeit» -
die Gerechtigkeit gar nicht so denken, wie sie aufgrund des Christusgeschehens

zur Erfahrung gekommen ist.

Wir befinden uns hier am Lebensnerv der paulinischen Theologie.
Dieser begegnet gegenwärtig grossen Verstehensschwierigkeiten. Deshalb

mag eine hermeneutische Überlegung erlaubt sein. Die Werke des Gesetzes

stehen - wenn sie gelingen - für den Respekt, den ich mir in den
Augen Gottes erwirken kann. Das ist nicht nichts, es ist respektabel.
Christus dagegen steht für die schöpferische Liebe, die Gott mir entgegen-

23



bringt, für die Liebe, die aus dem Feind Gottes einen Geliebten macht.
Eben diese Liebe ist es, die durch das Wirken verfehlt wird, weil das
Wirken auf den Respekt zielt, der die Liebe von vornherein umgeht. Man
kann wohl auch in menschlichen Lebensvorgängen beobachten, was diese
Einsicht des Paulus bedeutet. Gewiss, auch mein Wirken könnte ein Zeugnis

für meine Sehnsucht sein, geliebt zu werden. Auch dem Menschen, der
mit Taten zu beeindrucken sucht, muss zugestanden werden, dass er
damit vielleicht nichts anderes als die Liebe seiner Umgebung sucht. Aber
wie kann ich geliebt werden, wenn ich der Liebe ständig mit dem erwirkten

Respekt in den Arm falle? Respekt kann ich mir erwirken, Liebe kann
ich nur finden. Und deshalb reicht mein Wirken gar nicht an die Wahrheit
heran, die ich als Geliebter habe. Oder eben: aus Werken des Gesetzes
wird kein Mensch gerechtfertigt vor Gott.

2. Vermehrung der Sünde durch Gesetz (Rom 5,20)

Im Zusammenhang der Gegenüberstellung von Adam und Christus
(Rom 5,12-21) fällt ein sehr kritischer Satz über das Gesetz: «Ein Gesetz
aber ist zwischenhineingekommen, damit die Verfehlung vermehrt würde.
Wo aber die Sünde vermehrt wurde, wurde der Überschuss der Gnade
noch viel grösser» (Rom 5,20). Oft haben Nebensätze, die final
ausgedrückt werden («damit»), bei Paulus einen konsekutiven Sinn. So auch
hier: dadurch, dass ein Gesetz zwischenhineingekommen ist, wurde die
Verfehlung vermehrt. Zunächst ist deutlich, dass Paulus hier das Gesetz

relativiert; es ist ein Zwischenfall, eine Episode in der Geschichte Gottes
mit den Menschen. Diese Relativierung steht im Gegensatz zur Vorstellung,

wonach das Gesetz vor Anbeginn der Welt schon da war und auch
nach ihrem Ende noch dasein wird. Diese Relativierung belegt, dass das
Gesetz für Paulus keine universale Definitionsmacht mehr ist. Die wichtigste

Aussage dieses Verses ist jedoch, dass das Gesetz nicht zur Verminderung,

sondern zur Vermehrung der Verfehlung beziehungsweise der
Sünde geführt hat. Diese Aussage muss beim Wort genommen werden.
Sie schreibt dem Kommen des Gesetzes eine Vermehrung der Sünde zu,
nicht bloss ein buchhalterisches Festhalten und auch nicht bloss ein zur
Fülle bringen der Verfehlung, die immer schon da war. Wie können wir
uns diesen Vorgang vorstellen?

Abzuweisen ist ein banales Verständnis: je mehr Verbote es in der
Welt gibt, desto mehr Übertretungen sind möglich. Je mehr Bäume Gott
verbietet, desto mehr verbotene Früchte können gegessen werden. Ein
solches banales Verständnis muss nicht nur aus Respekt vor der Tiefe des

24



paulinischen Denkens abgelehnt werden, sondern auch mit Blick auf Rom
7,7ff. Dort macht Paulus klar, dass sich die Sünde des Gesetzes bemächtigte,

dass sich die Sünde sozusagen die Werke des Gesetzes unter den

Nagel riss. Dies bedeutet, dass die Sünde nicht mehr durch das Gesetz
definiert ist, etwa so, dass die Menge der Sünden identisch wäre mit der
Menge der Gesetzesübertretungen. Vielmehr gewinnt die Sünde eine

Macht, die nun ihrerseits das Gesetz zu beherrschen vermag.

Wie soll man dann die vom Gesetz bewirkte Vermehrung der Sünde
verstehen? Wenn Paulus solches vom Gesetz sagt, dann kann die Sünde
nicht mehr durch das Gesetz definiert sein. Sünde muss also etwas sein,
das nicht nur ausserhalb, sondern auch innerhalb des Gesetzesraumes

geschieht. Das Kommen des Gesetzes gibt Anlass zu einer Verfehlung, die
im Innenraum des Gesetzes angesiedelt ist. Anders gesagt: diese Sünde
kann nicht eine Übertretung des Gesetzes sein. Also muss es eine
Verfehlung sein, die in der Gestalt des gesetzesgemässen Tuns daherkommt.
Damit ist bei weitem nicht gesagt, alles Tun des Gesetzes sei Sünde, wohl
aber ist gesagt, dass es ein Tun des Gesetzes gibt, das unter den Begriff
der Sünde fällt. Ein Tun des Gesetzes, das in Wahrheit von der Sünde
beherrscht ist. Was könnte ein solches Tun sein?

Man kann die Frage nur beantworten, wenn man annimmt, Paulus
kenne eine andere Instanz, gegen welche sich sowohl der Täter als auch
der Untäter des Gesetzes verfehlt. Diese Instanz wird in Rom 5,20
genannt. Es ist die Gnade. Die Gnade ist für Paulus jene Wahrheit Gottes,
die am Kreuz einen Aufstand machte gegen ihre Unterdrückung. Dies ist
keine neu erfundene Wahrheit. Man hätte diesen als Gnade bestimmten
Gott immer sehen können, er wird ja auch vom Gesetz und den Propheten

bezeugt, wie Paulus in Rom 3,21 ausdrücklich festhält und beispielsweise

anhand des Erzvaters Abraham zeigt (Rom 4). Der Verstoss gegen
die Gnade besteht in einem fundamentalen Missverständnis Gottes: Gott
wird nicht mehr ganz und ausschliesslich als Geber gedacht, sondern als
ein auf Zusehen und Bewährung hin Gebender. Der Verstoss gegen die
Gnade besteht auch in einem elementaren Selbstmissverständnis des
Menschen: das Gottesverhältnis stellt sich ihm als Arbeitsverhältnis dar, nicht
als Lebensverhältnis (der Kindschaft). Der Mensch benimmt sich wie ein

Arbeitnehmer, der die Gebote seines Arbeitgebers erfüllt, statt wie ein
Sohn, der von den Lebensmitteln des Vaters lebt. Der Verstoss gegen die
Gnade besteht also in diesem Rückschritt vom Kindesverhältnis zum
Arbeitsverhältnis, ganz gleichgültig, ob der Arbeiter sich durch Fleiss
oder Faulheit auszeichnet. Die Wahrnehmung der Sünde hat bei Paulus
einen qualitativen Sprung gemacht, der möglich wurde dadurch, dass

Paulus nicht mehr auf dem Boden des Gesetzes argumentiert.

25



Wer auf dem Boden des Gesetzes steht, sieht - sozusagen bloss
eindimensional - die Sünde nur im Bereich ausserhalb des Gesetzes, der
Gesetzesübertretung also. Wer dagegen nicht mehr auf dem Boden des Gesetzes
steht, sieht - sozusagen zweidimensional - die Sünde auch in den Bereich
des Gesetzes hereinkommen. Im Innenraum des Gesetzes ist dann zu
unterscheiden zwischen dem Tun des Gesetzes und der Erfüllung des
Gesetzes. Das Tun des Gesetzes ist auf die eigene Gerechtigkeit gerichtet,
auf das, was ich Gott schuldig bin, beziehungsweise es ist geprägt durch
das «Rühmen», das Abstellen des Menschen auf seine eigene Kraft. Das
Tun des Gesetzes geschieht überall dort, wo das menschliche Wirken
antwortet auf die Frage, wer dieser wirkende Mensch sei, bzw. wo der
Mensch sich über sein Wirken identifiziert. Die Erfüllung des Gesetzes

dagegen ist bei Paulus gegeben durch die Liebe (vgl. Rom 13,8-10). Die
Liebe ist jenes Engagement, was ich dem andern Menschen schulde. Dieses

Verhalten bearbeitet nicht mehr das Gottesverhältnis, weil es dieses

den schöpferischen Möglichkeiten Gottes anheimstellt. Deshalb kommt es

ganz dem Nächsten zugute, statt irgend eine Wahrheit - sei es die des

jüdischen Gesetzes, sei es die des gesetzlich wahrgenommenen Christus.
Diese Entdeckung der Sünde im Innenraum von Gesetz scheint mir eine
Hilfe im Umgang mit allem Normativen zu sein, nicht nur mit dem
Mosegesetz, sondern auch mit den Autoritäten der Neuzeit.

3. Auf Wirken festgelegt (Rom 2,13)

In Rom 2,1-11 lotet Paulus die Konsequenzen dessen aus, dass man
auf das Richten vertraut und deshalb dem Richten ausgeliefert ist. Jetzt
stellt Paulus fest, dass in dieser Sache kein Unterschied zwischen Juden
und «Heiden» besteht. Die Verurteilung ist universal, wenn das Richten
einmal die massgebende Wirklichkeit geworden ist. Da spielt es keine
Rolle, ob jemand im Besitz des Gesetzes ist oder nicht. Beide, der mit dem
Gesetz und der ohne das Gesetz, werden zusammen mit ihren Werken
untergehen. Denn zur Sünde, zur elementaren Verfehlung des Lebens,
kommt es sowohl mit dem Gesetz als auch ohne es. Denn kein menschliches

Tun kann dem Anspruch des gegebenen Lebens gerecht werden.

Wer sich der Wirklichkeit des Richtens anvertraut, wird keine
Rettung vor dieser Verurteilung finden. Wer das Normative zur entscheidenden

Instanz macht, ist der Verurteilung hoffnungslos preisgegeben -
vorausgesetzt, er sei ehrlich genug, es sich einzugestehen. Denn vom Normativen,

vom Gesetz gilt: «Nicht die Hörer des Gesetzes sind bei Gott
gerecht, sondern die Täter werden gerechtgesprochen werden» (Rom

26



2,13). Es nützt gar nichts, ein hohes ethisches Reflexionsniveau zu haben,

genau zu wissen um die Schuld (namentlich der andern). Es nützt gar
nichts, sich der Gabe des Gesetzes zu freuen, sich darüber zu freuen, dass

man den grössten, radikalsten, provozierendsten Forderungen anhängt.
Angesichts des Normativen gilt nur ein einziges: man muss ihm tätig
entsprechen, man muss das Geforderte tun.

Gleichgültig was man sich vom Besitz des Gesetzes auch noch
versprechen mag - Verbesserung der Zustände, Gruppenidentität, Tradi-
tionsbewusstsein -, es tut immer nur eines: es gebietet. Deshalb spricht
das Gesetz den Menschen niemals als Hörer, sondern immer nur als Täter
an. Angesichts des Gesetzes ist das Hören blosses Durchgangstadium des

Gebots,'das vom Gesetzgeber in die Hände und Füsse der Menschen
gelangen will. Wer Gott bloss noch im Horizont des Gesetzes wahrnimmt,
legt den Menschen auf das Tun fest. Mag es noch so schön und radikal
sein, was er (oder sie) zu sagen hat, es gibt den Menschen nichts zu hören,
es gibt ihnen bloss zu tun. Mir scheint, das Schicksal der evangelischen
Predigt in der Neuzeit sei ein instruktives Beispiel für diesen Sachverhalt.

Dass das Gesetz die Menschen auf das Wirken festlegt, ist ein
elementarer Sachverhalt, der gleichermassen für Juden wie für «Heiden» gilt.
In seinem Horizont kommt es zu einem normativen Gottesverhältnis, das
in Tat und Wahrheit bloss noch das Verhältnis des Menschen zu seinen
eigenen Taten ist. In diesem Horizont kommt es notgedrungen zum
«Rühmen», zum Versuch, angesichts des Normativen tatkräftig bestehen

zu können, und zum Hang, seine eigenen Taten angesichts des Normativen

zu rechtfertigen. Im Bereich des Gesetzes kommt es immer zum
Vergleich, zur quantitativen Unterscheidung in Stärkere und Schwächere.
Auch dieser Vorgang ist sowohl in der jüdischen als auch in der christlichen

Geschichte tausendfach belegt. Im Rühmen ist der Mensch auf sein

eigenes Wirken zurückgeworfen, gerade auch dort,.wo es um seine Identität

geht. Dieses Zurückgeworfensein des Menschen kann nicht durch das
Gesetz ausgeschlossen werden, auch nicht dadurch, dass man dem Imperativ

(jüdisch: Gesetz; christlich: Gebote Jesu) einen Indikativ (jüdisch:
Bund; christlich: Kreuz und Auferstehung) vorausgehen lässt.
Ausgeschlossen werden kann es nur, wenn das Gottesverhältnis absolut nicht
mehr durch Gesetz bestimmt wird. Und das bedeutet: wenn der Glaube
normativ wird (vgl. Rom 3,27: das «Gesetz des Glaubens» meint doch
nichts anderes als die Normativität des Glaubens). Und zwar wenn der
Glaube, die Rezeptivität, als er selbst normativ wird, nicht bloss als

Grundlage für neues Gebieten. Wird der Glaube normativ, so sind die
Menschen der Kreativität Gottes ausgesetzt und eben dadurch entlassen
aus dem Bannkreis des Wirkens.

27



4. Christus - das Ende des Gesetzes (Rom 10,4)

In den ersten paar Versen von Rom 10 macht Paulus eine recht
kritische Bemerkung zur Gesetzeserfüllung in Israel. Er gesteht ihr zwar
Eifer zu, besteht aber dennoch darauf, dass dieser Eifer zu einem Missverständnis

der Gerechtigkeit Gottes führt. Der Eifer verkennt die Gerechtigkeit

Gottes dadurch, dass er die Menschen veranlasst, ihre eigene Gerechtigkeit

zu suchen. Die Menschen suchen das Arbeitsverhältnis zu Gott
und vernichten eben so ihr Sohnesverhältnis. Der Eifer lässt das Gesetz
als etwas erscheinen, in dem Gott den Anspruch eines Arbeitgebers
erhebt. Genau diesem Gesetz hat Christus ein Ende bereitet. Als Bringer des

Lebens steht er jenseits des Gesetzes. Sofern das Gesetz den Menschen
dazu verleitet, sich wirkend das Leben selbst zu geben, ist Christus das
Ende des Gesetzes. Sofern das Gesetz gegeben ist zum Leben, ist Christus
die Erfüllung des Gesetzes. Dies gilt nicht objektiv, es gilt vielmehr für die
Glaubenden (aus Juden und «Heiden»), für die also, deren Gottesverhältnis

der Kreativität Gottes entspricht und dadurch Abstand gewonnen hat
zu jeglichem Arbeitsverhältnis.

Im Anschluss an diese kritische Bemerkung folgt eine grossartige
Beschreibung der Grundproblematik gesetzlicher Existenz (Rom 10,5ff).
Die Gerechtigkeit des Mose besteht darin, dass das Leben erwirkt werden
muss durch das Tun des Gesetzes: der Täter wird durch seine Taten leben.
Darum existiert das Leben als blosse Möglichkeit, die von meinem Wirken

allererst verwirklicht werden müsste. Das Leben existiert bloss in der
Ferne des Himmels, ich muss es durch mein Wirken allererst auf die Erde
herunterholen. Zwar versteht sich mein Wirken im Namen des Gesetzes
als Gottesverwirklichung, es ist aber der Struktur nach dasselbe wie
Selbstverwirklichung. Selbst- und Gottesverwirklichung haben gemeinsam,

dass in ihnen gerade das Selbst oder Gott zu einer blossen Möglichkeit

degradiert werden, einer Möglichkeit, die es allererst zu verwirklichen
gilt.

In Rom 10,6-8 entdeckt Paulus das eigentliche Verhängnis der
Gesetzesgerechtigkeit. Es ist ein Gottesverständnis, das Gott im Modus der
Nähe vom Jetzt und Hier fernhält. Die Gesetzesgerechtigkeit ist ganz auf
die Nähe Gottes eingestellt, da sie nichts anderes tun will als den Willen
Gottes, und dennoch hält sie genau diesen Gott fern von der Welt. Sie

nimmt Gott als Gesetzgeber wahr, und gerade in dieser Wahrnehmung
verkennt sie, dass er in Wahrheit viel näher ist. In Wahrheit ist Gott nicht
der Gesetzgeber sondern der Geber des Lebens. Das Verhängnis der
Gesetzesgerechtigkeit besteht genau darin, dass sie Gott, dem Geber des

Lebens, keinen Raum lässt, weil sie ihn durch den Gebieter des Lebens

28



verdrängt. Deshalb steigt man in den eigenen Unternehmungen in den
Himmel hinauf, dort das Leben wähnend, um es von dort herunterzuholen.

Und man steigt durch das eigene Wirken in den Himmel hinauf, weil
man die göttliche Zuwendung dort wähnt, um sie Fleisch werden zu
lassen im eigenen Tun. Aber der Christus ist nicht mehr im Himmel,
niemand muss dorthin aufsteigen, um sich der göttlichen Zuwendung zu
vergewissern. Das gesetzliche Leben ist ein Einspruch gegen die
Menschwerdung des göttlichen Ja. In den eigenen Unternehmungen steigt man in
die Unterwelt hinab, um das Leben dem Tode zu entreissen, ganz so, als
hätte man die Macht, es aus dem Tode zu erwecken. In den eigenen
Unternehmungen steigt man in die Unterwelt hinab, um Christus von den
Toten zu erwecken, ganz so, als ob er durch uns lebendig werden müsste.
Aber Christus ist nicht mehr im Totenreich, er ist durch die Kreativität
Gottes für jedes Jetzt gegenwärtig geworden. Die gesetzliche Existenz ist
ein Einspruch gegen die Auferweckung Jesu von den Toten.

Die Gerechtigkeit aus Glauben aber setzt auf die Nähe Gottes in
seinem Wort. Sie ist eingestellt auf eine Nähe Gottes, die vielleicht nicht
den Glanz menschlicher Unternehmungen hat, sondern die ohnmächtige
Gestalt des Wortes vom Kreuz. Sie ist also eingestellt auf das, was dem
menschlichen Aufstieg in den Himmel ebenso ein Ende zu machen vermag
wie dem Niedergang zur Hölle. Wenn es einen Gott gibt, dann ist er nahe
im Universum, das uns zum Leben gegeben ist, und in dem guten Wort,
das unser Leben begleitet und ständig dem Versinken entreisst. Und wenn
er nicht nahe ist, dann gibt es ihn nicht. Und es führt nur zur Verbreitung
gähnender Nichtigkeit, wenn menschliche Unternehmungen die Wirklichkeit

des unwirklichen Gottes garantieren sollen.

Zum Schluss

Die Einsichten des Paulus in die Problematik des Gesetzes und
namentlich des gesetzlichen Lebens mögen gefährlich sein für eine Religion,
die das Gesetz zum Zentrum hat. Vielleicht wäre Paulus dennoch
bedenkenswert auch für die, die den Weg des Gesetzes weiterhin gehen wollen,
auch wenn er ihn nicht mehr gegangen ist. Die Einsichten des Paulus sind
gefährlich für einen Glauben, der - nach der Aufklärung - sich
angewöhnt hat, die Wirklichkeit Gottes einzuschränken auf ein normatives
Prinzip oder ein Postulat der praktischen Vernunft. Paulus ist geradezu
unentbehrlich, wenn der weitere Weg des Menschen zur Moderne nicht
unversehens als Höllenfahrt enden soll.

29


	Einsicht in Gesetzlichkeit : Paulus als verständnisvoller Ausleger des menschlichen Lebens

