
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 43 (1987)

Artikel: Die umgekehrte Tora : zum Gesetzesverständnis des Paulus

Autor: Stegemann, Ekkehard W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961430

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961430
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die umgekehrte Tora

Zum Gesetzesverständnis des Paulus

Hartwig Thyen zum 60. Geburtstag

von Ekkehard W. Stegemann

Was unsere Bibeln mit Gesetz wiedergeben, heisst in der griechischen
Originalsprache der Paulusbriefe Nomos und ist selbst schon eine
Übersetzungsvokabel. Denn es bedeutet normalerweise die mit dem hebräischen
Wort Tora bezeichnete Sache. Dieses kleine Vokabularium soll darauf
aufmerksam machen, dass unser Thema im Schnittfeld zweier
Wirkungsgeschichten liegt. Auf der einen Seite gehört es nämlich in die Wirkungsgeschichte

der Tora im griechischsprechenden Judentum hellenistischer
Zeit und damit in die Auslegungsgeschichte der hebräischen Bibel und
ihrer griechischen Version, der Septuaginta. Auf der anderen Seite hat das

paulinische Gesetzesverständnis aber auch eine eigene, bis heute
andauernde Wirkungsgeschichte im Christentum gezeitigt und gehört in die
Geschichte der Auslegung des Neuen Testaments.

Wie wir also unseren Standort heute immer nur vermittelt durch eine
komplexe christliche Wirkungsgeschichte finden können, so müssen wir
auch die Standortgebundenheit des Paulus in der jüdischen Wirkungsgeschichte

der Tora beachten. Dieser doppelten perspektivischen Brechung
versuche ich im folgenden dadurch Rechnung zu tragen, dass ich zunächst
Aspekte der christlichen Paulusrezeption, sodann des jüdisch-hellenistischen

ToraVerständnisses beleuchte. Auf diese Weise sollen ein paar
Konturen des paulinischen Gesetzesbegriffs, der in der Auslegung zuweilen ins
Unbestimmte zu verschwimmen droht, fixiert werden. Schliesslich folgt in
einem dritten Teil eine Skizze des paulinischen ToraVerständnisses, wie
ich es verstehe.

I

Bedingung der Möglichkeit einer eigenen Wirkungsgeschichte des

paulinischen Gesetzesverständnisses1 ist natürlich die Entstehung des

Christentums, d.h. das Auseinandergehen der Wege von Juden und Chri-

Prof. Dr. Ekkehard W. Stegemann, Ordinarius für Neues Testament an der Theologischen

Fakultät der Universität Basel. Adresse: Rauracherstr. 55, CH-4125 Riehen.

4



sten in den ersten Jahrhunderten unserer Zeitrechnung. Da jedoch von
einem bestimmten Zeitpunkt der Auslegungsgeschichte an dieser
vielschichtige Prozess theologisch wie historisch auf Paulus zurückgeführt
wird, wird auch an seinen Briefen und zumal an deren polemischen
Aussagen über das Gesetz der Bruch mit dem Judentum thematisiert. Ja, seit
der Aufklärung gilt Paulus geradezu als der Stifter des Christentums, der
es aus den Fesseln einer bloss partikularen Religion des Gesetzes, als die
das Judentum hier angesehen wird, zu einer universalen Religion der
Liebe, die Jesus eigentlich intendierte, befreit hat2. Dass ein solches Urteil
dem historisch wie theologisch gleichermassen komplexen Tatbestand der
Entfremdung der Kirche vom Volke Gottes nicht gerecht wird, liegt auf
der Hand. Gleichwohl kann umgekehrt aber auch nicht übersehen werden,

dass Paulus und zumal seine Interpretation der Tora in diesem Prozess

eine wichtige Rolle spielte. Doch wird dies mindestens ebenso sachgerecht

im Kontext der Wirkungsgeschichte der Tora im griechischsprechenden

Judentum bzw. der Begegnung des Judentums mit dem Hellenismus

behandelt. Denn sosehr Paulus aus der Retrospektive mit seiner
Interpretation der Tora an der Entstehung des Christentums beteiligt
erscheint, sosehr ist dieses die eigenständigste Frucht jener wechselseitigen
Durchdringung von Judentum und Hellenismus in der Antike, von der
Paulus ein Teil ist.

Wiederholt sich seit der Aufklärung in der Auslegung gewissermas-
sen die Abgrenzung des Christentums vom Judentum, die Paulus in der
Realität vollzogen oder wenigstens eingeleitet haben soll, so wird daran
zugleich ein typischer Zug der christlichen Rezeption der paulinischen
Gesetzesaussagen sichtbar, nämlich ihre legitimitäts- oder identitätssi-
chernde Funktion. Diese wird nicht nur im Blick auf das Judentum,
sondern auch im innerchristlichen Streit um die wahre Gestalt des Christentums

und schliesslich auch in Auseinandersetzung mit dem neuzeitlichsäkularen

Selbst- und Weltverständnis ausgeübt. Schon Marcion bediente
sich der paulinischen Texte, freilich in grausam verstümmelter Gestalt,
und zumal ihrer polemischen Aussagen über die Tora, um das, was er für
christlich hielt, in einem Akt gewaltsamer Identitätsstiftung herzustellen.
Die Verwerfung des Alten Testamentes als des Gesetzes, das in Christus
an sein Ende gekommen sei, ist der dramatischste Ausdruck davon.
Vorausgesetzt ist dabei, dass das Alte Testament in der Tat das göttliche
Gesetz enthält, nur eben für Marcion das des fremden Gottes der Schöpfung

und der Gerechtigkeit ohne Güte3.

In der Aufklärung hingegen ist nicht nur der strikte Zusammenhang
zwischen dem Gesetz und dem Gesetz Gottes, sondern auch der zwischen
dem Gesetz Gottes und der Bibel aufgelöst. So sieht man das Alte Testa-

5



ment zwar von ein und demselben Gott wie das Neue Testament, aber
zugleich eben auch von einem fremden Gesetz reden, nämlich dem angeblich

bloss äusserlichen und statutarischen der Juden4. Hier wirkt in der
Form der Kritik an jeglicher Heteronomie auf die Auslegungsgeschichte
zurück, was durch die Wirkungsgeschichte des paulinischen Gesetzesverständnisses

in der Reformation allererst begründet oder aber zumindest
befördert wurde. Denn es ist zumal durch die lutherische Unterscheidung
von Gesetz und Evangelium, die dem Evangelium eine immer wieder neu
zu vollziehende exklusive Rolle sichert, eine Öffnung des Gesetzesbegriffs
ermöglicht worden, die ihn dem spezifisch neuzeitlichen Interesse an einer
wissenschaftlichen Durchdringung und aktiven Gestaltung der Welt
anpassen liess. Gewiss war noch für Luther wie für seine Zeit «das Gesetz im
strikten Sinne Gottes Gesetz... und... inhaltlich unbestritten in Texten wie
den Zehn Geboten, der Bergpredigt und dem Doppelgebot der Liebe»5

niedergelegt. Allein indem die Unterscheidung von Gesetz und Evangelium

am Gesetz selbst sozusagen wiederholt und ein usus theologicus vom
usus politicus oder civilis unterschieden wird, kann das Gesetz trotz seiner

Komplexität immer auf Gott als seinen Urheber zurückgeführt und doch
zugleich «die gesamte ausserchristliche Gesetzeswirklichkeit»6 mit einbezogen

werden.

Die Folge davon ist jedoch, wie Gerhard Ebeling eindrucksvoll dargetan

hat, dass der Begriff des Gesetzes nahezu unbegrenzt ausgedehnt
werden kann: «Die gängige Auffassung, es sei ein Kodex von Vorschriften
oder eine Summe kodifizierbarer Verhaltensregeln mit entsprechenden
Sanktionen, wandelt sich zur Vorstellung von einer universalen Macht, die
überall im menschlichen Leben präsent ist, nicht nur in verbaler Gestalt,
sondern auch in Sitten und Gebräuchen, in Institutionen und gesellschaftlichen

Strukturen, in allen Herausforderungen und Zwängen, Sehnsüchten

und Problemen des Lebens, kurz, als die Vielgestalt dessen, wie das
Reich dieser Welt die Menschen in seinem Griff hat»7. So aber kommt es,
dass der Gesetzesbegriff einerseits dazu herhalten muss, all das zu
repräsentieren, wovon das Proprium des Christlichen bzw. einer bestimmten
Konfession, die es zu verkörpern meint, jeweils abzugrenzen ist. Andererseits

kann sich so aber auch mit dem Gesetzesbegriff die Vorstellung eines

eigenen Bereichs der Welt verbinden, der sein Recht hat, solange er sich
nicht soteriologische Kompetenzen anmasst und seine Existenz jenseits
des Sündenfalls anerkennt. Darin liegt, wie die deutsch-christliche, gerade
von Theologen der Lutherrenaissance verfochtene Lehre vom «Volksno-
mos» unseligen Andenkens zeigt, die Versuchung zur religiösen Überhöhung

vorgeblich «natürlicher», in Wahrheit aber massiv konstruierter,
ideologischer Gegebenheiten.

6



Es war nicht nur eine Abkehr von dieser folgenschweren Verirrung,
sondern - wie ich meine - zugleich auch eine Rückkehr zu einer
sachgerechteren Rezeption des paulinischen Gesetzesverständnisses, als Karl
Barth 1935 in seiner Studie «Evangelium und Gesetz»8 der lutherischen
eine an der reformierten Tradition orientierte Interpretation
gegenüberstellte. Der Unterscheidung von Gesetz und Evangelium hatte ja
schon Calvin die Einheit beider in ihrer Verweisung auf den Gnadenbund
Gottes in Christus an die Seite gestellt. Barth macht nun durch die
Umkehrung der traditionellen Reihenfolge, deren begrenztes Recht er durchaus

anerkennt, auf die paradoxe Bedeutung der Tora für die Erlösung
aufmerksam. Denn indem er «das Gesetz... als die notwendige Form des

Evangeliums, dessen Inhalt die Gnade ist»9, versteht, beteiligt er es in
jedem Moment an der Menschwerdung der Gnade in Zeugnis und
Anspruch, in der Verurteilung des Sünders wie in der Heiligung des

Gerechtfertigten.

In der engeren neutestamentlichen Auslegungsgeschichte hat weniger
dieser Ansatz als vielmehr die aus der lutherischen Tradition sich speisende

Linie ein Echo gefunden. Deren imponierendster Vertreter dürfte
Rudolf Bultmann sein, dessen Interpretation bis heute fortwirkt. Ihr
Charakteristikum ist, dass sie als Grundthese des Paulus ansieht, dass «Christus
das Ende des Gesetzes» qua Heilsweg ist10. Entfaltet wird dieser Ansatz
heute freilich in zweierlei Weise. Entweder meint man (wie Bultmann
selbst), dass durch Christus bzw. die Gnade das Tun der Tora grundsätzlich

als Streben nach einer «eigenen Gerechtigkeit», mithin als Sünde

aufgewiesen und theologisch diskreditiert wurde. Hier wäre die Tora also

sensu stricto nie ein Heilsweg gewesen, sondern schon immer der Weg der
Sünde, welches freilich der frommen Illusion nicht immer zugänglich
war11. Oder aber man meint, dass durch Christus das Gesetz als Heilsweg
aufgehoben worden ist, so dass erst nach Christus ein Tun des Gesetzes,
das ohne Christus eine «eigene Gerechtigkeit» aufzurichten versucht, Sünde

ist. Hier wäre zwar theoretisch die Tora ein Heilsweg gewesen, der aber
faktisch an den Sündentaten der Menschen scheiterte12.

Insbesondere in der von Bultmann vertretenen Version verbindet sich
manche Linie der Auslegung. Einerseits steht hier deutlich Luthers Scheitern

an der Selbstvervollkommnung Modell, andererseits die Aufklärung,
in der das Judentum als die durch Paulus überwundene heteronome
Gesetzesreligion erscheint. Schliesslich und vor allem wird hier jedoch in das

paulinische Gesetzesverständnis die spezifisch neuzeitliche Entwicklung
projiziert, wonach das Gesetz der Schlüsselbegriff für den säkularen
Menschen ist, der sich in der Welt zu verwirklichen trachtet. Die moderne
Variante davon ist, dass man Paulus eine «Leistungsideologie» kritisieren
sieht, «für welche die Legitimation des Daseins in die Zuständigkeit des

Menschen fällt»13.

7



II

Paulus gebraucht das Wort Nomos wie das gesamte griechischsprechende

Judentum normalerweise als Äquivalent für Tora, und zwar
sowohl für Tora im engeren Sinne, also für den Pentateuch bzw. das «Gesetz

des Mose» (IKor 9,8) als Kern der hebräischen Bibel (vgl. nur Rom
3,21 «Nomos und Propheten»), als auch für die Schrift bzw. den in allen
ihren Büchern bezeugten Gotteswillen überhaupt (vgl. nur Rom 3,19).
Dieser Sprachgebrauch hat sich durch die Septuaginta, d.h. durch die
Übersetzung zumal des Pentateuch schon lange Zeit vor Paulus im
griechischsprechenden Judentum und seiner Literatur eingebürgert. Dabei
haben die Übersetzer das Wort Nomos mit Bedacht als Äquivalent für
Tora gewählt. Denn wie diese das Ensemble der Relationen von Gott,
Welt und Mensch betrifft und die Beziehungen zwischen Gott und den
Menschen und zwischen den Menschen untereinander regelt, so hat auch
der Begriff Nomos von Haus aus religiöse und kosmische, soziale und
sittliche Dimensionen14. Freilich ist es wahr, dass das Bedeutungsspektrum

auch korrespondierender Wörter zweier Sprachen nicht dasselbe ist,
weil das, was sie ausdrücken, im religiösen, kulturellen und sozialen Kontext

der jeweiligen Sprache eine andere Rolle spielt. Das gilt zumal für
solche, die eine unverwechselbare Identität bezeichnen. Das aber dürfte
für den Begriff der Tora zutreffen. In ihm hatte das «Judentum in und
ausserhalb Palästinas trotz seiner verwirrenden Vielfalt eine alles
beherrschende Mitte»15. Es ist deshalb sicher richtig, dass Nomos nicht einfach
wie Tora die jüdische Identität kennzeichnen kann16. Aber es liegt ebenso
auf der Hand, dass das griechischsprechende Judentum in Anknüpfung
an den Hellenismus wie im Widerspruch zu ihm in und mit dem Wort
Nomos auszudrücken versuchte, was die Tora ist. So ist es zu verstehen,
dass Nomos mitunter wie ein semantisches Lehnwort fungiert.

Freilich erweitert sich nun mit der Übersetzung in den Hellenismus
auch das Verständnis der Tora im Judentum. Sie wird gewissermassen
auch hellenisiert. Der Grad der Hellenisierung ist natürlich nach Ort und
Zeit, aber auch in unterschiedlichen Gruppen sehr verschieden. Aber sie

ist keineswegs nur auf die Diaspora oder das griechischsprechende Judentum

beschränkt und ebenso in der apologetischen Amalgamierung mit der
hellenistischen Kultur wie noch in der polemischen Abgrenzung von ihr
vorhanden17. Jesus Sirach, ein Buch palästinischen Ursprungs und eher
antihellenistischer Tendenz vermag diesen Vorgang darum ebenso zu
bezeugen wie des Paulus' hochgebildeter Zeitgenosse Philo von Alexandrien,
der die interpretatio graeca der Tora vielleicht am weitesten getrieben hat.
Im Kern geht es beiden aber darum, das partikulare jüdische Gesetz, die

8



Tora des Mose, als «die umfassende Ordnung für die Gemeinschaft von
Gott, Kosmos und Menschheit»18 und Israel als das Volk zu erweisen, in
dem diese Ordnung zu zeitlichem und ewigem Heil erkannt und
anerkannt wird. Für Jesus Sirach steht darum ebenso wie für Philo fest, dass

das, wonach die Besten der Völker fragen, in der Tora des Mose und
allein in ihr eine Antwort erfährt. Und umgekehrt gilt, dass alle Weisheit,
die die Schöpfung durchwaltet und auch in der Völkerwelt zu finden ist,
in der Tora beschlossen ist, wenn man sie nur recht zu lesen vermag und
eifrig studiert19. Die Tora ist also kein Spezialfall von Nomos, eben der
der Juden, d.h. die jüdische Art, die Welt zu deuten und die Beziehung
zwischen Gott und Menschen und der Menschen untereinander zu regeln.
Vielmehr ist nur die Tora wirklich Nomos; und das bezieht auch jene
Reinheits-, Speise-und Sabbatgebote sowie alle anderen Vorschriften ein,
die in den Augen der Umwelt als typisch jüdische Bräuche gelten. Ja,
gerade wo diese Gebote, weil sie der Abgrenzung von den Heiden und dem
Interesse der jüdischen Minorität an der Bewahrung ihrer Identität besonders

dienlich waren, in den Mittelpunkt gerückt wurden, wie etwa bei den
Pharisäern die Reinheits- und Speisevorschriften, da konnte man leicht
die Nichtjuden, die die Tora nicht besitzen, überhaupt für gesetzlos halten.

Nicht überall zwar, aber zum Beispiel bei Paulus finden wir darum
zur Kennzeichnung von Heiden auch den Ausdruck Anomoi, Gesetzlose

(IKor 9,21; vgl. Rom 2,12). Und dabei schwingt ein Unterton von Sünde,
Frevel und Gottlosigkeit in diesem Wort mit, wie daraus hervorgeht, dass
auch Juden, die mit Heiden gemeinsame Sache machen oder überhaupt
die Tora übertreten, so genannt werden können.

Dieses Klischee der Heiden wird freilich andernorts durchaus gemieden,

etwa auch von Philo20. Denn ihm kommt es nicht so sehr auf die
Abgrenzung, sondern auf die Synthese an, in der dem Gemeinsamen
ebenso wie dem Unterscheidenden ein Recht gegeben wird. Deshalb kann
er in der Tora selbst einen Teil, nämlich den Dekalog, als das absolute,
göttliche und zugleich mit dem Kosmos im Einklang stehende Gesetz
unterscheiden und sich bei den übrigen Einzelgeboten darauf beschränken,

ihre Vortrefflichkeit herauszustellen. Das geht natürlich manchmal
nur so, dass ein tieferer Sinn hinter dem Gebotswortlaut gesucht und
gefunden wird, was wiederum die Ausbildung exegetischer Methoden
voraussetzt. Doch tritt Philo, der die Kunst, eine verborgene Wahrheit in
der Tora ans Licht zu bringen, in bemerkenswerter Weise beherrscht,
einerseits solchen innerjüdischen Strömungen entgegen, die sich nur noch
an den tieferen Sinn, nicht aber an den Wortlaut der Gebote halten,
mithin nicht mehr so leicht in der Umwelt als Juden identifizierbar sein
wollen. Und andererseits kann er sich nicht vorstellen, dass ein Nichtjude

9



etwa den Dekalog übernehmen, aber im übrigen bei seinen väterlichen
Überlieferungen und Gebräuchen bleiben kann. Wer den höchsten Grad
der Tugend erreichen und wahrhaftig mit dem Kosmos im Einklang leben

will, der muss Jude sein oder Proselyt werden, d.h. die Tora des Mose
vollständig auf sich nehmen. So gewiss darum nur der Jude, der seinen
Adel bewahrt, indem er die Tora hält, ein wahrer Weltbürger bleibt, so

gewiss kann der, der diesen Adel von Haus aus nicht besitzt, ihn erben,
indem er sich dem jüdischen Volk zugesellt. Aber er muss dazu den
väterlichen Gebräuchen Valet sagen und die verwandtschaftlichen
Bindungen aufgeben, um wirklich ein Gottessohn unter den Gotteskindern
werden und bleiben zu können. Welche Wertschätzung das Gesetz des

Mose verdient, das zeigt sich für Philo darum an dem Mut und der Liebe
derjenigen, die sich dem jüdischen Volk trotz des gegenwärtigen Elends
angeschlossen haben. So kann er sich denn auch die eschatologische
Zukunft nur so vorstellen, dass eine Wende zum Guten in Israels Geschick
einen grossen Zuwachs an Proselyten zur Folge hat.

Selbst für Philo also, dem man mit einigem Recht nachgesagt hat,
dass er den nationalen Faktor der jüdischen Religion eher vernachlässigt
habe21, kann sich eine dem Nomos gemässe Existenz nur in einer
jüdischen Identität, d.h. verbunden mit einer sichtbaren Zugehörigkeit zum
jüdischen Volk realisieren. Anderes liess auch die sozialgeschichtliche
Situation nicht zu, jedenfalls nicht im Blick auf die jüdische Religion. Denn
mochte der Hellenismus eine gewisse Toleranz in religiöser Hinsicht
entwickeln, so galten doch Juden wegen ihres bildlosen Monotheismus als

«gottlos» und «abergläubisch». Und ihre Nonkonformität, die sich an der
Tora ausrichtete, wurde ihnen als Misanthropie und bösartige Separation
ausgelegt, um vom Spott über ihre Bräuche zu schweigen22. Hier also
wird in stereotypen Vorurteilen und antijüdisch verzerrt widergespiegelt,
was die Tora den Juden erlaubte, nämlich ihre eigene Identität als Minorität

auch unter starkem Anpassungsdruck zu wahren. Und soziale Kohä-
sion war dazu eine entscheidende Voraussetzung.

Stand trotz dieser Situation bei Philo die Zugehörigkeit zum Volk
nicht im Vordergrund, so ist es doch verständlich, dass es andernorts so

war, mithin die Treue zur Tora vor allem im Blick auf die Bewahrung und
Bewährung der jüdischen Identität wichtig wurde. Freilich kann dies auch

nur eine durch das literarische Genre anderer Schriften verschobene
Perspektive sein. Jedenfalls ist sie deutlich in dem jüdisch-hellenistischen
Roman Joseph und Aseneth zu erkennen. Am Übertritt der ägyptischen
Priestertochter Aseneth zum Judentum und ihrer Heirat mit Joseph, welche

die biblische Motivation der Erzählung ist, wird die unerhörte Differenz

der jüdischen von der heidnischen Lebensweise demonstriert. Jude-

10



sein heisst, eine in allen auch anscheinend nur alltäglichen Vollzügen des

Daseins ausserordentliche, engelgleiche Existenz von Gotteskindern zu führen,

zeitlich und schliesslich am himmlischen Ruheort auch ewiglich. Darum

gilt der Übertritt zum Judentum als «Neuschöpfung», nämlich als
Übergang «von dem defizitären nur-menschlichen Status, den Nichtjuden
von Haus aus haben, zu der engelgleichen Lebensfülle..., die Juden
natürlicherweise besitzen»23. Aus diesem Blickwinkel gesehen kommt es natürlich

darauf an, dass der hervorragende Status der Nähe zu Gott nicht
durch einen Kontakt mit Götzendienern verloren geht. Deswegen halten
Juden eine bestimmte Distanz zu Heiden, insbesondere bestimmte Rein-
heits-und Speisevorschriften ein. Eine andere Weise, wie die in diesem
Roman nicht ausdrücklich thematisierte Tora - das wäre ja für die Ebene
der erzählten Zeit auch anachronistisch - zur Sprache kommt, ist die

Darstellung des vorbildlichen Verhaltens des Joseph und einiger seiner
Brüder gegenüber Armen und in Konfliktsituationen. Die Tora wäre hier
gewissermassen dazu da, den Adel jüdischer Identität zu bewähren und zu
bewahren.

In soteriologischer Perspektive wird der Tora eine solche Funktion
der Bewahrung einer - nun freilich erst zukünftig zu erlangenden - Identität

in der Weisheit Salomos zugeschrieben. Ich erwähne diese Schrift zum
Schluss, weil sie in mancher Hinsicht dem Paulus nahesteht, bzw. umgekehrt

er ihr, abgesehen von der apokalyptischen Seite der paulinischen
Theologie. Nach der Weisheit24 ist es zwar so, dass der Mensch in-der
Vergänglichkeit und Sterblichkeit seinen Abstand von Gott und der
himmlischen Welt erfährt, dies aber keineswegs seine Bestimmung ist.
«Denn Gott hat den Menschen zur Unvergänglichkeit (ep'aphtharsia)
geschaffen, und er hat ihn zum Ebenbild seiner eigenen Ewigkeit
gemacht» (2,23). Ebendieses Ziel der Schöpfung zu erreichen, wird in einem
Kettenschluss, welcher den gesamten ersten, der Unsterblichkeit gewidmeten

Teil des Buches resümiert, dann so beschrieben: «Denn ihr (sc. der
Weisheit) Anfang ist die allerechteste Begierde auf Bildung, Sorge um
Bildung aber ist die Liebe, Liebe aber ist das Halten ihrer Gestze, Befolgung

der Gesetze aber ist Befestigung der Unsterblichkeit, Unsterblichkeit
aber bewirkt Gottesnähe» (6,17-19). Von der Suche nach der Weisheit
führt der Weg über die Tora also zur «Sicherstellung der Unsterblichkeit»
(bebaiüsis aphtharsias), welche Gottes Schöpfungsziel ist, und damit in
Gottes Nähe selbst. Ob man nun, um dieses sein Ziel zu erreichen, auch
Jude sein oder werden muss, mag für die Weisheit keine Frage sein.
Jedenfalls werden in ihr allein die Gerechten Söhne Gottes genannt und
diese sind ohne Zweifel die Israeliten, «um deretwillen der Welt das
unvergängliche Licht des Gesetzes (Nomos) gegeben» (18,4) wurde. Allein dies
kann ja unter Umständen zur Frage werden, wie Paulus zeigt.

11



III

Die zentrale Funktion der Tora für die Entfaltung und Bewahrung
der jüdischen Identität im Hellenismus vermag zu erklären, warum sie

auch in den Briefen des Apostels eine wichtige Rolle spielt25. Denn wer
Gemeinden aus den Heiden in solcher Nähe zum jüdischen Selbstverständnis

etabliert, der muss über kurz oder lang begründen, warum er für
sie die Übernahme der Tora im Sinne des Eintritts in die jüdische Identität

strikt ablehnt, Freilich bedarf es dazu auch der Situation und des

äusseren Anlasses, wehalb man nicht in allen Briefen eine Auseinandersetzung

mit der Tora findet. Und wo sie begegnet, da ist darauf zu achten,
dass Anlass und Situation höchst unterschiedlich sein können. Im Gala-

terbrief zum Beispiel ist bezeichnenderweise die Interpretation der Tora
verbunden mit einer Auseinandersetzung über den Status der Glaubenden
als Abrahams- und Gottessöhne. Hier reagiert Paulus auch ganz
offensichtlich darauf, dass seine galatischen Gemeinden im Begriff sind, sich
als Proselyten dem jüdischen Volk zuzugesellen, und zwar bestärkt durch
Juden, die mit Paulus zwar den Glauben an Jesus Christus teilten, aber
dies mit einer Mission für das Judentum verbunden haben. Einen ähnlichen

Anlass setzt der Abschnitt Phil 3,2-21 voraus, der vielleicht
ursprünglich einmal ein eigenständiges Schreiben war. Im Römerbrief hingegen

wird man geradezu einen gegenteiligen Anlass für die Thematisierung
der Tora und des Verhältnisses der Kirche zu Israel finden, nämlich die
Situation, dass sich Heidenchristen deutlich von typisch jüdischen
Verhaltensweisen abgrenzen, und zwar auch innergemeindlich (vgl. Rom 14-15),
und die Juden ausserhalb der Kirche theologisch diskreditiert sehen (vgl.
Rom 11,13ff)- Hier spricht Paulus denn auch unpolemischer, ja teilweise

sogar eher apologetisch.

Freilich besteht nun kein Zweifel daran, dass Paulus überall in seinen

Briefen, in denen er das Thema Tora anschlägt, den Konsens des
hellenistischen Judentums an einem entscheidenden Punkt nicht mehr teilt. Er ist
nämlich nicht mehr der Meinung, dass allein durch die Zugehörigkeit zum
jüdischen Volk und in der Bewahrung dieses Adels im Tun der Tora die
Nähe zu Gott erreicht wird. Die Tora vermag also für ihn nicht die
Gerechtigkeit zu vermitteln, durch die jene Unvergänglichkeit des Lebens
sichergestellt wird, welche die Intention des Schöpfers ist. Vielmehr - und
das ist der positive Inhalt dieser Differenz - ist für Paulus die endzeitliche
Erlösung, d.h. die Gerechtigkeit, die ewiges und unvergängliches Leben
erbt, in Jesus Christus in Zeit und Geschichte erschienen, und zwar eben
gerade auch ihm selbst in einer massiv visionären Erfahrung. In deren

Konsequenz aber liegt, dass Heiden wie Juden in gleicher Weise an dieser

12



Erlösung schon gegenwärtig teilhaben können, nämlich allein indem sie

daran glauben. Die Inklusion der Heiden und die Exklusion der Tora im
Blick auf die Vermittlung der Teilhabe an der Erlösung bzw. der Gerechtigkeit,

die das unvergängliche Leben bei Gott verbürgt, entsprechen also
einander.

Es hat bestimmte lebensgeschichtliche Voraussetzungen, wenn Paulus

in der ihm zuteilgewordenen Erscheinung des Auferstandenen vom
Himmel her zugleich seine Berufung zum Apostel Jesus Christi unter den
Heiden erfährt (vgl. Gal 1,15f). Doch darüber soll hier jetzt nicht spekuliert

werden. Entscheidend ist allein, dass Paulus durch die Berufung
seiner Überzeugung von der Gleichstellung der Heiden zugleich einen
authentischen missionarischen Ausdruck geben musste. Dass dies zugleich
eine konfliktreiche Geschichte zeitigte, ist bekannt. Ebenso wichtig ist
aber auch, dass der Apostel als Missionar natürlich auch sichtbare Beweise

für die Gleichstellung der Heiden erlebte. Denn wenn sie an den Kräften

der Erlösung durch Geistbegabung wie die Juden partizipierten, dann
war dies ja die Manifestation der Gleichstellung in der Erlösung. Nicht
zufällig ist der Rekurs auf den Beweis des Geistes das wichtigste Mittel in
der Verteidigung seiner Heidenmission. Als einen, der eine Probe auf die
pneumatische Wirkung seines Evangeliums an die Heiden ablegen konnte,
wird er darum Titus, den Griechen, mit nach Jerusalem genommen haben
(vgl. Gal 2,Iff). Und die Wirkung des Geistes ist Paulus auch der Ausweis
dafür, dass die Galater schon in eschatologischer Legitimität und Qualität
sind, was sie paradoxerweise durch die Übernahme der Tora und die

Beschneidung allererst werden wollen: Abrahams- und Gottessöhne (vgl.
Gal 3,1-5, 6-28). Man könnte noch eine Reihe solcher Manifestationen
aufzählen, an denen Paulus die Partizipation der Heiden an den Kräften
der Erlösung ablesen konnte. Es genügt hier aber die Feststellung, dass
der Apostel eben diese Erfahrung mit seiner Heidenmission hatte.

Wenn Paulus nach Phil 3 aus der überragenden Erkenntnis Christi
die Folgerung zieht, dass der Adel jüdischer Identität und seine Bewährung

in tadelloser Treue zur Tora nichts mehr wert sind, so ist dies
natürlich im polemisch überzogenen Kontext dieses Abschnitts des Briefes
zu sehen. Allein nicht nur hier und im Galaterbrief, sondern auch im
Römerbrief stellt Paulus ja die Behauptung auf, dass angesichts der
Gerechtigkeit Gottes, wie sie im Evangelium als Gerechtigkeit aus Glauben
offenbart ist, nicht nur der Unterschied von Juden und Heiden, sondern
im gewissen Sinn auch der zwischen Gerechten und Sündern aufgehoben
ist. Das heisst nicht, dass Gerechtigkeit Sünde, weil eben der Versuch der
Selbstrechtfertigung ist, sondern dass auch die tadelloseste Gerechtigkeit
aus dem Tun der Tora nicht die Gerechtigkeit ist, die das ewige Leben

13



verbürgt. Das steckt in der Rede von der Rechtfertigung allein aus
Glauben und nicht aus Werken des Gesetzes. Sinn macht das, weil Paulus
der positiven Gleichstellung von Juden und Heiden in der Erlösung eine
negative zur Seite stellt, nämlich in der Sünde. Ebendiese Gleichstellung
aber vollzieht für Paulus die Tora, ja, das ist geradezu ihr Zweck, und
zwar für die, denen sie als Inbegriff der Erkenntnis und der Wahrheit
gegeben wurde: den Juden. Wir können hier nicht die Fülle der Texte, in
denen das zum Ausdruck kommt, diskutieren. Darum sei nur Rom 3,19f
zitiert, das Resümee der Darlegungen, welche Heiden, aber auch Juden
der Sünde überführen sollten: «Wir wissen aber, was der Nomos sagt, sagt
er denen unter dem Nomos, damit jeder Mund gestopft und die ganze
Welt vor Gott schuldig werde. Darum wird aus Taten des Nomos kein
Fleisch vor ihm gerecht. Denn durch den Nomos kommt es zur Erkenntnis

der Sünde». In gewisser Weise hat die Tora also auch bei Paulus eine
Funktion für die Identität, freilich die, auch die Juden mit der Teilhabe an
der Sünde und damit an der Verurteilung im Endgericht bekannt zu
machen (vgl. noch Gal 3,19ff). Diese unerhörte, ja, atemberaubende
Umkehrung der Tora, nämlich nicht das ewige Leben sicherzustellen, sondern
gerade den Tod, der Sünde Sold, lässt Paulus von der «Tora der Sünde
und des Todes» (Rom 8,2) und davon, dass sie Zorn bewirkt (Rom 4,15),
reden. Von hierher wird man auch verstehen müssen, dass Mose einen
«Dienst der Verurteilung», ja, einen «Dienst des Todes» nach 2 Kor 3

hatte oder der Nomos überhaupt als versklavende, gefangenhaltende
Macht erscheint, von der befreit werden muss. Doch ist dabei immer zu
beachten, dass die Tora diese Funktion ausübt, weil sie auf die Sünde

trifft, d.h. in eine durch Sünde und Tod bis in die Konstitution hinein
(«Fleisch») bestimmte und darin ebenso schuld-wie schicksalhaft
verstrickte Menschheit traf (vgl. Rom 5,12ff).

Hier, glaube ich, übernimmt bei Paulus die apokalyptische Tradition
die Führung mit ihrer am Massstab der Tora gewonnenen, zutiefst
kritischen Beurteilung auch und gerade der jüdischen Geschichte und mit
ihrer Anthropologie der radikalen Verfallenheit an die Vergänglichkeit
und die Sünde. Doch kann das hier nur erwähnt werden. Denn in unserem

Zusammenhang ist wichtiger, dass Paulus die Umkehrung der Funktion

der Tora auch als Umkehrung beschreibt und sie so zugleich als

Zeuge der Erlösung und als «Tora des Geistes und des Lebens» rehabilitiert

(Rom 8,2). Diese paradoxe Beziehung auf die Erlösung bzw. die

Gerechtigkeit Gottes wird in Rom 3,21 ausgedrückt: «Nun aber ist ohne
Nomos Gerechtigkeit Gottes offenbart worden, bezeugt vom Nomos und
den Propheten». Sie wird aber konkret vor allem in Rom 7,7ff zur
Sprache gebracht, sofern nämlich der Nomos bzw. das Gebot, deren

14



Heiligkeit ausdrücklich betont wird, wegen der Sünde nicht das Leben,
auf das sie zielen, sondern den Tod bewirkten. So ist die Tora zwar nicht
in der Lage, d.h. sie hat dazu nicht die Kraft, ewiges und unvergängliches
Leben zu schaffen (vgl. Gal 3,21); aber sie weist daraufhin, indem sie dem
Gerechten das Leben verkündet. Doch ein solcher Gerechter kann nur der
sein, der an der in Christus erwirkten Sündenvergebung und damit der
Befreiung vom Fluch, den die Tora über den Sünder aussprechen muss,
teilhat (vgl. Rom 3,21 ff; Gal 3,1 Off)- Dann aber ist das Ziel der Tora
Christus, zur Gerechtigkeit freilich nun für jeden Glaubenden (Rom 10,4).

Selbst wenn dies nicht der exegetisch verantwortbare Sinn von Rom
10, wäre, wäre doch eine solche Aussage sachlich zu rechtfertigen. Dies
gilt auch deshalb, weil Paulus ja gerade aus der Tora immer wieder den
verborgenen, auf Christus und den Glauben bzw. die eschatologische
Gegenwart weisenden Sinn erhebt (vgl. nur Rom 10,5ff; 2 Kor 3; Gal
4,21 ff; 1 Kor 10). Wie aber hier die pneumatisch gelesene Tora zur
Übereinstimmung mit ihrem Wesen kommt, so kommt sie auch im Tun derer
zur Erfüllung, die im Geiste leben (vgl. Rom 8,4), was nun durchaus
ethisch gemeint ist (vgl. noch Rom 2,25ff)-

Fazit dieser Überlegungen ist, dass Paulus die Funktion, die der Tora
im hellenistischen Judentum überall zugeschrieben wird, paradox umgekehrt

hat. Sie stellt nach ihm nicht mehr die Identität der Juden als
Gotteskinder in Abgrenzung von den Heiden für die verheissene Erlösung
sicher, sondern gerade umgekehrt ihre Gleichstellung als Sünder im
Endgericht. Sie schliesst paradoxerweise mit ihrer Forderung nach Gerechtigkeit

aus, dass die Juden eine «eigene Gerechtigkeit» gegenüber den Heiden

haben und verweist beide zur Rettung an die Gerechtigkeit Gottes.
Mit ihrer Ohnmacht zur Vermittlung des unvergänglichen Lebens, auf das
sie zielt, bezeugt sie, dass das Evangelium die Kraft Gottes zur Erlösung
ist für jeden, der glaubt.

In der Geschichte des Christentums wirkt diese Umkehrung fort,
freilich so, dass nun das paulinische Gesetzesverständnis zur Identitätsstiftung

des Christentums in Abgrenzung vom Judentum, von der
neuzeitlich-säkularen Welt und im innerchristlichen Streit der Konfessionen
dient. Dabei wird freilich nicht selten sowohl der strikte Gesetzesbegriff
des Paulus aufgelöst wie die Paradoxic seiner Umkehrung.

15



IV

In der Auseinandersetzung mit dem Hellenismus hat das Judentum,
wie wir sahen, die Tora als Inbegriff seiner Erwählung und damit seiner
Existenz zwischen Schöpfung und Erlösung behauptet. Es hat das daraus
resultierende Risiko der Nonkonformität in der Gewissheit getragen, dass
die Treue zur Tora die Richtung in Gottes Nähe einzuhalten vermag.
Paulus hat dies dialektisch verkehrt, weil er der Überzeugung war, dass
das Ziel der Tora mit Christus im Himmel schon erreicht ist und die
Kräfte künftiger Erlösung im Evangelium schon auf der Erde wirksam
werden, und zwar an jedem, der daran glaubt. Diese Überschreitung der
Schwelle zwischen Zeit und Ewigkeit, Himmel und Erde, Schöpfung und
Erlösung enthielt für ihn darum zugleich auch eine Überschreitung aller
irdischen Unterschiede. In Christus gilt nicht mehr Jude oder Grieche,
Freier oder Sklave, männlich oder weiblich, sondern allein «neue Schöpfung»

(Vgl. Gal 3,28;6,15;2 Kor 5,17).

Man wird gleichwohl zu beachten haben, dass Paulus, obwohl er die
himmlischen Kräfte schon in Zeit und Geschichte an den Glaubenden
wirksam werden sah, die fortbestehende Differenz zwischen ihrer noch
irdischen und an den Leib des Todes gebundenen Existenz und der
himmlischen Herrlichkeit der Existenz Christi nicht geleugnet hat. Deshalb
ermahnt er in seiner Paränese immer wieder, in Konformität mit den jetzt
schon als Angeld künftiger Herrlichkeit gegebenen Kräften des Geistes zu
leben und der Neuheit dieses Lebens im Geist Ausdruck zu verleihen (vgl.
Gal 5,25; Rom 6; 7,6 u.ö.). Und die Richtung eines solchen Lebenswandels

weist für Paulus natürlich, die Tora. Darum schärft er auch den
Glaubenden aus den Heiden ein, sie in der Liebe zu erfüllen (Rom 13,8;
Gal 5,14), und nimmt, wo er ganz konkrete Anweisungen erteilt, die er
nicht vom Herrn selbst hat, die Materie des Gebotes aus der Tora. Dem-
gemäss kann Paulus denn auch das Halten der Gebote als das ansehen,
was den Unterschied zwischen Juden und Nichtjuden transzendiert (vgl. 1

Kor 7,19 mit Gal 6,15). Ja, gerade daran, dass die Glaubenden aus den
Heiden von sich aus tun, was die Tora fordert, erweisen sie für Paulus die
eschatologische Qualität ihrer Berufung und die Gegenwart des verheisse-

nen Neuen Bundes (Rom 2; 2 Kor 3).

Allein wo diese Diener des Neuen Bundes nicht nur erweisen, dass

ihnen der Geist die Tora aufs Herz geschrieben hat, sondern sie auch dem
Buchstaben zu genügen trachten, indem sie durch die Beschneidung zum
Judentum übertreten, da sieht Paulus sie dem Evangelium misstrauen.
Den Galatern, die Juden werden wollen, wirft er vor, im Fleisch vollenden
zu wollen, was sie im Geist begonnen haben (Gal 3,Iff). Anderen beschei-

16



nigt er, sie setzten ihr Vertrauen auf das Fleisch statt auf den im Geist
wirkenden Herrn (vgl. Phil 3,2ff). In jedem Fall sieht er darin einenRück-
schritt hinter den im Glauben bereits anerkannten Status eschatologischer
Qualität. Er konnte sich zwar die Nichtanerkennung seines Glaubens und
seiner Beurteilung der Tora durch die Mehrheit der Juden als Resultat
einer göttlich gewirkten Blindheit deuten, die zumal im Dienst der
Gewinnung der Heiden steht (Rom 11 ;2 Kor 3). Und in der Ablehnung des

Evangeliums durch Heiden sah er eine Scheidung sich vollziehen, bei der
nun der Gott dieses Äons, Satan, seine Hand im Spiel hat (vgl. 2Kor
4,3f). Doch wo Glaubende sich auf die Fortdauer der Zeit und in Rücksicht

auf bestimmte Risiken auch nur pragmatisch einzustellen begannen,
da hat er sein eschatologisches und apostolisches Bewusstsein und die
Wahrheit des Evangeliums angetastet gesehen (vgl. etwa Gal 2,1 Iff).

Ich bin nicht sicher, ob wir darin eine andere Beurteilung der Gegenwart

und ihres Verhältnisses zur Erlösung sehen können, wenn sich in fast
allen von Paulus gegründeten Gemeinden eine Tendenz zum «vollen»
Eintritt in das Judentum beobachten lässt. Doch vielleicht müssen wir
damit rechnen, dass Paulus auf Grund seines ekstatisch-visionären
Schlüsselerlebnisses und fortgesetzter, gerade in Bedrängnissen gewonnener

pneumatischer Erfahrung der Nähe der Erlösung immer gewisser
wurde, während sich seine Gemeinden die apokalyptische Plausibilität
ihrer Erfahrung nicht gleichermassen zeigte. Jedenfalls bemerken wir ja
eine deutliche Differenz in der Deutung der Erfahrung mit Todesfällen in
den Gemeinden, ja des Todes überhaupt (vgl. IKor 15; 1 Thess 4). Und es

könnte durchaus als die Projektion eigener Zweifel an der Nähe der
Erlösung auf die Juden sein, wenn in der römischen Gemeinde aus den
Heiden eine eschatologische Verwerfung Israels als Gottesvolk gelehrt
worden wäre. Paulus setzt sich jedenfalls in Rom 9-11 mit einer solchen
These auseinander und weist sie zurück, indem er die Teilhabe der Heiden
an Gottes Erlösung mit Israels teilweiser Verstockung durch Gott
verknüpft und die Vollendung nur so sich vorstellen kann, dass ganz Israel
samt der Vollzahl der Heiden gerettet wird. Selbst wenn dies nur theoretische

Überlegungen des Paulus wären und keinen Anhalt an Diskussionen
in den römischen Gemeinden hätten, sind sie doch aufschlussreich genug.

Es hat sich, meine ich, nun gezeigt, dass der neuralgische Punkt der
paulinischen Interpretation der Tora die Gewissheit der eschatologischen
Wende zur Erlösung ist. Wo sie angetastet wird, reagiert schon Paulus
selbst höchst polemisch, ohne freilich letztlich dei Balance zu verlieren
und zum Antijudaisten oder Antinomisten zu werden. Doch lässt sich von
hier aus erahnen, wie eine Kirche reagieren kann, deren Existenz das
Ausbleiben der Erlösung geradezu voraussetzt und der zudem der Beweis

17



des Geistes und der Kraft nicht mehr gelingt. Ist ihr schliesslich auch aus
mancherlei Gründen und nicht zuletzt wegen ihrer Grösse und Macht der
Rückweg zum Judentum verlegt, so muss sie sich entweder neu besinnen
und ihr Verhältnis zur Tora neu bestimmen oder aber den Ausweg der
Derogation der Tora zum angeblich objektiv falschen oder nur vorläufigen

«Heilsweg» nehmen. Die Auslegungs- und Wirkungsgeschichte der
paulinischen Aussagen über die Tora kann uns lehren, dass einer solchen
Versuchung nur selten widerstanden wurde. Finden wir uns aber damit
ab, dass Juden und Christen in der gleichen, durch das Ausbleiben der
Erlösung bestimmten Wirklichkeit leben, so muss das auch eine Neuordnung

der christlichen Lehre vom Gesetz zur Folge haben. Ja, es könnte
geradezu als Ausdruck des messianischen Glaubens der Christen und
ihrer Hoffnung verstanden werden, wenn die Tora als Weisung zum
Leben angesichts tödlicher Bedrohung der Schöpfung wiedergewonnen werden

könnte.

ANMERKUNGEN

1. Manches kann man dazulernen aus den Artikeln «Gesetz» IV (H. Merkel), V. (R.
Mau), VI (F.W. Graf) und «Gesetz und Evangelium» I (H.M. Barth) und II (Y.
Ishida) in: TRE 13/75-147.

2. Dazu K. Aner, Zum Paulusbild der deutschen Aufklärung, in: Harnack-Ehrung,
1929, 366-376.

3. Dazu H. von Campenhausen, Die Entstehung der christlichen Bibel, Tübingen 1968,
!73ff.

4. Vgl. dazu F.W. Graf, Art. Gesetz V in: TRE 13/98ff.

5. G. Ebeling, Usus politicus legis - usus politicus evangelii, in: ders., P. Glotz u.a.,
Theologie und Kirche in Gesellschaft und Politik, München (ThExh Nr.217) 1983,
53-83: 63.

6. A.a.O. S.64.

7. A.a.O. S.63.

8. Wiederabgedruckt zusammen mit einer repräsentativen Auswahl von Stimmen aus
einer umfänglichen Diskussion, die Barths Studie hervorgerufen hat, in: E.
Kinder/K. Haendler (Flg.), Gesetz und Evangelium. Beiträge zur gegenwärtigen
theologischen Diskussion, Darmstadt 1968, I -29.

9. Zitat a.a.O. S.9.

10. Vgl. R. Bultmann, Christus des Gesetzes Ende, in: Glauben und Verstehen. Gesammelte

Aufsätze II. Tübingen 41965, S. 32-58 und noch R. Bultmann, Theologie des

Neuen Testaments, Tübingen 51965, S.260-270. 341-346.

18



11. Bultmanns Ansatz wurde z.B. von folgenden Exegeten fortgeführt G.
Bornkamm, Paulus, Stuttgart 1969, S. 13Iff; H. Hübner, Das Gesetz bei Paulus. Ein
Beitrag zum Werden der paulinischen Theologie, Göttingen 1978; G. Klein, Art.
Gesetz III, in: TRE 13/S. 64ff.

12. Vgl. etwa U. Luz in: R. Smend/U. Luz, Gesetz, Stuttgart 1981, S.93ff; U. Wilckens,
Was heisst bei Paulus: «Aus Werken des Gesetzes wird kein Mensch gerecht»?, in:
Rechtfertigung als Freiheit. Paulusstudien, Neukirchen-Vluyn 1974, S. 77-109; dazu
D. Zeller, Der Zusammenhang von Gesetz und Evangelium im Römerbrief. Kritischer

Nachvollzug der Auslegung von Ulrich Wilckens, in: ThZ 38 (1982), 193-212;
A. von Dülmen, Die Theologie des Gesetzes bei Paulus, Stuttgart 1968.

13. G. Klein a.a.O. (Anm. 11), 69.

14. Vgl. vor allem L. Monsengwo Pasinya, La Notion de Nomos dans le Pentateuque
Grec, Rom 1973, bes. 201 ff; informativ noch immer H. Kleinknecht / W. Gutbrod,
Art. Nomos usw., in: ThW IV/1016-1084, hier z.B. 1025ff. 1039f.

15. M. Hengel, Judentum und Hellenismus, Tübingen 21973, S. 567.

16. Vgl. z.B. H.J. Schoeps, Paulus, Tübingen 1959, S.224ff, E.L. Ehrlich, Tora im
Judentum, in: EvTh 37 (1977), 536-549: 536ff.

17. Dazu vor allem M. Hengeis Untersuchung (Anm. 15).

18. E. Zenger, Die späte Weisheit und das Gesetz, in: J. Maier / J. Schreiner Literatur
und Religion des Frühjudentums, Würzburg-Gütersloh 1973, S. 43-56.55; vgl. im
übrigen auch M. Limbeck, Die Ordnung des Heils. Untersuchungen zum
Gesetzesverständnis des Frühjudentums, Düsseldorf 1971.

19. Zu Jesus Sirach vgl. J.P. Sanders, Paulus und das palästinische Judentum. Ein
Vergleich zweier Religionsstrukturen, Göttingen 198 309ff, bes.311; J. Marbock,
Gesetz und Weisheit. Zum Verständnis des Gesetzes bei Jesus ben Sira, in: BZ 20

(1976) 1-21: Zu Philo s. nächste Anm.

20. Zu Philos Verständnis des Gesetzes habe ich sehr viel gelernt bei Y. Amir, Die
hellenistische Gestalt des Judentums bei Philon von Alexandrien, Neukirchen 1983,
Bes.37ff. 67ff.

21. Vgl. Amir a.a.O. S.30ff.

22. Umfassend gesammelt und kommentiert sind die Quellen zur Beurteilung des Juden¬
tums in griechisch-römischer Literatur von M. Stern, Greek and Latin Authors on
Jews and Judaism, Jerusalem I (1976); II (1980); III (1984): Eine knappe Quellenanalyse

findet sich bei H. Conzelmann, Heiden - Juden - Christen. Auseinandersetzungen

in der Literatur der hellenistisch-römischen Zeit, Tübingen 1981, 43ff. Freilich

neigt Conzelmann manchmal dazu, die griechisch-römische Beurteilung als
blosse Reakton auf jüdisches Verhalten zu erklären und das Vorurteil zu vernachlässigen.

Zum antiken Antisemitismus vgl. im übrigen N.R.M. de Lange / C. Thoma,
Art. Antisemitismus I: TRE 3/119-119.

23. Chr. Burchard, Joseph und Aseneth, in: JSHRZ II/4 (Gütersloh 1933), 577-735, hier
609.

24. Zitiert hier nach D. Georgi, Weisheit Salomos, in: JSHRZ III/4 (Gütersloh 1980),
391-478; vgl. im übrigen vor allem J.M. Reese, Hellenistic Influence on the Book of
Wisdom and its Consequences, Rome 1970.

19



25. Die folgende Skizze muss ohne Auseinandersetzung mit der einschlägigen Literatur

entworfen werden. Deshalb nenne ich hier noch einige der Arbeiten, denen ich
zu den schon genannten hinzu so oder so für mein Verständnis besonders verpflichtet

bin: M. Barth, Die Stellung des Paulus zu Gesetz und Ordnung, EvTh 33 (1973)
496-526; L. Gaston, Paul and the Torah, in: A.T. Davies (Hg.), Anti-Semitism and
the Foundations of Christianity, New York 1979, 48-71; O. Hofius, Das Gesetz des

Mose und das Gesetz Christi, ZThK 80 (1983), 262-286; P. von der Osten-Sacken,
Das paulinische Verständnis des Gesetzes im Spannungsfeld von Eschatologie und
Geschichte, EvTh 37 (1977) 549-587; H. Räisänen, Paul and the Law, Tübingen
1983; E.P. Sanders, Paul, the Law and the Jewish People, Philadelphia 1983; K.
Stendahl, Der Jude Paulus und wir Heiden. Anfragen an das abendländische
Christentum, München 1978; ders., Paul among Jews and Gentiles and other Essays,
Philadelphia 1976; H. Thyen, «... nicht mehr männlich und weiblich...». Eine Studie
zu Galater 3,28, in: F. Crüsemann / H. Thyen, Als Mann und Frau geschaffen.
Exegetische Studien zur Rolle der Frau, Gelnhausen 1987, 107-201.

20


	Die umgekehrte Tora : zum Gesetzesverständnis des Paulus

