
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Christlicher Glaube als "unüberbrückbarer religiöser Gegensatz zum
Judentum?" : Neutestamentliche Wissenschaft im Dritten Reich

Autor: Liebster, Wolfram

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christlicher Glaube als «unüberbrückbarer
religiöser Gegensatz zum Judentum?»

Neutestamentliche Wissenschaft
im Dritten Reich.

Ein Tagungsbericht. Arnoldshain
17.-19. Januar 1986

von Wolfram Liebster

Erläuterung der Thematik

Die Leitfrage der Einzelvorträge war: Es soll untersucht werden, in
welchem Verhältnis die neutestamentliche Wissenschaft und das
Zeitgeschehen während der Zeit des Nationalsozialismus zueinander stehen und
wie sich beide zueinander verhalten. Bestimmt die Wissenschaft das

Zeitgeschehen oder umgekehrt, bestimmt das Zeitgeschehen die Thematik
und den Gang der neutestamentlichen Wissenschaft? Wie verhalten sich
die führenden Vertreter der neutestamentlichen Wissenschaft zum natio-
nalsozialistichen Staat und in welcher Weise nehmen sie zur Judenfrage
im Kontext der Zeitgeschichte der Jahre von 1933 bis 19451 Stellung?

Der Forschungsstand

Es besteht eine Forschungslücke auf dem Gebiete der Geschichte der
deutschen theologischen Fakultäten während der Zeit der Herrschaft des

Nationalsozialismus2. Haben sich die Kirchen ihrer Vergangenheit innerhalb

der letzten Jahrzehnte gestellt und haben sie über ihre Entscheidungen

und Unterlassungen Rechenschaft abgelegt, so gilt das nicht für die
theologischen Fakultäten3.

Diese haben sich ihrer Vergangenheit nicht gestellt, weder im Prozess
einer Selbstprüfung noch in der Erforschung der Beweggründe ihres
Verhaltens. Es fehlt an Forschungsarbeiten unter dem Titel «Neutestamentliche

Wissenschaft im Dritten Reich.» Der Grund für das vorliegende
Forschungsdefizit wird verständlich, wenn man sich klar macht, dass das

Pfr. Wolfram Liebster, Taubenstrasse 10, D-5600 Wuppertal 2.

240



Verhalten der deutschen theologischen Fakultäten während der genannten

Jahre kein Ruhmesblatt ist. Es passt in den Rahmen des Gesamtbildes,

das die deutschen Universitäten (bis auf wenige rühmliche Ausnahmen)

und die deutschen Schulen und die Rechtsprechung während der

genannten Zeit bieten. Es gab keinen durchgehenden Kampf gegen den
Ansturm des nationalsozialistichen Weltanschauungsstaates. Statt zu
kämpfen, wurde kapituliert und, was noch fataler ist, die geistigen Grundlagen

des Nationalsozialismus wurden wissenschaftlich und ideologisch
bejaht und gestützt4.

Die nationalsozialistische Rassenlehre wurde Forschungsgegenstand
und Ausgangspunkt und Grundlage «wissenschaftlicher» Arbeiten und
Argumentationen5.

Die Universitäten und Schulen stellten sich in den Prozess der vom
Staate betriebenen völkischen Erneuerung. Eines der hervorragenden
Beispiele hierfür liefert die theologische Arbeit des Tübinger Neutestament-
lers Gerhard Kittel. Wie noch aufzuzeigen sein wird, übernimmt Kittel
den Rassebegriff und die antisemitische Terminologie der Nationalsozialisten

erst nach der Wende des Jahres 1933. Die Zeitgeschichte bestimmt
Kittels wissenschaftliche Arbeit. Ohne ihr kritisch oder distanzierend zu
begegnen, übernimmt er die Thematik des völkischen Antisemitismus und
macht sie fruchtbar für seine wissenschaftliche Arbeit auf dem Gebiete
des Neuen Testaments und der Judaistik. Damit wird Kittels
wissenschaftliche Arbeit in den Dienst des antisemitisch ausgerichteten und
bestimmten Totalstaates gestellt. Das Ergebnis ist die Preisgabe des
Judentums und die ethische Suspendierung der Kirche von der Verantwortung

für die lebendigen verfolgten jüdischen Menschen.

Zur Methodik der Forschung

Bei der Erforschung des Verhaltens der deutschen theologischen
Fakultäten zur Judenfrage ist zu beachten, dass die Judenfrage und ihre
Behandlung während der Zeit des Nationalsozialismus ein vielschichtiges
Phänomen bildet. Drei Dimensionen sind zu unterscheiden:

a) Das politische Problem: Die Juden werden im Zuge der Aufhebung der
Weimarer Verfassung als eine fremdvölkische Minderheit unter
Ausnahmegesetzgebung gestellt und aus der Gemeinschaft des deutschen
Volkes ausgeschlossen. Es stellt sich die Frage, wie ist das Verhältnis
von Juden und Deutschen?

241



b) Das kontroverstheologische Problem: Die Kirche deutet auf Grund
ihres Selbstverständnisses als das wahre oder als das neue Israel Israel
und das Judentum anders, als sich das Judentum selbst versteht. Die
theologische und soziale Abgrenzung vom Judentum auf Grund kirchlich

antijüdisch bestimmter Lehre führt zu der Frage: Wie verhalten
sich Juden und Christen zueinander?

c) Das ekklesiologische Problem: Der Arierparagraph des Gesetzes zur
Wiederherstellung des Berufsbeamtentums vom 7.4.1933 und dessen
Übernahme durch die Evangelische Kirche in Deutschland eröffnet den

Kirchenkampf und die theologische Diskussion über die Grundlagen
der reformatorischen Kirchen angesichts des drohenden Ausschlusses
der Judenchristen durch die Kirche. Es stellt sich die Frage, wie ist das

Verhältnis von (Heiden)-Christen und (Juden)-Christen in der Einen
Kirche?

Die Dreidimensionalität der Judenfrage ist bei der Erforschung der
Geschichte der theologischen Fakultäten während des Dritten Reiches
und des Kirchenkampfes nicht genügend beachtet worden. Ihre Beachtung

aber ist notwendig. Erst eine terminologische Differenzierung führt
zur Erhellung des vielschichtigen Problems, das sich hinter dem Begriff
der Judenfrage verbirgt6.

Leonore Siegele Wenschkewitz, Adolf Schlatter und Gerhard Kittel

Als die beiden hervorragenden Vertreter der neutestamentlichen
Wissenschaft auf dem Tübinger Lehrstuhl werden die beiden Hauptgestalten
Adolf Schlatter und Gerhard Kittel biographisch und theologisch vorgestellt.

Dabei wird sichtbar, in welch starkem Masse Theologie und Biographie

zusammengehören und ineinander greifen.

1. Adolf Schlatter

Im Laufe seines Lebens hat sich Adolf Schlatter wiederholt biographisch

geäussert. Dieses ist für die vorliegende Thematik von grosser
Bedeutung. Als gebürtiger Schweizer hat sich Schlatter voll und ganz als
Deutscher gewusst und gefühlt. Die Entfaltung deutscher Grösse vor dem
Ersten Weltkrieg in Gestalt wirtschaftlicher und militärischer Macht fand
in Schlatter eine kritiklose Zustimmung. Ein Beispiel hierfür ist Schlatters
Schilderung einer Denkmalseinweihung in Berlin, wo sich alle Anwesen-

242



den einschliesslich Schlatter ehrfurchtsvoll vor dem zu weihenden Denkmal

verneigen. Schlatter bewundert die politische und militärische Präsenz
bei dem Akt der Einweihung und kommt beim Überdenken dieses Aktes
zu der theologischen Aussage, dass auch in diesem Beispiel der Präsentation

von Macht ein Zeichen von Gottes gnädiger Zuwendung zum
deutschen Volke erkannt werden müsse. (Hegelianisch gesprochen: Als ein
Erweis des wirkenden Weltgeistes in der Entfaltung eines Volkes als
geschichtlicher Grösse im Auf un Ab des Daseinskampfes der Völker.)
Schlatter teilt mit dem deutschen Volke dessen Schicksal in der Zeit nach
dem Ersten Weltkrieg. Auch er leidet mit den Deutschen an dem Trauma
von Versailles. Konsequent reiht sich Schlatter ein in den völkischen
Aufbruch des Jahres 1933. Hiervon zeugt unter anderem Schlatters erbetene

Stellungnahme zum Entwurf des Betheler Gutachtens vom 24.

August 1933, erarbeitet von Dietrich Bonhoeffer und Wilhelm Vischer und
Hans Fischer (Vikar von Hans Ehrenberg in Bochum). Zu den Zeilen 50 -

51 schreibt Schlatter als Gutachter: «Die Gemeinschaft mit den Volksgenossen

ist in dieser Stunde wichtiger als die Gemeinschaft mit den
Judenchristen7».

Als Theologe ist Schlatter eine bleibende anerkannte Grösse. Was
seine Kommentare zum Evangelium des Matthäus und Lukas auszeichnet,

ist der Nachweis der tiefen Verwurzelung der Evangelienüberlieferung
in der Welt des Judentums des 2. Tempels durch die Erschliessung

des Talmud und Midrasch für das Neue Testament. Schlatters
wissenschaftliche Ergebnisse bilden heute noch die wissenschaftliche Grundlage
für die Auslegung des Neuen Testaments. Sie sind für den Fachmann
unentbehrlich. Dennoch steht Schlatters exegetisches Lebenswerk im
Zwielicht. Die grundlegenden Kenntnisse des rabbinischen Judentums
bewahren ihn nicht vor den sein ganzes Werk durchziehenden, sein ganzes
Werk kennzeichnenden Antijudaismus, der darin besteht, dass Schlatter
die Botschaft Jesu in einen scharfen Gegensatz zum rabbinischen Judentum

stellt. Die verbindenden Elemente zwischen dem rabbinischen Judentum

und dem Neuen Testament treten bei aller Beachtung in den Hintergrund,

wo es um die Formulierung von Forschungsergebnissen geht.
Gerade als Kenner des rabbinischen Judentums erweist sich Schlatter als ein
pointierter Antijudaist. Schlatter schafft damit eine Tradition, in die
Gerhard Kittel voll eintreten wird, und die in der Nachkriegszeit in den
Arbeiten bekannter Tübinger Neutestamentier versteckt oder offen ihre
Fortsetzung bis zum heutigen Tage Findet.

Aber nicht nur auf dem Gebiete der Schriftauslegung ist Schlatter als

Antijudaist hervorgetreten. Als Antijudaist, wenn nicht sogar als Antisemit,

gibt sich Schlatter kirchenpolitisch während der Zeit des Kirchen-

243



kampfes zu erkennen, wo er im Jahre 1935 (ein Vierteljahr nach der
Verabschiedung der Nürnberger Rassengesetze) sich zur Gefährdung des
deutschen Weihnachtsfestes durch die propagierten nationalsozialistischen

Weihnachtsfeiern in der wenig bekannten Schrift: «Wird der Jude
über uns siegen - Ein Wort zur Weihnachszeit äussert»8.

Schlatter sieht das deutsche Weihnachtsfest gefährdet. Zwei Mächte
sind es, die am Werke sind, dem deutschen Volke sein höchstes und
innigstes Fest zu rauben. Diese sind der Nationalsozialismus einerseits
und das Judentum andererseits. Mag diese Kombination auf den ersten
Blick bei der bestehenden grundsätzlichen Unvereinbarkeit von
Nationalsozialismus und Judentum als befremdlich oder rätselhaft erscheinen, das
Rätsel dieser gegen das Weihnachtsfest gerichteten Koalition löst sich
durch die Behauptung Schlatters, dass hinter dem nationalsozialistischen
Angriff auf das Weihnachtsfest die strategischen Machenschaften des

Weltjudentums stehen. Schlatter behauptet, dass sich das Weltjudentum
des Nationalsozialismus bediene, um das Weihnachtsfest zu zerstören.
Schlatter lässt zu diesem Zweck die imaginäre Gestalt eines hasserfüllten
Rabbiners (wahrscheinlich in Anlehnung an eine finstere Stürmerfigur)
folgendermassen sprechen: «Die Geschichte, rühmt der Jude, habe ihr
Urteil gesprochen; zwar scheue sich der Deutsche noch, dem russischen
(bolschewistischen) Juden zu folgen und gegen den Teil des Volkes, der
noch christlich denke, mit Gewalt zu wüten; aber die Wucht der Tatsachen

werde schliesslich auch dem Deutschen keine andere Wahl lassen als
die, alle Machtmittel dafür einzusetzen, um auf unblutigem Wege die
Weihnachtsfeier zu beseitigen»9.

Um das Weihnachtsfest vor seiner Zerstörung durch den Nationalsozialismus

zu retten, warnt Schlatter vor der Macht des Weltjudentums,
das bereits seinen Sieg in der Sowjetunion errungen hat, und vor dessen

Funktionär, der fiktiven Gestalt des Rabbiners, eine Gestalt, die Schlatter
im weiteren Verlauf seiner Schrift sprechen lässt: «Seht, wie sich die Fage
in Deutschland geändert hat; freilich werden wir verachtet, jedoch nur
unserer Rasse wegen. Dafür aber, dass der mit der Weihnacht gepredigte
Wahn verschwinde, bemühten wir uns bisher allein; nun aber kämpfen
auch solche mit uns, denen die Schulung des deutschen Volkes anvertraut
ist, denen also der Deutsche zum Gehorsam verpflichtet wird»10. Schlatter

sieht im Kampf des nationalsozialistischen Staates gegen das
Weihnachtsfest die Fage für das Judentum noch nie so günstig wie jetzt. Ihn,
den Juden, — so Schlatter — kann es nur freuen, wenn die Feier der
wiederaufsteigenden Sonne das Weihnachtsfest verdrängt11. Aus diesem
Grunde sieht sich dann auch Schlatter gezwungen, die offensichtlich
bekundete christliche Solidarität mit den verfolgten jüdischen Menschen in

244



den Jahren 1933 - 1935, wie sie Schlatter beobachtet hat, zu bedauern.
Davon zeugen die Eingangsworte seiner Schrift: «Wird der Jude über uns
siegen?»: «Während der Weihnachtszeit sieht Deutschland seltsam aus.
Nun marschieren zahlreiche und überzeugte Deutsche Arm in Arm mit
der Judenschaft. Aus dem Reichstag, aus der Amtsstube, Theater und
Zeitung haben wir die Juden verdrängt. Nun aber gewähren wir ihnen für
ihr wichtigstes Anliegen (die Zerstörung des Weihnachtsfestes) unsere
Unterstützung»12.

2. Gerhard Kittel

Grosse Aufmerksamkeit und Interesse fand das anschliessende Referat

über Gerhard Kittel und seine Stellung zur Judenfrage während der
Zeit des Dritten Reiches. Wie hat sich Gerhard Kittel als einer der führenden

international anerkannten Vertreter der neutestamentlichen Wissenschaft

verhalten, als die Judenfrage ins Zentrum kirchlicher und politischer

Auseinandersetzungen rückte? Was konnten Kirche und Theologie
von einem Mann erwarten, der auf dem Gebiet des rabbinischen Judentums

und auf dem Gebiete der Judaistik ein hervorragender Kenner war
und der als der Herausgeber des Theologischen Wörterbuches zum Neuen
Testament eine Integrationsfigur für die exegetische Forschung auf der

ganzen Welt darstellte?

Im Vertrauen auf Hitlers Versprechen, mit seinem Machtantritt
Volk, Kirche und Nation aus schwerer Not zu retten und im Zuge seiner
deutsch-nationalen konservativen Gesinnung hat Kittel die nationalsozialistische

Machtergreifung begrüsst und sich ihr zur Verfügung gestellt.
Dieses gilt in politischer, theologischer und völkischer Hinsicht. Im besonderen

hat Kittel die Ziele der nationalsozialistischen Judenpolitik bejaht
und sie im Bereich der wissenschaftlichen Arbeit am Neuen Testament
und auf dem Gebiete der Judaistik zur Geltung gebracht mit der Folge,
dass Kittel den Judenfeinden seiner Zeit im Rückgriff auf seine antijüdisch

bestimmten Forschungsergebnisse das gute Gewissen zur Vernichtung

des Judentums gab. Dieses wird im einzelnen verdeutlicht.

a) Als ein Mann national-konservativer Prägung hat Gerhard Kittel die
nationalsozialistische Machtergreifung unter dem Reichskanzler Adolf
Hitler vorbehaltlos begrüsst13. Dem Versprechen Hitlers, Volk, Nation
und Kirche aus schwerer Not zu retten, schenkt er volles Vertrauen. In
der Machtergreifung Hitlers erblickt Kittel die Sicherung und Erneuerung

nationaler Politik und die Wiederherstellung der verletzten nationalen

Würde. Entscheidend für diese Haltung ist Kittels biographischer

245



Hintergrund14. Kittel ist der Sohn des Leipziger Alttestamentiers
Rudolf Kittel. Durch seinen Vater lernt er das Alte Testament lieben und
schätzen. In Leipzig studiert er Theologie und Orientalistik. Er arbeitet
am Leipziger Delitzschianum und am Institutum Judaicum in Berlin.
Im Jahre 1921 wird er nach Greifswald auf den Lehrstuhl für Neues
Testament berufen. Von dort folgt er einem Ruf nach Tübingen. Kittel
ist durch sein Elternhaus christlich geprägt. Als Kind der deutschen
Kaiserzeit ist er national und konservativ ausgerichtet. Im Jahre 1907

tritt er dem Kyffhäuser-Verband der Vereine der Deutschen Studenten

(VDST) bei, der betont antisemitisch, antikatholisch und
monarchistisch ist. Als Marinegeistlicher in Cuxhaven tritt er der chauvinistischen

Deutschen Vaterlandspartei bei, die jeden Verständigungsfrieden
ablehnt. Den Waffenstillstand vom November 1918 erlebt er unter

der Angst vor der drohenden Zukunft mit Umsturz und Revolution.
Mit der Abdankung des Kaisers sieht er auch das Ende der Volkskirche
heraufkommen. Als die Nationalsozialisten unter Hitler die Macht
ergreifen, ist Kittel bereits Mitglied der NSDAP.

b) Als Theologe und bewusster Christ, der sich in der Nachfolge Jesu

weiss, entwickelt Kittel im Zusammenhang der nationalsozialistischen
Machtergreifung das Konzept einer Geschichtstheologie zur Deutung
gegenwärtiger Ereignisse15. So erblickt er im nationalen und völkischen
Aufbruch des Jahres 1933 ein Zeichen von Gottes gnädiger Zuwendung
zum deutschen Volk. Umgekehrt meint Kittel, im Schicksal des durch
die nationalsozialistische Judenpolitik bedrängten Judentums den
Erweis seiner Unheilsgeschichte erblicken zu müssen16. Dennoch will
Kittel das bedrängte Judentum nicht fallen lassen. In seiner doppelten
Verpflichtung, einerseits gegeben durch seine loyale Haltung zum Staat
und andererseits durch seine wissenschaftliche Kenntnis vom Judentum
und seine menschliche Bindung an das Judentum ist Kittel auf eine

beiderseitige Vermittlung bedacht. Um beiden Seiten gerecht zu werden,

entwickelt Kittel ein Vermittlungskonzept mit dem Ziel, im Rahmen

der nationalsozialistischen Judenpolitik mit der Ausschaltung des

Judentums aus dem öffentlichen Leben für das Judentum Lebens- und
Existenzmöglichkeiten auf der Grundlage der Bildung eigenständiger
Existenzformen (eines neuen Ghettos) zu erstreben. Dabei richtet er
sein Augenmerk im besonderen auf die Existenz des religiösen Judentums,

dem er die gleiche religiöse Erneuerung, wie vom deutschen
Volke jetzt erfahren, wünscht17. Doch dieses Vermittlungskonzept
erweist sich als undurchführbar. Kittel verkennt, dass der Kampf des

Nationalsozialismus gegen das Judentum als eine geschlossene Grösse

ausgerichtet ist und sich nicht auf bestimmte Gruppen innerhalb des

246



Judentums, z.B. auf das säkularisierte Assimiliationsjudentum
beschränkt. Aber auch aus einem anderen Grund ist Kittels Vermittlungskonzept

zum Scheitern verurteilt. Kittel betont den theologischen
Gegensatz zwischen Judentum und Christentum. In Kittels Schrift zur
Judenfrage aus dem Jahre 1933 findet sich der Satz von dem Neuen
Testament als dem antijüdischten Buch der ganzen Welt18, der Satz,
den er in einer anderen Schrift zur Entstehung des Judentums und der
Judenfrage aus dem Jahre 1937 wiederholt19. Damit fördert Kittel als

Theologe und als einer der führenden Vertreter der neutestamentlichen
Wissenschaft einen kirchenpolitischen Prozess, der in der Godesberger
Erklärung der Deutschen Christen des Jahres 1939 von vielen
deutschen Landeskirchen unterschrieben, seinen Ausdruck findet: Judentum

und Christentum stehen in einem unüberbrückbaren Gegensatz,
eine Erklärung, die dann die Preisgabe des Judentums an seine Feinde
besiegelt20.

c) Mit der Bejahung des Nationalsozialismus und seiner Weltanschauung
übernimmt Kittel schliesslich die Ideologie des völkischen Rassenantisemitismus,

die ab 1933 in zunehmendem Masse den Ausgangspunkt
seiner wissenschaftlichen Arbeit bildet. Mit dieser Übernahme ist in
Kittels Lebensarbeit eine Zäsur gesetzt, eine Zäsur, die zeigt, wie Theologie

und Biographie ineinandergreifen. Untersucht man Kittels
wissenschaftliche Arbeiten zur Erforschung des Judentums im Blick auf
die Verwendung seines Vokabulars, dann ist festzustellen, dass in der
Zeit vor 1933 die Begriffe des politischen Rassenantisemitismus
fehlen21. In dieser Zeit steht Kittel in einem intensiven wissenschaftlichen
und menschlichen Austausch mit Rabbinern und jüdischen Theologen,
die ihm ihrerseits ihre Hochachtung als einem hervorragenden Kenner
des Judentums und als einem Freund des Judentums entgegenbringen22.

Als Erforscher der Welt des rabbinischen Judentums kommt
Kittel im Jahre 1932 zu der Erkenntnis, dass das Judentum und das
Urchristentum während der Zeit des Zweiten Tempels auf einem
gleichen ethischen Niveau stehen. Er entdeckt, dass auch in der rabbinischen

Welt zum Beispiel das Gebot der Feindesliebe sachlich vorhanden

ist23. Was Judentum und Christentum voneinander trennt, ist
allein der messianische Anspruch Jesu von Nazareth. Nach der Wende
von 1933 verläuft Kittels Weg in die gegenteilige Richtung. Aus politischen

Gründen und Umständen, in der Bejahung der nationalen und
völkischen Erneuerung durch den Nationalsozialismus wird der
Erkenntnisstand von 1932 preisgegeben. An die Stelle der Annäherung
tritt eine deutliche zunehmende Distanzierung vom Judentum (siehe
seine Schrift zur Judenfrage, die u.a. Martin Buber tief verletzt und die

247



Ernst Lohmeyer zu einem Brief an Buber veranlasst, in dem sich

Lohmeyer für Kittels Verhalten entschuldigt und seine tiefe Verbundenheit
mit dem Judentum äussert)24. In einer bestürzenden Weise bezieht
Kittel als Theologe die Position des Rassenantisemitismus. Kittel
erblickt im Judentum des Zweiten Tempels eine Dcpravationserschei-
nung25. Die rabbinische Theologie erscheint nun als das Ergebnis einer
schlechten Rasse. Und er meint, vor diesem Judentum vor allem aus
zwei Gründen warnen zu müssen. Das Judentum zersetzt Frömmigkeit
und Religion, das Judentum zersetzt die Völkerwelt. Kittel hält dem
Judentum vor, es habe die Gnadenreligion in eine Leistungsreligion
verwandelt26, und weiter, es leite aus seiner Erwählung den Anspruch
auf die jüdische Weltherrschaft ab' !7a.

Hartwig Thyen, Rudolf Bultmann

Dem Referat über die beiden Neutestamentier Schlatter und Kittel
folgte das dritte über den Marburger Lehrstuhlinhaber für Neues
Testament Rudolf Bultmann, ebenfalls ein Mann von hoher wissenschaftlicher

Geltung mit internationalem Ruf. Vergleicht man Rudolf Bultmann
mit den beiden genannten Tübinger Kollegen, dann muss festgestellt werden,

dass Bultmann im Unterschied von Schlatter und Kittel ein höchst
distanziertes Verhältnis zum Nationalsozialismus gehabt hat; ja, dass er
sogar ein entschiedener Gegner desselben gewesen ist. Bultmann ist wie
viele, die mit ihm aus einer Oldenburgischen Pfarrerdynastie stammen,
der Sozialdemokratie verbunden. Einen Bruder verliert er im Konzentrationslager.

Er ist Mitglied der Bekennenden Kirche. Als Unterzeichner
des Marburger Gutachtens, welches in aller Deutlichkeit die Übernahme
des Arierparagraphen durch die Kirche abweist, weil die Einführung dieses

Paragraphen biblisch-theologisch nicht zu verantworten ist, erwirbt er
sich hohe Achtung. Eine Geschichtstheologie, wie Kittel sie ab 1933
vertritt, die im völkischen und nationalen Aufbruch des Nationalsozialismus
das Zeichen von Gottes gnädiger Zuwendung zum deutschen Volke
erkennt, ist ihm fremd. Bultmann ist während der gesamten Zeit des
Nationalsozialismus ein erklärter Gegner des Nationalsozialismus geblieben, als
solcher hat er sich von jeder Art des politischen Antisemitismus und des

Rassenantisemitismus distanziert, bestätigt von einem seiner wichtigsten
und bedeutendsten Schüler Hans Jonas, der jüdischer Herkunft ist. Damit
ist die eine Frage zur Haltung Bultmanns als Vertreter der neutestamentli-
chen Theologie zur Judenfrage beantwortet.

248



Die andere Frage ist, welche Position der gleiche Bultmann gegenüber

dem traditionellen theologisch vorherrschenden Antijudaismus in
Forschung und Wissenschaft einnimmt. Für Bultmanns theologische und
wissenschaftliche Arbeit am Neuen Testament ist massgebend die
traditionelle protestantische antijudaistisch gefasste Wissenschaftstheorie.
Während der Zeit des Nationalsozialismus arbeitet Bultmann streng als
Wissenschaftler. Die Frage nach den politischen Implikationen einer
jeden theologischen Aussage berühren ihn nicht. Im einzelnen ist
Bultmanns wissenschaftliche Arbeit am Neuen Testament von zwei Komponenten

bestimmt, die zum theologischen und philosophischen Flintergrund

des 19. und des angehenden 20. Jahrunhderts gehören. Zum einen
steht Bultmann in der Tradition des Luthertums, dessen Zentrum die
Lehre von der Rechtfertigung und die Unterscheidungslehre von Gesetz
und Evangelium und die Zwei-Reiche-Lehre ist. Zum anderen steht er in
der Tradition des Kantianismus und der Existenzphilosophie Sören
Kierkegaards. Dieses führt auf der einen Seite zur Personalisierung des

Freiheitsbegriffes und auf der anderen Seite zur deterministischen Fassung des

Geschichtsbegriffes. Damit wird der biblischen Geschichtstheologie der
Boden entzogen. Die Geschichte wird entmaterialisiert und verkürzt zur
Konzeption der Existenzgeschichte. Damit geht der Blick für Israel als
das Volk der Geschichte verloren. Das Neue Testament wird existential-
dialektisch ausgelegt. Es werden zwei Glaubensweisen statuiert, Kirche
und Israel werden voneinander geschieden. In dem allen kommt der dualistisch

angelegte philosophische Hintergrund des deutschen Idealismus des

19. Jahrhunderts, wo Geist und Wirklichkeit voneinander getrennt werden,

zur Geltung. Was das für das Verständnis des Neuen Testaments
einerseits und für das Verständnis des Judentums im Unterschied zum
Christentum andererseits bedeutet, wird im weiteren Verlauf aufgezeigt28.

a) Die Auflösung des biblisch-theologischen Geschichtsbegriffes

In der Übernahme der Kantschen Deutung des Menschen als eines

«Bürgers zweier Welten», der einerseits der sinnlichen Welt angehört, die

vom Determinismus bestimmt ist, und andererseits zur intelligiblen Welt
gehört, in der er über eine radikale Freiheit verfügt, zerbricht Bultmann
das biblische Ganzheitsdenken, das in der unauflösbaren Verbundenheit
von Offenbarung und Geschichte zum Ausdruck kommt. Bultmann sieht
sich ausserstande, das empirische Israel als reales Gottesvolk zu erkennen
und anzuerkennen. Er weigert sich, Gottes konkretes Handeln mit der
Geschichte Israels zu identifizieren. So kommt es zur dualistischen Dop-

249



pelbestimmung Israels: Israel als das empirische Volk, dem Determinismus

und der sinnlichen Welt, und das heisst, der Geschichte unterworfen,
und Israel als das eschatologische Gottesvolk, der intelligiblen Welt (der
Welt des Bewusstseins) zugerechnet. Das Ergebnis dieser Doppelbestimmung

ist die Enttheologisierung Israels. In dem Aufsatz «Weissagung und
Erfüllung», schreibt Bultmann:29 «Die Idee des Gottesvolkes erweist sich
als unrealisierbar in einer empirischen Volksgemeinschaft, da diese zu
ihrer geschichtlichen Existenz der staatlichen Formen, des Rechts und der
Gewalt bedarf und daher ständig mit der Idee eines Gottesvolkes in
Widerstreit geraten muss, wenn das Gottesvolk mit dem empirischen Volk
identisch sein soll. Das Scheitern erweist die Unmöglichkeit, und deshalb
ist das Scheitern die Verheissung. Erst dort, wo ein neuer Anfang gemacht
wird, in Christus ist die wahre Erfüllung der Verheissung möglich in der
Gestalt der neuen Schöpfung im eschatologischen (intelligiblen,
utopischen, metahistorischen) Sinn».

b) Die existentialdialektische Interpretation des Alten und Neuen Testaments

als Konsequenz der Auflösung des biblisch-theologischen Ge-
schichtsbegriffes

Die dualistische Doppelbestimmung Israels als empirisches Gottesvolk

einerseits und als eschatologisches Gottesvolk andererseits ist für
Bultmanns wissenschaftliche Arbeit wegweisend geworden. Sie durchzieht
sein ganzes Werk. Ihre besondere Auswirkung zeigt sich auf dem Gebiete
der Hermeneutik. Bultmann legt das Neue Testament im Gegenüber zum
Alten Testament aus; nicht im Rahmen des Alten Testaments in der
Konsequenz des Festhaltens an dem biblisch-theologischen Geschichtsbegriff,

sondern auf dem Hintergrund der Kantschen Dialektik von
Notwendigkeit und Freiheit (von Determinismus und Bewusstsein).

c) Die zwei Glaubensweisen als anthropologische Doppelbestimmung

Die dualistische Doppelbestimmung Israels hat aber noch eine andere

Konsequenz. In Verbindung mit der lutherischen Unterscheidungslehre
von Gesetz und Evangelium kommt Bultmann zur Unterscheidung von
Leistungs- bzw. Gesetzesreligion und Gnadenreligion, deren Repräsentant
einmal das Judentum und zum anderen das Christentum ist. Eine
Unterscheidung, die ihrerseits antijudaistisch strukturiert ist und die dann zur
Trennung von Judentum und Christentum führt.

250



d) Die Trennung von Judentum und Christentum

Eine letzte Konsequenz von Bultmanns Trennung von Offenbarung
und Geschichte ist die Auflösung der biblisch bezeugten Verbundenheit
von Kirche und Israel. In Bultmanns Theologie erscheinen Kirche und
Israel als zwei getrennte selbständige Grössen, die unverbunden nebeneinander

stehen, ohne sich gegenseitig zu ergänzen aufgrund ihrer gemeinsamen

Herkunft und Zukunft. In dem ersten Band von «Glauben und
Verstehen» schreibt Bultmann zum Verhältnis von Kirche und Israel:
«Wer in der Kirche steht, für den ist die Geschichte Israels abgetan und
vergangen. Die christliche Verkündigung kann und darf die Hörer nicht
daran erinnern, dass Gott ihre Väter aus Ägyptenland geführt hat, dass er
das Volk einst in die Gefangenschaft führte und wieder zurückbrachte in
das Land der Verheissung. Israels Geschichte ist nicht unsere Geschichte,
und sofern Gott in jener Geschichte gnädig gewaltet hat, gilt diese Gnade
nicht uns...30».

Ergebnis

Bultmanns Stellung zum Judentum und zur Judenfrage war eine

doppelte. Sie war positiv und negativ zugleich. Kirchenpolitisch stand er
auf der Seite des Judentums als reales Volk. Mit dem Marburger Gutachten

widersetzte er sich der Einführung des Arierparagraphen in die
Gesetzgebung der Kirche. Er hält im Festhalten an dem Erbe der Aufklärung

und ihres Humanismus an der erkämpften Judenemanzipation und
der bürgerlichen Gleichstellung der Juden fest. Als Wissenschaftler und
Theologe gehörte Bultmann zu einem gewichtigen Vertreter des entschiedenen

theologischen Antijudaismus.

a) Dieser Antijudaismus ist wissenschaftlich (philosophisch und theologisch)

begründet und methodisch abgesichert. Er ist ein integrierender
Bestandteil innerhalb von Bultmanns theologischem Denksystem.

b) Bultmanns Antijudaismus hat sich innerhalb der neutestamentlichen
Theologie als eine ausserordentlich starke und kontinuierliche Grösse
erwiesen, als eine Grösse, die ihrerseits den Weg der neutestamentlichen
Wissenschaft in Forschung und Lehre bestimmt hat.

251



c) Bultmanns Antijudaismus hat in kirchlicher und politischer Hinsicht
starke Wirkungen gezeigt. Er bildet in der Gegenwart den bleibenden
Widerspruch zu den neugewonnenen biblisch-theologischen Einsichten
in die Einheit von Neuem und Altem Testament und in die Zusammengehörigkeit

und Verbundenheit von Kirche und Israel31. Er stützt und
verstärkt ausserdem den traditionellen kirchlichen Antijudaismus und
gibt dem politischen Antisemitismus das gute Gewissen zu seiner Agitation.

Abschliessende Bemerkungen und Fragen zur Möglichkeit einer Überwindung

des theologischen Antijudaismus

Im Blick auf seine Wirkungsgeschichte, auf seine kirchlichen und
theologischen Implikationen ist der theologische Antijudiasmus keine
problemlose Grösse. Nach Möglichkeiten und Wegen zu seiner Überwindung

muss darum Ausschau gehalten werden. Im Blick auf die Geschlossenheit

von Bultmanns Denksystem kann diese Überwindung aber nicht
im Detail, sondern nur an der Wurzel erfolgen. Zu fragen ist, ob der
philosophische Begriff des Geschichtsdeterminismus nicht auch theologisch

bestimmt werden kann. Dass dieses möglich ist, dafür hat Stephane
Mosès, Jerusalem, in einem soeben erschienenen Rosenzweig-Buch
«System und Offenbarung» den Nachweis erbracht. Es war Franz Rosenzweig,

dem die Problematik des Kantschen Geschichtsdeterminismus als

Kantianer bewusst war. In der Abkehr von der Philosophie Kants und in
der Abwendung vom deutschen Geschichtsidealismus, in Hinwendung zur
Errichtung eines neuen Denkens gibt Rosenzweig dem Begriff eine theologische

Bestimmung. Determiniert ist nicht mehr der Ablauf der Geschichte
nach den ihr innenwohnenden Gesetzen, determiniert ist vielmehr das

Volk Israel in seiner Erwählung zum ewigen Volk und Träger der
Geschichte. Diese Neubestimmung des Begriffes geschieht in der Verknüpfung

des philosophischen Dualismus von Determinismus und Freiheit mit
dem biblisch theologischen Dualismus von Individuum und Kollektiv-
um32. Daraus ergibt sich die Determination des Kollektivum Israel, in der
Sprache der Theologie: die Bestimmung Israels zum Offenbarungsträger
und zum Volk der Geschichte. Erwiesen ist, dass der theologische
Antijudaismus nicht mehr die notwendige Voraussetzung wissenschaftlicher
theologischer Arbeit am Neuen Testament sein muss, um an dem
Wahrheitszeugnis der Bibel und der Rechtgläubigkeit der Kirche festzuhalten.

252



ANMERKUNGEN

1. Siehe hierzu Leonore Siegele-Wenschkewitz, Neutestamentliche Wissenschaft vor
der Judenfrage, Theologische Existenz heute Nr. 208; München 1980.

2. Siegele-Wenschkewitz, a.a.O., S. 7 u. S. 8 Anm. 4.

3. Klappert / Starck, Umkehr und Erneuerung, 1980.

4. Siehe Erlanger Gutachten.

5. Siehe hierzu Gerhard Kittels Mitarbeit am «Reichsinstitut für Geschichte des Neuen
Deutschlands», begründet von Walter Frank. Und Walter Grundmann; Institut für
Erforschung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche
Leben, Eisenach, 1939. Dazu auch H. Prolingheuer, Entjudung von Kirche und
Theologie, 1986 (im Erscheinen begriffen).

6. Siegele-Wenschkewitz, a.a.O. S. 10-12.

7. Siehe hierzu erster Entwurf des Betheler Bekenntnisses, Abschnitt VI,6 vom Heiligen

Geist und der Kirche, Unterabschnitt 6 die Kirche und die Juden. Der
interessierende Text des ersten Entwurfes von Bonhoeffer, Vischer und Hans Fischer
lautet: «Die aus der Heidenwelt stammenden Christen müssen eher sich selbst der
Verfolgung aussetzen als die durch Wort und Sakrament gestiftete kirchliche
Bruderschaft mit dem Judenchristen freiwillig oder gezwungen auch nur in einer einzigen

Beziehung preiszugeben» (Zeilen 44-45) Dazu Schlatters Randbemerkung:
«Hier erscheint plötzlich die christliche Bruderschaft. Die Gemeinschaft mit den
Volksgenossen ist in dieser Stunde wichtiger als die Gemeinschaft mit den
Judenchristen». Bethel-Archiv, Bielefeld.

8. Adolf Schlatter, Wird der Jude über uns siegen? Ein Wort für die Weihnachtszeit,
Velbert 1935.

9. Adolf Schlatter, a.a.O., S. 18.

10. Adolf Schlatter, a.a.O., S. 4.

11. Adolf Schlatter, a.a.O., S. 12.

12. Adolf Schlatter, a.a.O., S. 3.

13. Siegele-Wenschkewitz, a.a.O., S. 87.

14. Siegele-Wenschkewitz, a.a.O., S. 44-50.

15. Siegele-Wenschkewitz, a.a.O., S. 91.

16. Siegele-Wenschkewitz, a.a.O., S. 97 + 98.

17. Siegele-Wenschkewitz, a.a.O., S. 85-111.

18. Gerhard Kittel, Die Judenfrage, 1933, S. 56.

19. Gerhard Kittel, Die Entstehung des Judentums und die Entstehung der Judenfrage;
in: Forschung zur Judenfrage I, Hamburg 1933, S. 43-63.

20. Junge Kirche, 1939, Heft 8, S. 328-332.

21. Siegele-Wenschkewitz, a.a.O., S. 36 + 70 + 85.

22. Siegele-Wenschkewitz, a.a.O., S. 74 + 80.

253



23. Gerhard Kittel, Jesus und die Juden; in: Theologische Bücherei 33, 1966, S. 197-203.

24. Ernst Lohmeyer an Martin Buber in: Martin Buber, Briefwechsel aus sieben Jahr¬

zehnten, Brief 450.

25. Gerhard Kittel, Die Entstehung des Judentums und die Entstehung der Judenfrage;
in: Forschung zur Judenfrage I, 1937, S. 43.

26. Gerhard Kittel, a.a.O., S. 52 + 53.

27. Gerhard Kittel, a.a.O., S. 60.

27a Gerhard Kittel, Die Judenfrage, 1933. Gerhard Kittel, Die Entstehung des Juden¬
tums und die Entstehung der Judenfrage; in: Forschung zur Judenfrage I Hamburg
1937, S. 43-63. Leonore Siegele-Wenschkewitz, Neutestamentliche Wissenschaft vor
der Judenfrage, München, 1980.

28. Hartwig Thyen, Rudolf Bultmann als Historiker und Theologe, in: Rudolf Bult¬

mann 100 Jahre, hg. von Hartwig Thyen, Siegfried Vierzig, Dorothea Solle und
Rainer Schumann, 1984, S. 11-31.

29. Rudolf Bultmann, Weissagung und Erfüllung, in: Rudolf Bultmann, Glauben und
Verstehen II, 1952, S. 184.

30. Rudolf Bultmann, Glauben und Verstehen I, S. 333.

31. Siehe hierzu den Einspruch der Neutestamentier aus der Marburger Schule Erich
Grässer und Günther Klein gegen den Synodalbeschluss der Rheinischen Landessynode

zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden vom 10.1.1980 in
Bad Neuenahr.

32. Stephane Mosès, System und Offenbarung, die Philosophie Franz Rosenzweigs,
1985, S. 179+ 180.

254


	Christlicher Glaube als "unüberbrückbarer religiöser Gegensatz zum Judentum?" : Neutestamentliche Wissenschaft im Dritten Reich

