Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Die Auferstehung Jesu : Mitte und Kriterium christlichen Glaubens
Autor: Kessler, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961140

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Auferstehung Jesu |
Mitte und Kriterium christlichen Glaubens”

von Hans Kessler

Einleitung

Die Frage nach der Auferstehung Jesu stellt in gewisser Weise die
Schliisselfrage des christlichen Glaubens dar. In dieser Frage fallen, auch
wenn dies dem durchschnittlichen Christen kaum noch bewusst ist, Ent-
scheidungen fiir fast alle anderen Fragen des Glaubens.

Schon rein historisch gesehen bildete nach Karfreitag die Uberzeu-
gung von der Auferweckung Jesu die eigentliche Initialziindung fiir die
Entstehung des Christentums. Ohne sie gidbe es kein Christusbekenntnis,
keine Kirche, kein Neues Testament.

Mehr noch und ganz prinzipiell: Die Auferstehung Jesu bildet — im
Zusammenhang mit seinem Wirken und Sterben — den Angelpunkt und
Nerv des christlichen Glaubens. Paulus geht soweit, dass er sagt: «Ist
Christus nicht auferweckt worden, so ist unsere Predigt leer und euer
Glaube sinnlos», dann «seid ihr noch in euren Siinden» (gibt es also keine
Vergebung), und «die Entschlafenen sind verloren» (1 Kor 15,14.17f);
dann aber sind wir Christen «wie die iibrigen, die keine Hoffnung haben»
(1 Thess 4,13), ja «bemitleidenswerter als alle andern Menschen», weil wir
auf ein Nichts gebaut haben (1 Kor 15,19). Paulus behauptet nicht mehr
und nicht weniger, als dass der gesamte christliche Glaube hinfillig wird,
wenn der eine Satz: «Jesus, der Gekreuzigte, ist von den Toten aufer-
weckt», keine Geltung hat oder vezichtbar sein soll.

Karl Barth hat darum einmal gesagt: «Wenn es ein christlich-theolo-
gisches Axiom gibt, so ist es dieses: Jesus Christus ist auferstanden, er ist
wahrhaftig auferstanden!» Und lebt!? Entsprechend hat Karl Rahner Jesu
Auferstehung als «das zentrale Thema des Glaubens» bezeichnet: Alles,

Prof. Dr. Hans Kessler ist Professor fiir Systematische Theologie (Dogmatik und Fun-
damentaltheologie) an der WBE Katholische Theologie des Fachbereichs Religionswis-
senschaften der Universitdt Frankfurt und Verfasser der Biicher «Die theologische
Bedeutung des Todes Jesu» (Diisseldorf 1970,21971), «Erlosung als Befreiung» (Diissel-
dorf 1972), «Sucht den Lebenden nicht bei den Toten» (Diisseldorf 1985, siche Anm. 1).
Adresse: Sodener Weg 43, D-6232 Bad Soden 3.

211



was in der Geschichte noch ausstehe, sei nur die Durchfiihrung und
Enthiillung des in der Auferstehung Jesu schon Geschehen3®. Wahrlich
starke Behauptungen!

Nun gibt es aber gerade mit diesem Zentrum und Nerv der christli-
chen Botschaft ganz erhebliche Schwierigkeiten. Dies gewiss nicht erst
heute (wie etwa die Areopagrede Apg 17 bezeugt), und doch seit dem
ausgehenden 18. Jahrhundert in verstarktem Masse, aus Grinden denen
ich hier jetzt nicht nachgehen kann*. -Heute wird die Aussage «Jesus ist
auferstanden von den Toten» unter Christen zwar normalerweise nicht
direkt geleugnet, aber sie wird verschieden interpretiert: von den einen auf
den eigenen Erfahrungshorizont hin subjektivistisch-symbolisch umge-
deutet (als heisse Ostern nur Auferstehung der Lebenspraxis Jesu unter
uns), von den andern objektivistisch-dinglich bloss behauptet (als hange
alles am feststellbaren leeren Grab und an materiell-handgreiflichen «Er-
scheinungen», von den dritten neuerdings eher gleichglltig betrachtet
(weil die behauptete Auferstehung jenes Jesus fiir das aktuelle Interesse an
Mystik und Ganzheitlichkeit eh’ nichts zu bringen scheint).

Grund genug, dariber nachzudenken, was mit dem Bekenntnis zur
Auferstehung Jesu von den Toten gemeint ist. Wie ldsst sich seine Wahr-
heit verstehen? Und wie verdndert sie die Menschen? Was meint ein Pau-
lus, wenn er von der Erfahrung der Kraft der Auferstehung Jesu in der
Gemeinschaft mit seinen Leiden spricht (Phil 3.10)? Was heisst es, jedem
Menschen und jeder Kreatur zu bedeuten, dass Gott Jesus von den Toten
erweckt hat? Was heisst es, mit Jesus hier und jetzt als einer lebendigen,
uns real angehenden Wirklichkeit zu rechnen? Merkt ein Zeitgenosse an
uns und unseren Gemeinden etwas davon, dass Jesus Christus lebt?

Die landldufige Sicht von Ostern ist von einer christologischen Eng-
fiihrung beherrscht. Man fragt vor allem, was mit Jesus passiert ist. Doch
heisst von der Auferstehung Jesu reden gar nicht zuerst von Jesus, son-
dern von Gott reden — und ihm die Ehre geben. Die Auferstehung Jesu ist
primér theologisch und theo-dramatisch zu begreifen: als das eschatologi-
sche, alles entscheidende Handeln Gottes. — Ich gehe deshalb im folgen-
den in drei grossen Teilen vor (einem theologischen, einem christologi-
schen und einem pneumatologischen):

1. Teil: Die Auferweckung Jesu als Gottes liber die Welt entscheidende
Tat.

2. Teil: Der auferweckte Gekreuzigte als Mitte des christlichen Glaubens.

3. Teil: Der Geist des Auferweckten als Kraft zu Osterlicher Lebenspraxis
und Hoffnung.

212



1. Teil: Die Auferweckung Jesu als das iiber die Welt
entscheidende Handeln Gottes

/

1. Zum neutestamentlichen Befund

Zwischen der Gottes-Botschaft Jesu und dem Osterglauben besteht
ein innerer Zusammenhang. Nur aus diesem Zusammenhang heraus kann
der Osterglaube richtig verstanden werden.

Nun waren sowohl das Wirken des irdischen Jesus als auch die urge-
meindliche Osterverkiindigung theozentrisch ausgerichtet. Jesus hatte
nicht sich selbst zum Inhalt seiner Verkiindigung gemacht, sondern von
sich weg auf Gott verwiesen («Gottes Herrschaft ist zu euch gelangt», und
zwar so, dass die Zuwendung seiner Giite allen gilt); nur indirekt hatte
Jesus dabei sich selbst als den entscheidenden Bringer der Gottesherr-
schaft mitthematisiert. Auch die frithesten Osteraussagen machen primar
eine neue Aussage liber Gort («Gott hat Jesus von den Toten auferweckt»,
Gott hat hier gehandelt, und zwar eschatologisch-entscheidend); und wie-
der wird nur indirekt von der Besonderheit Jesu gesprochen. Ich will das
kurz erldutern:

Das élteste literarisch greifbare Zeugnis von der Auferstehung Jesu -
viel dlter als alle Grabes- und Erscheinungserzahlungen, dlter auch als das
alte Glaubensbekenntnis 1 Kor 15,3-5.6.f. — ist diese eingliedrige Aufer-
weckungsformel («Gott hat Jesus von den Toten auferweckt»). Sie geht bis
in die Anfinge der Jerusalemer Urgemeinde zurtick, und sie halt sich in
den neutestamentlichen Schriften durch, von der Friih- bis zur Spatzeit?.
Diese Auferweckungsformel begegnet entweder als Aussagesatz («Gott
hat Jesus aus den Toten auferweckt») oder — und vielleicht urspriinglich -
als Gottespradikation («Gott, der Jesus aus den Toten auferweckt hat»).
Moglicherweise ist als die dlteste Rede von der Auferstehung Jesu Gotzes-
lob gewesen: «Gepriesen sei der Gott, der Jesus aus den Toten erweckt
hat.» Vielleicht war das die lobpreisende Antwort der Jiinger auf die
Osteroffenbarung.

Diese Auferweckungsformel spricht von einem einmaligen Handeln
Gottes in der Vergangenheit, einem Handeln am toten Jesus, von dem
noch ohne jede christologische Titulatur und Bedeutungsangabe gespro-
chen wird. Ahnlich wie in alttestamentlich-jiidischen Gebets-und Be-
kenntnistexten Gott als der gepriesen wird, «der Himmel und Erde ge-
macht hat» (z.B. Ps 115, 15; Jes 45,7; Dan 9,15; Weish 9,1), als der, «der
euch (Israel) aus Agypten herausgefiihrt (also vor dem drohenden Tod

213



gerettet) hat» (z.B. Ex 16,6; 6,7, Hos 13,4), und also der, «der du die
Toten auferweckst» (Achtzehnbittengebet 2; vgl. Rom 4,17.24; 2 Kor 1,9),
— so wird hier derselbe Gott als der gepriesen, der — ganz unerwartet und
singuldr - den gekreuzigten und begrabenen Jesus aus dem bereits einge-
tretenen Tode gerettet hatS. Scharfer noch: ithn aus dem Fluchtod gerettet
hat. Denn die Stelle Dtn 21,23b («verflucht ist, der am Holze hdngt»)
wurde damals — wie wir aus Qumrantexten wissen — bereits auf die
Hinrichtungsart der Kreuzigung bezogen. Der Gekreuzigte galt demnach
als von Gott verflucht und verloren. Und nun wird behauptet: Durch die
Tat der Auferweckung hat Gott den durch den Fluchtod am Kreuz (vgl.
Dtn 21,23b) anscheinend widerlegten und der Verlorenheit tibergebenen
Jesus definitiv bestatigt und sich so mit dem anstossigen Gottesbild Jesu
identifiziert. Jesu Gottesbild: Gott wird Herr, indem er — tiber alle Grenz-
zichungen zwischen Gerechten und Siindern hinweg — uneingeschrinkt
allen Verlorenen seine Gnade und Annahme anbietet; Gott nimmt gerade
diejenigen, die nichts mehr zu erwarten haben als den Tod, in unfasslicher
Giite an. Wenn nun Gott durch die Auferweckung sich mit diesem von
Jesus behaupteten Gott identifiziert, dann erweist er sich in der Tat als
der Gott, der die Verlorenen wirklich annimmt, festhilt und rettet.

Die uralte Auferweckungsformel macht also primér und grundlegend
eine neue Aussage liber Gott. Sie hélt darin die neue Gotteserfahrung fest,
die die Jiinger zu Ostern gemacht haben: die 6sterliche Grunderfahrung,
dass Gott an Jesus sich definitiv offenbart als der Retter der Verlorenen
und als der uns Zugewandte, rettend auf uns Zukommende. Ostern ist die
Wende der Weltzeit: die Herrschaft der Gilite Gottes bricht unumstosslich
an. Das neue Leben aus der Ndhe und Giite Gottes ist nun moglich, und
es greift — trotz allerTriumphe des Todes und seiner Handlager — um sich.

2. Systematische Entfaltung

Lassen Sie uns das Gesagte systematisch etwas genauer bedenken,
und zwar in zwei Hinsichten: Die Auferweckung Jesu ist exklusive Tat
Gottes, und sie ist die eschatologische Tat Gottes.

a) Auferweckung als exklusive Tat Gottes am toten Jesus: Erweis der
Gottlichkeit und Lebenswirklichkeit Gottes

Es ist vollig sinnlos, von Auferweckung zu reden, ohne Gott anzuer-
kennen, und zwar genauer: einen Gott, der gegeniiber der Welt und ihren

214



Moglichkeiten absolut frei und handlungsmachtig ist. Ohne einen solchen
Gott gibt es keine Auferstehung der Toten. Wenn Gott aber Gott ist,
dann kann seine Macht auch durch den Tod nicht begrenzt sein. Im Alten
Testament und Judentum ergab sich deshalb — nach fast 1000 Jahren
Abstinenz von allen Jenseitserwartungen — die Hoffnung fir die Toten
schliesslich als eine innere Konsequenz und Explikation des Glaubens an
Jahwe, an seine unbegrenzte Schopfermacht, Lebensfreundlichkeit und
Gerechtigkeitsliebe, seine unzerstorbare Treue zu seinen Geschopfen und
zu denen, die thm vertrauen’. Jahwe-Gott ist derjenige, der die Toten
belebit.

Nun setzt aber eine Auferweckung der Toten den Tod der kreatiirli-
chen Subjekte voraus, das Ende ihrer und aller weltlichen Moglichkeiten.
Auferstehung der Toten kann daher nur ein streng von aussen kommen-
des, exklusives Handeln Gottes am Toten sein, ohne Beteiligung eines
menschlichen Akteurs. Und eben das irritiert den neuzeitlichen Biirger:
dass etwas an und mit thm geschehen soll, was nicht er (und sei’s durch
sein Karma) selbst programmiert und unter Kontrolle hat. Auch manche
Christen akzeptieren deshalb heutzutage noch eher ein ‘Handeln Gottes
durch uns (bei dem wir die Akteure bleiben und die Mitverfiigung behal-
ten) als ein Handeln Gottes an uns als Toten (wo wir alle Verfligung aus
der Hand geben und einem andern tiberlassen miissen). Sie finden sich
lieber mit dem eigenen sicheren Ende ab als mit dem Unabsehbaren, das
man nicht im Griff hat.

Auferweckung der Toten — wenn es denn so etwas geben soll — kann
nur sein Gottes Machttat allein. Ein radikaler Neuanfang (vergleichbar
nur der Schopfung aus nichts) und doch kein absoluter Neuanfang (also
doch keine Schopfung aus nichts). Denn Gott fingt da nicht vollig neu
an, schafft keine Ersatzleute oder Doppelginger. Vielmehr steht er zu
seinen Geschopfen: In seinem Auferweckungshandeln greift er auf die
Toten (die zu reinen «Objekten» gewordenen Subjekte) zuriick um sie
radikal neu zu schaffen. Und zwar so, dass er die irdisch (und sei’s noch
so fragmentarisch) gelebte Gemeinschaft mit Gott und die gelebte Agape
(Solidaritat) gegeniiber Menschen und Geschopfen zu einer alles tibertref-
fenden Vollendung fiihrt: in der erfiillenden Gemeinschaft der Menschen
mit Gott und untereinander, ja mit der ganzen Schopfung.

Dies alles gilt auch fiir die Auferstehung Jesu. Sie ist die Machttat
Gottes allein. Der deutsche Ausdruck «Auferstehung», der eine Eigenak-
tivitat des Menschen insinuiert, darf uns nicht irreleiten. Fir die biblische
Sprache sind auferwecktwerden und auferstehen seit Jes 26,19 synonym:
weil Gott sie auferweckt, stehen die Toten auf. Das Neue Testament sagt
deshalb von der Auferstehung Jesu: Gott der Vater hat ihn auferweckt,

215



und zwar durch seine Wirkkraft, seinen Geist (Gal 1,1; Rom 6,4; 1,4;
8,11; 2 Kor 13,4; 1 Petr 3,18); Gott hat an ihm die «iiberschwengliche
Grosse seiner Macht, die Energie der Kraft seiner Stirke wirksam werden
lassen» (Eph 1, 19f; vgl. Kol 2,12). Von einer Selbstauferstehung Jesu
weiss das Neue Testament hingegen nichts. Die Auferstehung ist nicht die
Tat Jesu, sondern die reine, freie Gnadentat des Vaters durch den Geist
am Sohn, der hier gerade nicht aktiv ist, sondern als der bis zum Tod
Gehorsame reiner Gegenstand und Empfianger der Gnade Gottes (vgl.
Phil 2,9; Hebr 5,7f).

Man muss Sterben und Tod unterscheiden. Sein Sterben hat Jesus
innerlich positiv fiillen konnen mit vertrauender Hingabe an Gott und mit
Dienst fiir die Menschen. Er liess sich in den unbegreiflichen, ihn anschei-
nend verlassenden Gott hinein los und starb in ihn hinein. Den Tod aber
hat nicht Jesus, der Sohn, liberwunden, sondern Gotf hat ihn im Tode
festgehalten und ihn in seine endgiiltige Lebensgemeinschaft aufgenom-
men. Der Gott, der in Jesus sichtbar geworden ist, lidsst sich den ihm
vertrauenden, mit ihm (ob hypostatisch oder gnadenhaft) verbundenen
Menschen nicht durch den Tod aus der Gottesgemeinschaft reissen.

Die Auferweckung Jesu ist Ausdruck der Gottlichkeit und Lebens-
wirklichkeit Gottes. In ihr erweist er sich als der Herr tiber Leben und
Tod. Der Gott Jesu und des Osterglaubens ist daher nicht einfach nur der
unbedingte Grund der bedingten Welt und dessen, was in der Welt «drin»
ist und aus ihr entwickelt werden kann. Gott bewirkt, was nicht «drin» ist.
Er ist — wie der franzoésich-jidische Philosoph Emmanuel Levinas betont
— der exterritorial Andere jenseits unserer Totalitit, imstande, in unsere
Systeme verwandelnd, Neues schaffend einzubrechen®. «Gott», sagte
F.W.J. Schelling in seiner Philosophie der Offenbarung, «was man wirk-
lich Gott nennt, ist nur der, welcher Urheber seyn, der etwas anfangen
kann®» — auch noch mit Gewesenem, mit Totem. Nur derjenige, der den
Wahrhaft revolutiondren «Tigersprung ins Vergangene» (Walter Benja-
min) schafft, verdient den Namen Gott. Auferstehung ist deshalb alles
andere als ein verzichtbarer «Zusatzmythos», auf den zu verzichten der
Systemtheoretiker Niklas Luhmann den Theologen rat. Mit ihr steht der
biblisch-christliche Gottesglaube als ganzer auf dem Spiel (vgl. 1 Kor
15,34b; Mk 12,24).

Dies gilt nun freilich in einem noch viel tieferen Sinn. Wir sprachen
schon vom inneren Zusammenhang zwischen Jesu Gottesbotschaft und
dem Osterglauben. Er muss noch etwas verdeutlicht werden.

b) Die Auferweckung Jesu als eschatologische Selbstdefinition und
Selbstzusage Gottes an die Welt

216



Zu Ostern — so sagten wir — identifiziert sich Gott mit dem Gott, fiir
den Jesus mit seinem Leben-und Sterben eingetreten war, mit dem Gott,
der die Verlorenen annimt und rettet. Indem er Jesus auferweckt, erweist
und definiert er sich als der Gott, der die Verlorenen tatsdchlich annimmt
und rettet. Er bestimmt sich der Welt gegentiber als derjenige, der seinen
Herrschaftsanspruch auf diese Erde und ihre Bewohner nicht aufgegeben,
sondern zu realisieren begonnen hat. Er gibt das Pfand dafiir, dass er in
der Tat aus Knechtschaft und Ungerechtigkeit befreit (Ex 3ff; Ps 12,6),
die Armen und Geringen nicht fiir immer vergisst (Ps 9,19), sondern sich
mit ihnen identifiziert (Mt 25, 31-45), sie aus Staub, Kot und Tod aufrich-
tet (1 Sam 2,8) und ithnen Teilhabe am Reich Gottes verschafft (Ps 22,27
ff; Lk 6,20 par).

Dass aber Gott sich uns gegeniiber endgiiltig als dieser Gott Jesu
erwies und festlegte, das war nur méglich durch eine eschatologische, d.h.
end-giiltige Tat. Eine blosse Bekundung der Legitimitit des irdischen und
nun toten Jesus («der hatte recht») oder eine blosse Ansage seiner zukiinf-
tigen Rehabilitierung geniigten dazu nicht. Warum nicht?

Nun, Jesu Hinrichtung stellte die ganz grundsitzliche Frage, ob Jesu
(existentiell und praktisch verbiirgte) Behauptung, Gott sei die verge-
bende und rettende Wirklichkeit fiir die Verlorenen und sei ihnen als
solche nahe, nicht durch Jesu eigene Gottverlassenheit, Vernichtung und
Verlorenheit radikal widerlegt sei. Diese durch den Tod Jesu gestellte
radikale Frage nach Gott und Gottes rettender Néihe ist fiir uns unent-
scheidbar. Wenn es auf sie eine Antwort gibt, so konnte nur Gott selbst
sie geben, und zwar durch seine eigene Tat.

Wir miissen die Uberlegung sogar noch verschiirfen. Jesus hatte ja
den Herrschaftsantritt und die Gegenwart des unbedingt liebenden Gottes
an sein personliches Auftreten geknlipft (z.B. Lk 11,20par); er war selber
der qualifizierte Repriasentant der erbarmenden Niahe Gottes. Gottes
Sache in der Welt scheint so an Jesus gebunden, dass sie mit ihm steht
und fillt. Wenn nun aber dieser Jesus, an dem die gnidige Nidhe Gottes
bei den Verlorenen solchermassen geschichtlich hiangt, selber verloren ist,
dann ist Gottes qualifizierte Prisenz in dieser Welt durch die Vernichtung
Jesu mit zunichte geworden. Es ging dann darum, ob Gott iiberhaupt
noch so wie einst im irdischen und sterbend sich hingebenden Jesus in der
ihm gegeniiber mehr oder weniger verschlossenen Welt und fiir sie dasein
konnte. War das anders moglich als durch die Auferweckung und neue
«Prisentierung» Jesu? War es nicht von Gott her, wie Apg 2,24 sagt, eine
Unmoglichkeit, dass Jesus im Tode blieb? Die Rettung und Bewahrung
der Menschheit Jesu ist — das wollte ich andeuten — nach neutestamentli-
cher Sicht von grundlegender Bedeutung fiir Gottes eigenes rettendes,

217



vergebendes Verhiltnis zur Welt: weil diese Menschheit Jesu ganz fir
Gott und fiir uns gedffnet war und so die Briicke Gottes zu uns hin war
und bleibt.

So wird vielleicht ein Stiick weit verstandlich, warum die Auferwek-
kungstat an Jesus das tiber die Welt und ihr Schicksal am Ende entschei-
dende Handeln Gottes darstellt. Nicht irgendein Wunder, das sich jenseits
der sich gleichbleibenden Welt ereignet hitte, stellt die Auferweckung
Jesu dar, vielmehr bildet sie den irreversiblen Durchbruch der erlésenden
und befreienden Selbstzuwendung Gottes zur sonst verlorenen Welt:
«Wir’ er nicht erstanden, so wir’ die Welt vergangen», singen wir im
Osterlied. Ostern ist Angebot und Einladung, uns von dieser Bewegung
der Giite Gottes erfassen und verwandeln zu lassen.

So aber tritt zu Ostern erst definitiv hervor, wer Gott 1st. Vorher war
das flir uns noch gar nicht endgiiltig entschieden. An Jesus und seiner
Auferweckung haben wir deshalb zu lernen, dass Gott nicht jene Abstrak-
tion des Jenseitigen ist, mit dem wir im konkreten Alltagsgeschaft nicht zu
rechnen haben; nicht jener leere, unendliche Horizont, der uns nicht nahe
und in die Quere kommen kann. Vielmehr die unendlich aufgespannte
Weite und Dynamik trinitarischen Lebens der Liebe, in dem wir immer
schon vorkommen, auch wenn wir uns dagegen sperren. Wir haben zu
lernen, dass dieser Gott uns nicht fern ist, sondern liberraschend nahe,
auch und gerade dort, wo wir thn am wenigsten erwarten: in Leiden und
Kreuz und wo er aus unseren Systemen herausgedriangt scheint. Nicht um
Leiden und Kreuze zu rechtfertigen, ist er in ihnen, sondern um im eige-
nen Aus-Leiden ihre Kraft zu brechen und sie zu tiberwinden. Von Ostern
haben wir zu lernen, dass wir von dem Gott, der Jesus auferweckt hat,
mehr zu erwarten haben als in unseren Systemen «drin» ist, und dies nicht
erst im Tod (da auch!), sondern schon in diesem Leben. Das bringt Unru-
he in dieses Leben, wir miissen und diirfen in unserm konkreten Alltag
mit dem auf uns zukommenden Gott rechnen. An die Auferweckung Jesu
glauben heisst also zuerst: darauf setzen, dass der — uns und jedem (auch
dem storenden Andern) zugetane — Gott Jesu keine Illusion ist, sondern
die Realitdt, und daraufhin Gott loben und anders leben.

218



2. Teil: Der Auferweckte Gekreuzigte als Mitte des christlichen Glaubens

1. Nochmals zum neutestamentlichen Befund

Wir sahen: die uralte Auferweckungsformel macht primar und
grundlegend eine neue Aussage Uber Gott. Nun miussen wir hinzufiigen:
In zweiter Linie und indirekt enthélt sie auch eine christologische Erfah-
rung und Aussage: Gott hat Jesus erweckt. Gott hat sich zu ihm bekannt,
ihn in seinem Anspruch (der Bringer der Gottesndhe zu sein) bestitigt.
Jesus ist also wirklich der Bringer der Gottesndhe (gewesen), in ihm hat
Gott endgiiltig gesprochen und gehandelt.

Aber mehr noch: Von Anfang an wird die Auferweckung Jesu nicht
nur als rickwirkende Bestdtigung des irdischen Jesus verstanden, sondern
zugleich als Erhohung Jesu zu Gott und als endgiiltige Einsetzung in die
bleibende Funktion des Heilsmittlers (die er ja schon fiir sein Erdenwir-
ken beansprucht hatte). Das ldsst sich z.B. dem ganz frithen aramaéisch-
urgemeindlichen Ruf Maranatha (=«unser Herr, komm!» 1 Kor 16,22;
Did 10,6; griech. Wiedergabe Apk 22,20) entnehmen. Denn dieser Ruf
erfleht zwar das baldige rettende Kommen Jesu, aber: er will doch schon
jetzt gehért werden, setzt also Jesu Erhohung zum Herrn jetzt schon
voraus.

Damit passiert etwas vom jidischen Standpunkt aus Unerhortes:
Dort wird nur Gott, nie der Messias angerufen. Hier aber wird der
Mensch Jesus an die Seite Gottes gertickt als eine Grosse, die fiir uns von
ganz einmaliger, geradezu gottlicher Bedeutung ist. Er wird angerufen,
auf seinen Namen wird getauft — und dies von Menschen, die wissen, was
«der Name» und was das Sch®ma® bedeutet. Etwas Ungeheuerliches! Wie
konnte es dazu kommen? Wie kamen jidische Menschen ums Jahr 30 in
der Jerusalemer Urgemeinde dazu, so etwas fiir sie Unerhortes anzuneh-
men und darauf alles zu bauen? Und zwar einmiitig, ohne Diskussion und
Meinungsverschiedenheiten! Was veranlasste, ja notigte sie dazu?

Die Antwort steckt in jenem ophthe («er erschien dem Kephas, den
12, iiber 500, dem Jakobus usw.) drin (1 Kor 15,5.6f; Lk 24,34; vgl. Apg).
Da wird behauptet, bestimmten Personen sei ein Geschehen widerfahren
(ndmlich die Begegnung des Gekreuzigten als in neuer Weise Lebendigen
und Gegenwartigen), und das habe ihren Glauben an die Auferstehung
Jesu ausgeldst und sie veridndert. |

Diese friihen Erscheinungsaussagen (nicht erst spitere Erschei-
nungserzahlungen) sind der zwar nachtrégliche, aber doch frithe Versuch

219



der Junger, wirklich Erlebtes zum Ausdruck zu bringen, nidmlich ihre
urspringliche Oste:erfahrung. Was wird hier zum Ausdruck gebracht?

Dazu muss man wissen, das hinter dem Ophthe (er erschien) nicht
hellenistische Epiphanievorstellungen vom Erscheinen entriickter Heroen
stehen, sondern die alttestamentliche Gotteserscheinungsformel (z.B. Gen
12,7: «Da erschien Jahwe dem Abraham»; wayera® %el; LXX: 6phthéto).
Im griechischen AT (LXX) geht es dabei nicht um prophetische oder
apokalyptische Visionen (die werden immer anders ausgedriickt; nie wird
von einem Propheten gesagt: ophthe kyrios auto), sondern es geht um die
sich manifestierende besondere Heilsgegenwart Gottes, zunidchst in der
Viterzeit (von Abraham bis zu Salomos Verfehlungen) und dann wieder
in der Endzeit; in der Endzeit wird Gott seine Heilsgegenwart neu manife-
stieren.

Wenn daher in den alten Aussagen 1 Kor 15,5.6f die Begegnung des
lebendigen Gekreuzigten durch «er erschien dem...» als solche Gotteser-
scheinung ausgedriickt wird, so wird sie damit nicht als irgendein Offen-
barungswiderfahrnis unter vielen charakterisiert, sondern es geht um et-
was viel Grundlegenderes: um die endzeitliche Heilszuwendung Gottes,ge-
nauer: um Jesu ereignishaftes (abschlossener Aorist!) Hervortreten aus
der Lebens- und Gegenwartsmacht Gottes heraus — und darin um die
endzeitliche Heilszuwendung Gottes durch ihn.

Das impliziert aber: Jesus ist erhoht zu Gott, hat Anteil an Gottes
eigener Gegenwarts- und Aktionsmacht und kann sich aus dieser heraus —
wie der unsichtbare Jahwe selber — gegenwartig setzen («erscheinen»), den
Jiingern begegnen.

Die urspriingliche Ostererfahrung beinhaltet demnach nicht nur die
Erkenntnis, dass Jesus gerettet und bestdtigt ist, dass also in seinem Leben
und Sterben Gott gehandelt hat zu unserem Heil, sondern viel urspriing-
licher noch die unmittelbare Einsicht, dass er jetzt in ganz einzigartiger
Weise zu Gott erhoht ist: so ndmlich, dass er in dusserster Gottunmittel-
barkeit ist und Anteil hat an Gottes eigener Geistes- und Wirkmacht.

Die urspringliche Ostererfahrung enthielt also zentral die Erfahrung
seiner neuen Prdsenz: er ist lebendig und heilvoll gegenwartig, also (das
ergibt sich unmittelbar und nicht erst in nachtraglicher Schlussfolgerung
daraus) ist er gerettet / auferweckt / erhoht, und also ist er bestitigt. Das
ist sozusagen die innere Evidenzfolge und Logik dieser Erfahrung.

Das aber wurde nicht nur in den Ostererfahrungen des Anfangs
erfahren, das erfuhr man in anderer Weise auch spater in den Gemeinden,
wo bis heute die Gegenwart und das gegenwairtige Wirken des erhohten

220



Herrn durch sichtbare Zeichen und zeichenhafte Existenzen erfahren
wird.

Ich hoffe angedeutet zu haben, dass die osterliche Erfahrung ausser-
ordentlich inhaltsreich gewesen sein muss und auch heute ist. Die einzel-
nen Aspekte dieses reichen, komplexen Inhaltes kann man nun, um ihn zu
erschliessen, systematisch entfalten. Das NT tut das schon, das Credo
tut’s, die Theologie muss es tun.

2. Systematische Entfaltung

Ich will das nur ganz kurz andeuten. Man kann dabei zwei verschie-
dene Wege wihlen. Man kann der angedeuteten inneren Evidenzfolge
entsprechend so voranschreiten: der Gekreuzigte begegnet von Gott her
neu als der lebendig Gegenwirtige, d.h. er ist bei Gott, also auferweckt
und erhoht, also in seinem irdischen Werk bestétigt. Oder man kann
umgekehrt vorgehen und ansetzen bei dem Aspekt, der heute vielen noch
am ehesten zuginglich scheint: Auferweckung heisst:

a) Bestiatigung von Jesu Botschaft, Wirken und Sterben. Dann muss man
freilich zeigen, dass es

b) mit Jesu Botschaft oder Sache nach seinem Tod nicht weitergehen kann
ohne ihn selbst; dass ferner Gott, wenn er zu einem Toten ja-sagt, nicht
nur sagt «der hatte recht», sondern ja-sagt auf gottliche, d.h. schopferi-
sche Weise, indem er Jesus personlich vom Tod erweckt (Ostern ist kein
bloss deklarativer, sondern ein kreativer Akt).

c) Jesus personlich von Gott gerettet und bleibend bei Gott aufgehoben —
sozusagen fiir sich privat, von uns abgeschieden, so dass wir mit ihm
hier und jetzt nicht zu tun hitten? Das wire widersinnig, wenn man
bedenkt, dass der irdische Jesus nicht privat fiir sich, sondern von Gott
her ganz fiir Gott und fiir die andern da war. Seine Auferweckung
kann daher nur bedeuten, dass er als solcher (in dieser doppelten Bezie-
hung zu Gott und zu uns) auferweckt ist, also dass er zum einen in die
dusserste Ndhe Gotres und Anteilhabe an Gottes Macht erhoht ist (NT:
eingesetzt zur Rechten Gottes, zum Sohn und Kyrios, dem alle Gewalt
gegeben ist), dass er zum andern endgiiltig zu unserm Herrn, Heilsmitt-
ler und Helfer eingesetzt ist (der fiir uns eintritt beim Vater, dessen
Herrsein Knechtsdienst, verborgenes Nahesein und Dienen an allen ist,
an den wir uns deswegen halten diirfen).

221



Der erhohte Herr ist also nicht untitig (sozusagen im wohlverdienten
privaten Ruhestand), sondern in hochstem Masse aktiv an der Seite
dessen, der nicht schlummert noch schlift, und er ist allen in der Weise
Gottes (im HI.Geist) aufs intensivste zugewandt, um alle in sein neues
Leben hineinzuziehen: einst vollkommen und vorldufig schon jetzt, so
dass sich seine Auferstehung schon jetzt im neuen Lebenswandel seiner
Freunde abbildet, in den bruchstiickhaften und doch so verheissungs-
vollen Aufbriichen unseres Lebens, den kleinen Auferstehungen hier
und heute.

d) Das Neue Testament spricht von dem Erstling der Schépfung und der
Entschlafenen (1 Kor 15,20; Kol 1,18; Apg 26,23). In der auferweckten
Menschheit Jesu ist die Welt schon in ihrem Erstling bei Gott ange-
langt, und so ist im auferweckten Christus der Anfang des Himmels,
der Anfang der Vollendung der ganzen Schopfung gegeben. (Der Herr
ist uns vorangegangen, um uns eine Wohnung zu bereiten).

Himmel im theologischen (nicht kosmologischen) Sinn ist ja das unend-
lich weite, gliickselige Leben des dreieinen Gottes selber. Nicht wo der
Himmel ist, ist Gott, sondern wo Gott ist (und das Geschopf ganz bei
ihm angekommen und so ganz bei sich und den andern ist), da ist der
Himmel.

Das wusste auch die grosse Tradition. Albert der Grosse: «Der Apo-
stel sagt: Christus fuhr auf iiber alle Himmel (Eph 4,10). Aber jenseits
aller Himmel ist kein Ort mehr, es sei denn, man bezeichne ilibertragener-
weise den Himmel der Dreieinigkeit als Ort»!9). Nikolaus von Cues fiihrt
Alberts Gedanken weiter: «Wir sprechen zwar von einem Ort der ewigen
Seligkeit... oberhalb aller Himmel, obschon er als Ort weder wahrnehm-
bar noch beschreibbar... ist. Er (der Himmel, der dreieine Gott selber) ist
sowohl das Zentrum wie die einfassende Peripherie von allem... und
durchdringt / umfasst alles. So sitzt der zu Gott aufgefahrene Christus
(wie Gott selber) nicht gleichsam am Rande des Kosmos, sondern im
Zentrum (Herzen) der Wirklichkeit, da er der Mittelpunkt von allen ist,
als ihr Leben»!!.

3. Teil: Das Geistwirken des Auferstandenen: Osterliche Lebenspraxis
und Hoffnung

Durch den Tod Jesu ist fiir die Jiinger (und fiir uns, die diesseits der
Todesgrenze leben) die unmittelbar sinnliche und empirisch nachpriifbare
Gemeinschaft mit Jesus abgebrochen. Und die eigentiimlich neue Durch-

222



bruchserfahrung des Anfangs in den Ostererscheinungen findet auch bald
ihr Ende: «eine Wolke entzog ihn ihren Blicken», so markiert Lk in Apg
1,9 den Abschluss der Ostererscheinungen. Frage: Gibt es danach keine
Erfahrung mit Jesu mehr, keine unmittelbare Christusbeziehung? Gibt es
nur noch die historisch vermittelte Beziehung zu dem (doch vergangenen)
Jesus — auf dem Weg zuriick durch die Geschichte hindurch, auf dem Weg
historischer Rekonstruktion, die ja doch immer dem Vergangenen ihr
eigenes hermeneutisches Leben einhaucht? Das NT und die Kirche aller
Zeiten bezeugen: Es gibt die Wirklichkeit (und darum auch die Méglich-
keit) — nicht bloss historisch vermittelter — lebendiger Christusbeziehung
heute. Eine Beziehung zum von Gott her gegenwartigen Jesus Christus,
mit dem wir hier und jetzt zu rechnen und zu tun haben.

1. Die Gegenwart und Wirksamkeit des Auferstandenen durch den HI.
Geist — in der Niedrigkeit irdischer Zeichen:

Wir sahen: Die Erhéhung Jesu begriindet eine neue, qualitativ ande-
re, lebendige Gegenwart des erhohten Herrn in der Welt. Zu sagen, Jesus
sei auferstanden und nun bei Gott (dem Vater), d.i. nur die eine Hélfte.
Gerade indem er ganz beim Vater ist, ist er nicht in abstrakter weltferner
Jenseitigkeit, sondern im Zentrum und Herzen aller Wirklichkeit und von
dorther genau da, wo wir sind. Gerade indem er beim Vater ist, ist er
nicht nur beim Vater, sondern ber uns, immer noch die Zugewandtheit
Gottes zu uns. «Siehe ich bin bei euch alle Tage» (Mt 28;20). Er ist dies
durch den Geist, den er — wie Apg 2,32f sagt — nun vollends «vom Vater in
Empfang genommen hat, um ihn auszugiessen» auf die andern Menschen.
Indem er selber ganz von Pneuma (Gottes Lebensatem und Wirkmacht)
durchdrungen ist, so dass Paulus sagen kann, er sei lebensspendendes
Pneuma (1 Kor 15,45), und indem er im Pneuma endgiiltig mit dem Vater
vereint ist, sendet er es aus und gibt sich darin selbst den Menschen. Aus
der Aktions- und Gegenwartsmacht Gottes selbst heraus (und nicht nur
kraft menschlicher Erinnerung und geschichtlicher Wirkung) ist er uns
real prasent.

Die Geistgegenwart des Erhohten ist freilich eine verborgene und sehr
vorldufige Gegenwart. Obgleich wirkliche personale Gegenwart, ist sie
doch noch verhiillt und unvollendet («dein Reich komme», «unser Herr
kommy, rufen wir noch immer) und sie hat so immer auch ein spezifisches
Moment von vorlaufiger Abwesenheit an sich — und von Selbstbeschrian-
kung, die unserer freien Stellungnahme Raum ldsst.

223



Die verborgen-vorldufige personale Gegenwart Jesu Christi vollzieht
sich in irdischen Zeichen, also durchaus in empirischer Greifbarkeit. Aber
diese empirischen Zeichen sind nur im Glauben als Ort seiner Gegenwart
und Wirksamkeit erkennbar (ahnlich wie z.B. die Selbstvergegenwértigung
eines Liebenden durch Brief, Geschenk, Bild usw. nur dem andern Lie-
benden wirklich erkennbar ist). Drei Gruppen von Zeichen sind wichtig,
in denen der erhohte Herr durch seinen Geist seine Prisenz erweist:

a) Grundlegend: Wort und Sakrament. Nur weil Jesus auferstanden, er-
hoht und von Gott her gegenwartig ist, kann er sich im Mahl selber
geben und kann er dort, wo sein Evangelium mitgeteilt wird, selber
prasent sein und uns ansprechen. Wort und Sakrament sind oAnmachti-
ge Zeichen, in die er sich entdussert und in denen er sich, seine Liebe,
gewaltlos darbietet, uns in inserer Freiheit anspricht, uns einladt, uns
bittet (2 Kor 5, 18 ff).

b) Durch Wort und Sakrament schafft er sich in glaubenden Menschen
bis in ihre Leiblichkeit und Sozialitidt hinein Raum, Daseinsraum. Und
so schafft er sich Gemeinde als die bruderlich-schwesterliche Gemein-
schaft derer, die nicht mehr ein nebeneinander von egoistischen Einzel-
nen sein sollen, sondern in seinem Namen versammelt ihm nachzufol-
gen versuchen; und sofern sie das tun, ist er «mitten unter ihnen» (Mt
18,20), ist diese Gemeinschaft sein irdischer Leib, seine zeichenhafte
Daseinsform auf Erden (II. Vatikanum, LG 1; 48,2), seine gebrechliche
und oft zweideutige (keineswegs triumphale) Daseinsform (vgl. 1 Kor
1, 26-29). Er ist bei dieser Gemeinschaft in einer Weise, die fast bis zur
Identitit geht: «Saulus, warum verfolgst du mich? (Apg 9,4f).

Augustinus hat das sehr schon am deuteropaulinischen Bild von Haupt
und Leib erlautert: «Unser Haupt (Christus) ist im Himmel. Und doch
leidet es hienieden. Hienieden hungert Christus, hienieden diirstet er, ist
nackt, fremd, krank, ist im Kerker. Denn was immer sein Leib hier
leidet, das — sagt er — leide auch er. So ist ja auch in unserem Leib das
Haupt oben, wiahrend die Fiisse auf der Erde stehen: und doch, wenn
dir jemand in einem Menschgedringe auf den Fuss tritt, ruft dann
nicht das Haupt: du hast mich getreten?... So ruft auch das Haupt
Christus, das niemand tritt: /ch hungerte, und ihr gabt mir zu essen»!2.

Die umkehrende, am Leiden ihrer armsten Glieder (in aktiver Liebe)
mitleidende Gemeinde (Kirche) ist also nach Augustinus das Zeichen
der Auferstehung Jesu. Sie ist der Ort seiner verborgenen Anwesenheit,
wo man ihm begegnen kann.

c) Aber der von Augustin herangezogene Text Mt 25,31-45 (Bild vom
grossen Weltgericht) geht (3hnlich wie Mk 9,37 par) noch weiter: Der

224



auferstandene und gegenwirtige Herr verbirgt sich in die Geringsten, die
Geplagten und Verdammten dieser Erde (und nicht nur in die geringsten
Glieder der Kirche) hinein; er wartet in ihnen auf uns und unsere Tat der
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit!3. Damit hat keine der beiden Grup-
pen, weder die (Schafe) zur Rechten noch die (Bocke) zur Linken, gerech-
net: dass sie es in den Armen und Geringsten (und in der Solidaritit der
Liebe mit ihnen) mit /am zu tun hatten. In den. Armen und Geringsten in
der Welt ist er real prasent — aber anonym, inkognito, unerkannt. Das
Evangelium deckt uns dies auf, macht es uns kenntlich, — und stort uns
damit gehorig: «Was ihr dem Geringsten nicht getan habt, habt ihr, mir
nicht getan»! H.U. von Balthasar hat frither einmal vom «Sakrament des
Bruders» gesprochen, das «sich im Alltag spendet, nicht im Kirchenraum;
nicht in Gebet und Betrachtung, sondern dort, wo es sich entscheidet, ob
ich im Gebet wirklich Gottes Wort gehdrt habe»!#.

Wenn man diese Aussage auf dem Hintergrund von Mt 25, 31-45 liest,
bleibt keine andere Konsequenz als die von den Befreiungstheologen
gezogene: Der Arme, Geschundene, Verfolgte ist der bevorzugte Ort der-
Gegenwart des erhohten Christus, der privilegierte Zugangsort zu ihm,
sein Inkognito, seine geheime Epiphanie. Es gibt ein Sakrament des Ar-
men'®; dies ist ein Offentliches, d.h. politisches Sakrament. Missachten,
verdriangen, toten wir die Armen in der Welt, so missachten, verdrangen,
vernichten wir die Gegenwart des auferstandenen Herrn in unserm Leben.
Die Armen in der Welt werden deshalb zur Krisis unserer gesamten
christlichen und kirchlichen Existenz. Ohne sie hilft uns — wie Mt 25 zeigt
— auch Wort, Sakrament und Kirche nicht viel; ohne sie konnen wir auf
Dauer nicht bei Chistus und Gott sein.

Der lebendige Christus praesens ist kein ferner, einsamer oder trium-
phaler «himmlischer» Christus. Er will uns und die Welt hineinziehen in
die Bewegung jener sehr konkreten Liebe, die das gottliche Leben aus-
macht. Er will Gottes Herrschaft schon in diese Welt hinein vorwegent-
werfen, und deshalb will er — so zu formulieren ist jetzt angebracht —aufer-
stehen in die Gemeinde, in unser Leben, in die Geschichte hinein. Deswe-
gen wenigstens ganz kurz:

2. Der andauernde dramatische Kampf des neuen Lebens mit den Méch-
ten des Todes und der Zerstorung: '

Blaise Pascal sagt in jener berithmten Meditation tiber die Olbergsze-
ne: nicht nur am Olberg, sondern «bis zum Ende der Welt wird Jesus in

225



Agonie (im Kampf mit dem Tod) sein, nicht schlafen darf man bis da-
hin» 1!

Man kann fragen: Hat denn der Auferstandene den Todeskampf
nicht ein fiir allemal hinter sich? Ja und nein. Gewiss, das dlteste Osterlied
lacht, verspottet den Tod: «Der Tod ist verschlungen im Sieg. Tod, wo ist
dein Sieg, Tod wo ist dein Stachel? Der Stachel des Todes ist ja die
Stinde» (1 Kor 15,54-57). Es gibt nun Vergebung, und es gibt Hoffnung
fiir die Entschlafenen. Die Machte der Siinde und des Todes (der Selbst-
behauptung, Spaltung, Liige, Zerstorung) sind durch die Auferweckung
der sich hingebenden Liebe Jesu in ihrer Universalitit gebrochen. Wir
konnen deshalb der Sklaverei, dem scheinbar unentrinnbaren Bann dieser
Michte entkommen, uns von ihnen absetzen und anders zu leben begin-
nen — in den Fussstapfen Jesu. Er ist der Herr, und sein Geist will «das
Angesicht der Erde erneuern» (Ps 104,30).

- Aber die Herrschaft des Auferstandenen ist nicht unangefochten. Er
hat die Herrschaft seiner Liebe angetreten — gegen alle ihr widerstreiten-
den Michte. Die leisten anhaltenden Widerstand, und er scheint ihnen
immer wieder zu unterliegen. Mit diesen sich immer wieder nochmals
erhebenden Michten, mit dem Tod und seinen Handlangern, d.h. mit
allem, was Leben bedroht oder zerstort, ist der erhohte Gekreuzigte bis
ans Ende der Geschichte in einem dramatischen Kampf (in Agonie, wie
Pascal sagt). Wenigstens die Frage muss man stellen diirfen, ob nicht freie
Marktwirtschaft im Sinne der Gewinnmaximierung um jeden Preis, ob
nicht angebliche Sicherung mit immer gefihrlicheren, alle bedrohenden
Waffen, ob nicht subventionierte, fiir Jahrtausende lebensbedrohliche
Kernenergie, aber auch Selbstverwirklichung ohne Riicksicht auf die an-
dern, ob dies und anderes nicht Todesméchte sind, Gotzen, vor denen wir
uns beugen, die uns und alle zerstéren kénnen und die jetzt schon phy-
sisch, sozial, psychisch verheerend wirken.

Der erhohte Christus ist im Kampf mit den Méchten der Stinde und
des Todes. Und auch die zu Jesus Christus gehoren, sind in diesen drama-
tischen Kampf gestellt. Sie sollen, wie es im NT heisst, immer entschiede-
ner am Werk des Herrn teilnehmen» (1 Kor 15,58), «sich von seinem
Geist treiben lassen», die «Taten der Selbstsucht aufgeben» (Rém 8,13 f)
und «Friichte des Geistes» bringen (Gal 5,22-25). Sie sollen statt mit den
Waffen des Todes wie «Habsucht, Liige usw.» (Kol 3,5-9) mit den «Waf-
fen Gottes» kampfen, und die sind: Evangelium, Gebet, Erbarmen, Tun
des Gerechten und Suchen des Friedens (Eph 6,10-18; Kol 3,10-17; 1 Petr
4,7f; 3,11). Damit aber setzen sie sich selbst dem Leiden aus, dem Nach-
teil, der Diskriminierung, Kriminalisierung, ja der Verfolgung, Folter und

226



Ermordung. Denn Menschen mit einem andern Herrn und Lebensstil sind
den selbstherrlichen Herren der Welt und ihren Helfershelfern unertrig-
lich (ob in Auschwitz, Gorki, Wackersdorf, Soweto oder San Salvador):
«Wundert euch nicht, wenn die Welt euch hasst» (1 Joh 3,13). Zeuge und
Mitarbeiter des erhohten Herrn zu sein, fiihrt in die «Gemeinschaft mit
seinen Leiden» (Phil 3,10b; 1 Petr 4, 12 ff). (Dass wir von solchen Leiden
vielfach verschont sind, miisste uns Grund zur Gewissenserforschung
sein).

Doch wer sich auf den Weg Jesu einldsst und dabei — trotz Verwun-
dungen, Leiden, riskierten Schiden und Untergangen — durchhilt, dem
wird auf diesem Weg auch die Erfahrung der «Kraft seiner Auferstehung»
(Phil 3,10) geschenkt. Er darf Erfahrungen der Lebendigkeit Jesu Christi,
anfanghafte Auferstehungserfahrungen, machen, oder andere durfen sie
an ihm machen. Die Offenbarung des Auferstehungslebens Jesu ist «nicht
nur ein Ereignis in der Zukunft, nach dem Tod. Nein, dieses Leben ist
jetzt schon in der Befreiung sichtbar»!’. Viele Gemeinden etwa in Latein-
amerika oder in Sudafrika (mit ihren zahlreichen Mirtyrern) erfahren
das.

3. Die Zukunft des Auferstandenen:

Die Auferstehung Jesu ist noch nicht abgeschlossen. Wenn er nicht
flir sich und nicht ohne uns sein will, dann findet auch seine Auferstehung
ihre Vollendung erst mit der endgiltigen Vernichtung von Siinde und
Tod, d.h. mit der Auferstehung der vielen Briider und Schwestern Jesu
und mit ihrer Christusgemeinschaft!®. Er ist der «erste unter vielen Bri-
dern und Schwestern» (Rom 8,29), die er herausholt und in sein Leben
hineinzieht. Paulus mochte «beim Herrn sein» (Phil. 1,23; vgl. 2 Kor 5,8),
und Christen sollten Menschen sein, die am Ende nichts sehnlicher erwar-
ten als das Zusammensein mit Christus bei Gott. « Wir wissen, dass der,
welcher den Herrn Jesus auferweckt hat (durch seinen Geist), auch uns

mit Jesus auferwecken wird (durch seinen Geist, der schon in uns wohnt)»
(2 Kor 4,14; Rom &,11).

"Diesen Geist haben wir durch die Begegnung mit dem Gott Jesu im
Glauben schon empfangen — und damit das neue Leben, das Angenom-
men- und Gehaltensein von Gott. Dies ist schon die Lebensgemeinschaft
mit Gott, die der Tod nicht mehr infrage stellen und zerstéren kann (Ps
73; Joh 11,24-27 u.a.), die vielmehr im Zusammensein mit dem Messias
im ewigen Leben Gottes ihre Vollendung finden wird.

227



Aber nicht nur Christen werden mit ihm am Reiche Gottes teilhaben.
Paulus, Origenes u.a. sagen uns: Er will nicht ohne sein Volk sein. Und
Mt 25 lehrt uns: Auch solche, die Jesus nie gekannt haben und ithm
dennoch in threm Dienst an den Geringsten unerkannt nahe waren, wer-
den — unverhofft — mit an seinem Tische sitzen. Ja die gesamte Schopfung
soll ihre Erlésung finden (R6m, 8,19ff): Der Geist des Auferstandenen
«wird das Angesicht der Erde erneuern» (Ps 104,30); «siehe, ich mache
alles neu» (Apk 2,15).

Zusammen mit Christus in der dussersten Nahe Gottes sein (in des-
sen unendlich aufgespannter Weite wir jetzt schon vorkommen): das wird
unser Mensch- und Selbstsein so wenig zerstoren wie das Menschsein des
auferweckten Jesus. «Dann werde ich (ganz) Mensch sein», frohlockt
Ignatius von Antiochien um 115 n. Chr. auf dem Weg ins Martyrium!®.
Gott ist seiner Identitit so sicher, dass er seinen Geschopfen — ohne das
freie Gegenuber der Liebe einzuebnen — einen Platz bei sich einrdumen
kann, sie zu sich erheben und ganz sie selbst (also anders) sein und so
neben sich mit Christus «herrschen» lassen kann (Rom 5,17; Mt 19,28; Lk
22,28-30; Apk 3,21; 22,5; 2 Tim 2,12) — als seine Freunde, miindige Sohne
und Tochter, Erben, Mitherrscher.

Gottes vollendete, universale Herrschaft (um deren Kommen wir im
Gebet Jesu bitten) wird also gerade darin bestehen, dass alle Auferweck-
ten und Erlosten an ihr teilhaben und aufrecht gehen konnen. Nichts als
die Liebe wird dann herrschen, die Liebe Gottes und — endlich auch —die
Liebe der Menschen. Die Menschen werden in das unendlich weite und
bewegte Leben der Liebe Gottes so aufgenommen sein, dass sie in freiem
Zu- und Miteinander nun endlich unentfremdet erloste, heile, ganze Men-
schen in Gottes erloster Schopfung sein konnen. Und gerade so wird
«Gott alles in allen sein» (1 Kor 15,28).

ANMERKUNGEN

1. Eine genauere Entfaltung des Themas findet sich in H. Kessler, Sucht den Lebenden
nicht bei den Toten. Die Auferstehung Jesu Christi in biblischer, fundamentaltheo-
logischer und systematischer Sicht (Diisseldorf 1985) 422 Seiten. Dort werden auch
anthropologische Zugidnge zur Osterbotschaft erarbeitet, Voraussetzungen und Ent-
wicklung der atl.-jlidischen Auferstehungshoffnung dargelegt, die ntl. Osterzeugnis-
se auf dem Hintergrund von Wirken und Tod Jesu bedacht, die Fragen nach Entste-

228



wm AW N

hung und heutiger Glaubwiirdigkeit des Osterzeugnisses sowie nach seiner existen-
tiell-praktischen Bedeutung eingehend erdrtert. Fiir weitere Belege und Begriin-
dungen darf ich auf dieses Buch verweisen.

. K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik 1V/3, 1. Hélfte (Ziirich 1959) 47.

. K. Rahner, Art. Auferstehung Jesu, in: Sacramentum Mundi I (1967) 420.

. Vgl. hierzu H. Kessler (s.Anm. 1) 25-30. 159-208.

. Vgl. z.B. 1 Thess 1,10; Gal 1,1; Rom 8,11; Kol 2,12f; Hebr 11,19; Apg 2,24.32, Mk

16,6par; Joh 2,22; 2 Tim 2,8; Apk 1,18, u.v.a.

. Im Hintergrund der Formulierung «auferweckt von den Toten» steht die apokalyp-

tisch-pharisdische Hoffnung auf eine endzeitliche Totenerweckung vieler. Diese Vor-
stellung passt aber nicht so recht, sie wird durch die Anwendung auf einen einzelnen
(ohne dass etwas vom Ende der allgemeinen Geschichte sichtbar wire!) durchbro-
chen, also fiir eine neue Erfahrung zurechtgeschmolzen und brauchbar gemacht.
Dass gerade dieses zundchst unpassende Modell verwendet wird, ist aber nun theo-
logisch-sachlich hochst relevant: die singuldre Auferweckung Jesu ist demnach kein
isoliertes Geschehen an Jesus allein, sie ist vielmehr wirklich die endzeitliche Gottes-
tat, durch welche Gott endgiiltig sich der verlorenen Welr zuwendet, um ihr nahe zu
sein.

. Warum sich Israel jahrhundertelang die Hoffnung auf Auferstehung und Jenseits

versagte und warum und in welcher Weise es erst spit eine solche Hoffnung artiku-
lierte, dazu vgl. H. Kessler (S.Anm. 1) 41- 68, bes. 41f und 66-68.

8. Vgl. etwa E. Levinas, Totalité et Infini. Essai sur ’extériorité (Den Haag 1961).
9. Schelling, Philosophie der Offenbarung (1858, Darmstadt 1974) I, 172.

10.
11.
12.
13.

14.

15.

16.

17.

18.

Albertus Magnus, De resurrectione tr.2, q.9, a.3.
Nikolaus von Cues, De Docta ignorantia III cap. 8.
Augustinus, Sermo 137, II/2 (PL 38,755).

Ahnlich sieht es auch jene rabbinische Fabel aus dem 2.Jh. (Sanh. 98a), welche «in
einer masslosen Antizipation» (G. Scholem) den Messias unter die Aussédtzigen und
Bettler vor den Toren Roms versetzt hat.

H.U.v. Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen (Wien 1956) 205.216f.

Y. Congar, Fiir eine dienende und arme Kirche (Mainz 965) 109 nennt die Armen
«eine Art Sakrament der Gottbegegnung».

B. Pascal, Pensées, Fragment 553, in der dt. Ausgabe von E. Wasmuth (Heidelberg
1963) 243.

J. Lambrecht, Christus muss Konig sein, in: Internationale kath. Zeitschrift 13
(1984) 18-26, hier 24.

Origines, Siebte Homilie iiber Leviticus, n. 2: «Jetzt ist sein (Christi) Werk noch
unvollendet,... Er wartet, dass wir uns bekehren, seinem Beispiel folgen, in seine
Fussstapfen treten und er sich mit uns freue und mit uns den Wein trinke im Reiche
seines Vaters. ... Noch haben auch die Apostel ihre Freude nicht erhalten, sondern
auch sie warten. ...auf uns. ...Es warten auch Isaak und Jakob, und alle Propheten
warten auf uns, um mit uns zusammen die vollendete Gliickseligkeit zu erreichen.
...Oder was wire das fiir eine Vollkommenheit, wenn. ...die ibrigen Glieder (des
Leibes) nicht da sind. ...Du wirst zwar Freude haben, wenn du als Heiliger aus
diesem Lande scheidest, dann aber erst wird deine Freude voll sein, wenn dir kein

229



Glied mehr fehlt. Warten wirst ndmlich auch du, wie du selbst erwartet wirst. Wenn
es aber dir, der du Glied bist, keine volle Freude scheint, solang ein Glied fehlt, um
wieviel mehr muss unser Herr und Heiland, der das Haupt und der Urheber dieses
Leibes ist, es fiir keine volle Freude ansehen, wenn er noch immer gewisse Glieder
seines Leibes entbehrt? ... Er will also nicht ohne dich seine volle Glorie empfangen,
dass heisst, nicht ohne sein Volk». Zitiert nach H. de Lubac, Glauben aus der Liebe
(Einsiedeln 1970) 370-73.

19. Ignatius von Antiochien, An die Rémer 6,2.

230



	Die Auferstehung Jesu : Mitte und Kriterium christlichen Glaubens

