
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Die Auferstehung Jesu : Mitte und Kriterium christlichen Glaubens

Autor: Kessler, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Auferstehung Jesu
Mitte und Kriterium christlichen Glaubens1)

von Hans Kessler

Einleitung

Die Frage nach der Auferstehung Jesu stellt in gewisser Weise die

Schlüsselfrage des christlichen Glaubens dar. In dieser Frage fallen, auch
wenn dies dem durchschnittlichen Christen kaum noch bewusst ist,
Entscheidungen für fast alle anderen Fragen des Glaubens.

Schon rein historisch gesehen bildete nach Karfreitag die Überzeugung

von der Auferweckung Jesu die eigentliche Initialzündung für die
Entstehung des Christentums. Ohne sie gäbe es kein Christusbekenntnis,
keine Kirche, kein Neues Testament.

Mehr noch und ganz prinzipiell: Die Auferstehung Jesu bildet - im
Zusammenhang mit seinem Wirken und Sterben - den Angelpunkt und
Nerv des christlichen Glaubens. Paulus geht soweit, dass er sagt: «Ist
Christus nicht auferweckt worden, so ist unsere Predigt leer und euer
Glaube sinnlos», dann «seid ihr noch in euren Sünden» (gibt es also keine
Vergebung), und «die Entschlafenen sind verloren» (1 Kor 15,14.170;
dann aber sind wir Christen «wie die übrigen, die keine Hoffnung haben»
(1 Thess 4,13), ja «bemitleidenswerter als alle andern Menschen», weil wir
auf ein Nichts gebaut haben (1 Kor 15,19). Paulus behauptet nicht mehr
und nicht weniger, als dass der gesamte christliche Glaube hinfällig wird,
wenn der eine Satz: «Jesus, der Gekreuzigte, ist von den Toten
auferweckt», keine Geltung hat oder vezichtbar sein soll.

Karl Barth hat darum einmal gesagt: «Wenn es ein christlich-theologisches

Axiom gibt, so ist es dieses: Jesus Christus ist auferstanden, er ist
wahrhaftig auferstanden!» Und lebt!2 Entsprechend hat Karl Rahner Jesu

Auferstehung als «das zentrale Thema des Glaubens» bezeichnet: Alles,

Prof. Dr. Hans Kessler ist Professor für Systematische Theologie (Dogmatik und
Fundamentaltheologie) an der WBE Katholische Theologie des Fachbereichs Religionswissenschaften

der Universität Frankfurt und Verfasser der Bücher «Die theologische
Bedeutung des Todes Jesu» (Düsseldorf 1970,21971), «Erlösung als Befreiung» (Düsseldorf

1972), «Sucht den Lebenden nicht bei den Toten» (Düsseldorf 1985, siehe Anm. 1).

Adresse: Sodener Weg 43, D-6232 Bad Soden 3.

211



was in der Geschichte noch ausstehe, sei nur die Durchführung und
Enthüllung des in der Auferstehung Jesu schon Geschehen3. Wahrlich
starke Behauptungen!

Nun gibt es aber gerade mit diesem Zentrum und Nerv der christlichen

Botschaft ganz erhebliche Schwierigkeiten. Dies gewiss nicht erst
heute (wie etwa die Areopagrede Apg 17 bezeugt), und doch seit dem
ausgehenden 18. Jahrhundert in verstärktem Masse, aus Gründen denen
ich hier jetzt nicht nachgehen kann4. Heute wird die Aussage «Jesus ist
auferstanden von den Toten» unter Christen zwar normalerweise nicht
direkt geleugnet, aber sie wird verschieden interpretiert: von den einen auf
den eigenen Erfahrungshorizont hin subjektivistisch-symbolisch
umgedeutet (als heisse Ostern nur Auferstehung der Lebenspraxis Jesu unter
uns), von den andern objektivistisch-dinglich bloss behauptet (als hänge
alles am feststellbaren leeren Grab und an materiell-handgreiflichen
«Erscheinungen», von den dritten neuerdings eher gleichgültig betrachtet
(weil die behauptete Auferstehung jenes Jesus für das aktuelle Interesse an
Mystik und Ganzheitlichkeit eh' nichts zu bringen scheint).

Grund genug, darüber nachzudenken, was mit dem Bekenntnis zur
Auferstehung Jesu von den Toten gemeint ist. Wie lässt sich seine Wahrheit

verstehen? Und wie verändert sie die Menschen? Was meint ein Paulus,

wenn er von der Erfahrung der Kraft der Auferstehung Jesu in der
Gemeinschaft mit seinen Leiden spricht (Phil 3.10)? Was heisst es, jedem
Menschen und jeder Kreatur zu bedeuten, dass Gott Jesus von den Toten
erweckt hat? Was heisst es, mit Jesus hier und jetzt als einer lebendigen,
uns real angehenden Wirklichkeit zu rechnen? Merkt ein Zeitgenosse an
uns und unseren Gemeinden etwas davon, dass Jesus Christus lebt?

Die landläufige Sicht von Ostern ist von einer christologischen Eng-
führung beherrscht. Man fragt vor allem, was mit Jesus passiert ist. Doch
heisst von der Auferstehung Jesu reden gar nicht zuerst von Jesus,
sondern von Gott reden - und ihm die Ehre geben. Die Auferstehung Jesu ist
primär r/icologisch und theo-dramatisch zu begreifen: als das eschatologi-
sche, alles entscheidende Handeln Gottes. - Ich gehe deshalb im folgenden

in drei grossen Teilen vor (einem theologischen, einem christologischen

und einem pneumatologischen):

1. Teil: Die Auferweckung Jesu als Gottes über die Welt entscheidende
Tat.

2. Teil: Der auferweckte Gekreuzigte als Mitte des christlichen Glaubens.

3. Teil: Der Geist des Auferweckten als Kraft zu österlicher Lebenspraxis
und Hoffnung.

212



1. Teil: Die Auferweckung Jesu als das über die Welt
entscheidende Handeln Gottes

/

1. Zum neutestamentlichen Befund

Zwischen der Gottes-Botschaft Jesu und dem Osterglauben besteht
ein innerer Zusammenhang. Nur aus diesem Zusammenhang heraus kann
der Osterglaube richtig verstanden werden.

Nun waren sowohl das Wirken des irdischen Jesus als auch die
urgemeindliche Osterverkündigung rAeozentrisch ausgerichtet. Jesus hatte
nicht sich selbst zum Inhalt seiner Verkündigung gemacht, sondern von
sich weg auf Gott verwiesen («Gottes Herrschaft ist zu euch gelangt», und
zwar so, dass die Zuwendung seiner Güte allen gilt); nur indirekt hatte
Jesus dabei sich selbst als den entscheidenden Bringer der Gottesherrschaft

mitthematisiert. Auch die frühesten Osteraussagen machen primär
eine neue Aussage über Gott («Gott hat Jesus von den Toten auferweckt»,
Gott hat hier gehandelt, und zwar eschatologisch-entscheidend); und wieder

wird nur indirekt von der Besonderheit Jesu gesprochen. Ich will das
kurz erläutern:

Das älteste literarisch greifbare Zeugnis von der Auferstehung Jesu -
viel älter als alle Grabes- und Erscheinungserzählungen, älter auch als das
alte Glaubensbekenntnis 1 Kor 15,3-5.6.f. - ist diese eingliedrige Aufer-
weckungsformel («Gott hat Jesus von den Toten auferweckt»). Sie geht bis
in die Anfänge der Jerusalemer Urgemeinde zurück, und sie hält sich in
den neutestamentlichen Schriften durch, von der Früh- bis zur Spätzeit5.
Diese Auferweckungsformel begegnet entweder als Aussagesatz («Gott
hat Jesus aus den Toten auferweckt») oder - und vielleicht ursprünglich -
als Gottesprädikation («Gott, der Jesus aus den Toten auferweckt hat»).
Möglicherweise ist als die älteste Rede von der Auferstehung Jesu Gotteslob

gewesen: «Gepriesen sei der Gott, der Jesus aus den Toten erweckt
hat.» Vielleicht war das die lobpreisende Antwort der Jünger auf die
Osteroffenbarung.

Diese Auferweckungsformel spricht von einem einmaligen Handeln
Gottes in der Vergangenheit, einem Handeln am toten Jesus, von dem
noch ohne jede christologische Titulatur und Bedeutungsangabe gesprochen

wird. Ähnlich wie in alttestamentlich-jüdischen Gebets-und
Bekenntnistexten Gott als der gepriesen wird, «der Himmel und Erde
gemacht hat» (z.B. Ps 115, 15; Jes 45,7; Dan 9,15; Weish 9,1), als der, «der
euch (Israel) aus Ägypten herausgeführt (also vor dem drohenden Tod

213



gerettet) hat» (z.B. Ex 16,6; 6,7; Hos 13,4), und also der, «der du die
Toten auferweckst» (Achtzehnbittengebet 2; vgl. Rom 4,17.24; 2 Kor 1,9),

- so wird hier derselbe Gott als der gepriesen, der - ganz unerwartet und
singulär - den gekreuzigten und begrabenen Jesus aus dem bereits
eingetretenen Tode gerettet hat6. Schärfer noch: ihn aus dem Fluchtod gerettet
hat. Denn die Stelle Dtn 21,23b («verflucht ist, der am Holze hängt»)
wurde damals - wie wir aus Qumrantexten wissen - bereits auf die

Hinrichtungsart der Kreuzigung bezogen. Der Gekreuzigte galt demnach
als von Gott verflucht und verloren. Und nun wird behauptet: Durch die
Tat der Auferweckung hat Gott den durch den Fluchtod am Kreuz (vgl.
Dtn 21,23b) anscheinend widerlegten und der Verlorenheit übergebenen
Jesus definitiv bestätigt und sich so mit dem anstössigen Gottesbild Jesu

identifiziert. Jesu Gottesbild: Gott wird Herr, indem er - über alle
Grenzziehungen zwischen Gerechten und Sündern hinweg - uneingeschränkt
allen Verlorenen seine Gnade und Annahme anbietet; Gott nimmt gerade
diejenigen, die nichts mehr zu erwarten haben als den Tod, in unfasslicher
Güte an. Wenn nun Gott durch die Auferweckung sich mit diesem von
Jesus behaupteten Gott identifiziert, dann erweist er sich in der Tat als
der Gott, der die Verlorenen wirklich annimmt, festhält und rettet.

Die uralte Auferweckungsformel macht also primär und grundlegend
eine neue Aussage über Gott. Sie hält darin die neue Gotteserfahrung fest,
die die Jünger zu Ostern gemacht haben: die österliche Grunderfahrung,
dass Gott an Jesus sich definitiv offenbart als der Retter der Verlorenen
und als der uns Zugewandte, rettend auf uns Zukommende. Ostern ist die
Wende der Weltzeit: die Herrschaft der Güte Gottes bricht unumstösslich
an. Das neue Feben aus der Nähe und Güte Gottes ist nun möglich, und
es greift - trotz allerTriumphe des Todes und seiner Handlager - um sich.

2. Systematische Entfaltung

Fassen Sie uns das Gesagte systematisch etwas genauer bedenken,
und zwar in zwei Hinsichten: Die Auferweckung Jesu ist exklusive Tat
Gottes, und sie ist die eschatologische Tat Gottes.

a) Auferweckung als exklusive Tat Gottes am toten Jesus: Erweis der
Göttlichkeit und Febenswirklichkeit Gottes

Es ist völlig sinnlos, von Auferweckung zu reden, ohne Gott
anzuerkennen, und zwar genauer: einen Gott, der gegenüber der Welt und ihren

214



Möglichkeiten absolut frei und handlungsmächtig ist. Ohne einen solchen
Gott gibt es keine Auferstehung der Toten. Wenn Gott aber Gott ist,
dann kann seine Macht auch durch den Tod nicht begrenzt sein. Im Alten
Testament und Judentum ergab sich deshalb - nach fast 1000 Jahren
Abstinenz von allen Jenseitserwartungen - die Hoffnung für die Toten
schliesslich als eine innere Konsequenz und Explikation des Glaubens an
Jahwe, an seine unbegrenzte Schöpfermacht, Lebensfreundlichkeit und
Gerechtigkeitsliebe, seine unzerstörbare Treue zu seinen Geschöpfen und
zu denen, die ihm vertrauen7. Jahwe-Gott ist derjenige, der die Toten
belebt.

Nun setzt aber eine Auferweckung der Toten den Tod der kreatürli-
chen Subjekte voraus, das Ende ihrer und aller weltlichen Möglichkeiten.
Auferstehung der Toten kann daher nur ein streng von aussen kommendes,

exklusives Handeln Gottes am Toten sein, ohne Beteiligung eines
menschlichen Akteurs. Und eben das irritiert den neuzeitlichen Bürger:
dass etwas an und mit ihm geschehen soll, was nicht er (und sei's durch
sein Karma) selbst programmiert und unter Kontrolle hat. Auch manche
Christen akzeptieren deshalb heutzutage noch eher ein -Handeln Gottes
durch uns (bei dem wir die Akteure bleiben und die Mitverfügung behalten)

als ein Handeln Gottes an uns als Toten (wo wir alle Verfügung aus
der Hand geben und einem andern überlassen müssen). Sie finden sich
lieber mit dem eigenen sicheren Ende ab als mit dem Unabsehbaren, das

man nicht im Griff hat.

Auferweckung der Toten - wenn es denn so etwas geben soll - kann
nur sein Gottes Machttat allein. Ein radikaler Neuanfang (vergleichbar
nur der Schöpfung aus nichts) und doch kein absoluter Neuanfang (also
doch keine Schöpfung aus nichts). Denn Gott fängt da nicht völlig neu
an, schafft keine Ersatzleute oder Doppelgänger. Vielmehr steht er zu
seinen Geschöpfen: In seinem Auferweckungshandeln greift er auf die
Toten (die zu reinen «Objekten» gewordenen Subjekte) zurück um sie

radikal neu zu schaffen. Und zwar so, dass er die irdisch (und sei's noch
so fragmentarisch) gelebte Gemeinschaft mit Gott und die gelebte Agape
(Solidarität) gegenüber Menschen und Geschöpfen zu einer alles übertreffenden

Vollendung führt: in der erfüllenden Gemeinschaft der Menschen
mit Gott und untereinander, ja mit der ganzen Schöpfung.

Dies alles gilt auch für die Auferstehung Jesu. Sie ist die Machttat
Gottes allein. Der deutsche Ausdruck «Auferstehung», der eine Eigenaktivität

des Menschen insinuiert, darf uns nicht irreleiten. Für die biblische
Sprache sind auferwecktwerden und auferstehen seit Jes 26,19 synonym:
weil Gott sie auferweckt, stehen die Toten auf. Das Neue Testament sagt
deshalb von der Auferstehung Jesu: Gott der Vater hat ihn auferweckt,

215



und zwar durch seine Wirkkraft, seinen Geist (Gal 1,1; Rom 6,4; 1,4;

8,11; 2 Kor 13,4; 1 Petr 3,18); Gott hat an ihm die «überschwengliche
Grösse seiner Macht, die Energie der Kraft seiner Stärke wirksam werden
lassen» (Eph 1, 19f; vgl. Kol 2,12). Von einer Se/èstauferstehung Jesu
weiss das Neue Testament hingegen nichts. Die Auferstehung ist nicht die
Tat Jesu, sondern die reine, freie Gnadentat des Vaters durch den Geist
am Sohn, der hier gerade nicht aktiv ist, sondern als der bis zum Tod
Gehorsame reiner Gegenstand und Empfänger der Gnade Gottes (vgl.
Phil 2,9; Hebr 5,70-

Man muss Sterben und Tod unterscheiden. Sein Sterben hat Jesus
innerlich positiv füllen können mit vertrauender Hingabe an Gott und mit
Dienst für die Menschen. Er liess sich in den unbegreiflichen, ihn anscheinend

verlassenden Gott hinein los und starb in ihn hinein. Den Tod aber
hat nicht Jesus, der Sohn, überwunden, sondern Gott hat ihn im Tode
festgehalten und ihn in seine endgültige Lebensgemeinschaft aufgenommen.

Der Gott, der in Jesus sichtbar geworden ist, lässt sich den ihm
vertrauenden, mit ihm (ob hypostatisch oder gnadenhaft) verbundenen
Menschen nicht durch den Tod aus der Gottesgemeinschaft reissen.

Die Auferweckung Jesu ist Ausdruck der Göttlichkeit und
Lebenswirklichkeit Gottes. In ihr erweist er sich als der Herr über Leben und
Tod. Der Gott Jesu und des Osterglaubens ist daher nicht einfach nur der
unbedingte Grund der bedingten Welt und dessen, was in der Welt «drin»
ist und aus ihr entwickelt werden kann. Gott bewirkt, was nicht «drin» ist.
Er ist - wie der französich-jüdische Philosoph Emmanuel Levinas betont

- der exterritorial Andere jenseits unserer Totalität, imstande, in unsere
Systeme verwandelnd, Neues schaffend einzubrechen8. «Gott», sagte
F.W.J. Schelling in seiner Philosophie der Offenbarung, «was man wirklich

Gott nennt, ist nur der, welcher Urheber seyn, der etwas anfangen
kann9» - auch noch mit Gewesenem, mit Totem. Nur derjenige, der den
Wahrhaft revolutionären «Tigersprung ins Vergangene» (Walter Benjamin)

schafft, verdient den Namen Gott. Auferstehung ist deshalb alles
andere als ein verzichtbarer «Zusatzmythos», auf den zu verzichten der
Systemtheoretiker Niklas Luhmann den Theologen rät. Mit ihr steht der
biblisch-christliche Gottesglaube als ganzer auf dem Spiel (vgl. 1 Kor
15,34b; Mk 12,24).

Dies gilt nun freilich in einem noch viel tieferen Sinn. Wir sprachen
schon vom inneren Zusammenhang zwischen Jesu Gottesbotschaft und
dem Osterglauben. Er muss noch etwas verdeutlicht werden.

b) Die Auferweckung Jesu als eschatologische Selbstdefinition und
Selbstzusage Gottes an die Welt

216



Zu Ostern - so sagten wir - identifiziert sich Gott mit dem Gott, für
den Jesus mit seinem Leben .und Sterben eingetreten war, mit dem Gott,
der die Verlorenen annimt und rettet. Indem er Jesus auferweckt, erweist
und definiert er sich als der Gott, der die Verlorenen tatsächlich annimmt
und rettet. Er bestimmt sich der Welt gegenüber als derjenige, der seinen

Herrschaftsanspruch auf diese Erde und ihre Bewohner nicht aufgegeben,
sondern zu realisieren begonnen hat. Er gibt das Pfand dafür, dass er in
der Tat aus Knechtschaft und Ungerechtigkeit befreit (Ex 3ff; Ps 12,6),
die Armen und Geringen nicht für immer vergisst (Ps 9,19), sondern sich
mit ihnen identifiziert (Mt 25, 31-45), sie aus Staub, Kot und Tod aufrichtet

(1 Sam 2,8) und ihnen Teilhabe am Reich Gottes verschafft (Ps 22,27
ff; Lk 6,20 par).

Dass aber Gott sich uns gegenüber endgültig als dieser Gott Jesu
erwies und festlegte, das war nur möglich durch eine eschatologische, d.h.
end-gültige Tat. Eine blosse Bekundung der Legitimität des irdischen und
nun toten Jesus («der hatte recht») oder eine blosse Ansage seiner zukünftigen

Rehabilitierung genügten dazu nicht. Warum nicht?

Nun, Jesu Hinrichtung stellte die ganz grundsätzliche Frage, ob Jesu

(existentiell und praktisch verbürgte) Behauptung, Gott sei die vergebende

und rettende Wirklichkeit für die Verlorenen und sei ihnen als
solche nahe, nicht durch Jesu eigene Gottverlassenheit, Vernichtung und
Verlorenheit radikal widerlegt sei. Diese durch den Tod Jesu gestellte
radikale Frage nach Gott und Gottes rettender Nähe ist für uns unent-
scheidbar. Wenn es auf sie eine Antwort gibt, so konnte nur Gott selbst
sie geben, und zwar durch seine eigene Tat.

Wir müssen die Überlegung sogar noch verschärfen. Jesus hatte ja
den Herrschaftsantritt und die Gegenwart des unbedingt liebenden Gottes
an sein persönliches Auftreten geknüpft (z.B. Lk ll,20par); er war selber
der qualifizierte Repräsentant der erbarmenden Nähe Gottes. Gottes
Sache in der Welt scheint so an Jesus gebunden, dass sie mit ihm steht
und fällt. Wenn nun aber dieser Jesus, an dem die gnädige Nähe Gottes
bei den Verlorenen solchermassen geschichtlich hängt, selber verloren ist,
dann ist Gottes qualifizierte Präsenz in dieser Welt durch die Vernichtung
Jesu mit zunichte geworden. Es ging dann darum, ob Gott überhaupt
noch so wie einst im irdischen und sterbend sich hingebenden Jesus in der
ihm gegenüber mehr oder weniger verschlossenen Welt und für sie dasein
konnte. War das anders möglich als durch die Auferweckung und neue
«Präsentierung» Jesu? War es'nicht von Gott her, wie Apg 2,24 sagt, eine

Unmöglichkeit, dass Jesus im Tode blieb? Die Rettung und Bewahrung
der Menschheit Jesu ist - das wollte ich andeuten - nach neutestamentli-
cher Sicht von grundlegender Bedeutung für Gottes eigenes rettendes,

217



vergebendes Verhältnis zur Welt: weil diese Menschheit Jesu ganz für
Gott und für uns geöffnet war und so die Brücke Gottes zu uns hin war
und bleibt.

So wird vielleicht ein Stück weit verständlich, warum die Auferwek-
kungstat an Jesus das über die Welt und ihr Schicksal am Ende entscheidende

Handeln Gottes darstellt. Nicht irgendein Wunder, das sich jenseits
der sich gleichbleibenden Welt ereignet hätte, stellt die Auferweckung
Jesu dar, vielmehr bildet sie den irreversiblen Durchbruch der erlösenden
und befreienden Selbstzuwendung Gottes zur sonst verlorenen Welt:
«Wär' er nicht erstanden, so wär' die Welt vergangen», singen wir im
Osterlied. Ostern ist Angebot und Einladung, uns von dieser Bewegung
der Güte Gottes erfassen und verwandeln zu lassen.

So aber tritt zu Ostern erst definitiv hervor, wer Gott ist. Vorher war
das für uns noch gar nicht endgültig entschieden. An Jesus und seiner
Auferweckung haben wir deshalb zu lernen, dass Gott nicht jene Abstraktion

des Jenseitigen ist, mit dem wir im konkreten Alltagsgeschäft nicht zu
rechnen haben; nicht jener leere, unendliche Horizont, der uns nicht nahe
und in die Quere kommen kann. Vielmehr die unendlich aufgespannte
Weite und Dynamik trinitarischen Lebens der Liebe, in dem wir immer
schon vorkommen, auch wenn wir uns dagegen sperren. Wir haben zu
lernen, dass dieser Gott uns nicht fern ist, sondern überraschend nahe,
auch und gerade dort, wo wir ihn am wenigsten erwarten: in Leiden und
Kreuz und wo er aus unseren Systemen herausgedrängt scheint. Nicht um
Leiden und Kreuze zu rechtfertigen, ist er in ihnen, sondern um im eigenen

Aus-Leiden ihre Kraft zu brechen und sie zu überwinden. Von Ostern
haben wir zu lernen, dass wir von dem Gott, der Jesus auferweckt hat,
mehr zu erwarten haben als in unseren Systemen «drin» ist, und dies nicht
erst im Tod (da auch!), sondern schon in diesem Leben. Das bringt Unruhe

in dieses Leben, wir müssen und dürfen in unserrn konkreten Alltag
mit dem auf uns zukommenden Gott rechnen. An die Auferweckung Jesu

glauben heisst also zuerst: darauf setzen, dass der - uns und jedem (auch
dem störenden Andern) zugetane - Gott Jesu keine Illusion ist, sondern
die Realität, und daraufhin Gott loben und anders leben.

218



2. Teil: Der Auferweckte Gekreuzigte als Mitte des christlichen Glaubens

1. Nochmals zum neutestamentlichen Befund

Wir sahen: die uralte Auferweckungsformel macht primär und
grundlegend eine neue Aussage über Gott. Nun müssen wir hinzufügen:
In zweiter Linie und indirekt enthält sie auch eine christologische Erfahrung

und Aussage: Gott hat Jesus erweckt. Gott hat sich zu ihm bekannt,
ihn in seinem Anspruch (der Bringer der Gottesnähe zu sein) bestätigt.
Jesus ist also wirklich der Bringer der Gottesnähe (gewesen), in ihm hat
Gott endgültig gesprochen und gehandelt.

Aber mehr noch: Von Anfang an wird die Auferweckung Jesu nicht
nur als rückwirkende Bestätigung des irdischen Jesus verstanden, sondern
zugleich als Erhöhung Jesu zu Gott und als endgültige Einsetzung in die
bleibende Funktion des Heilsmittlers (die er ja schon für sein Erdenwirken

beansprucht hatte). Das lässt sich z.B. dem ganz frühen aramäisch-
urgemeindlichen Ruf Maranatha «unser Herr, komm!» 1 Kor 16,22;
Did 10,6; griech. Wiedergabe Apk 22,20) entnehmen. Denn dieser Ruf
erfleht zwar das baldige rettende Kommen Jesu, aber: er will doch schon

jetzt gehört werden, setzt also Jesu Erhöhung zum Herrn jetzt schon

voraus.

Damit passiert etwas vom jüdischen Standpunkt aus Unerhörtes:
Dort wird nur Gott, nie der Messias angerufen. Hier aber wird der
Mensch Jesus an die Seite Gottes gerückt als eine Grösse, die für uns von
ganz einmaliger, geradezu göttlicher Bedeutung ist. Er wird angerufen,
auf seinen Namen wird getauft - und dies von Menschen, die wissen, was
«der Name» und was das Schcmâc bedeutet. Etwas Ungeheuerliches! Wie
konnte es dazu kommen? Wie kamen jüdische Menschen ums Jahr 30 in
der Jerusalemer Urgemeinde dazu, so etwas für sie Unerhörtes anzunehmen

und darauf alles zu bauen? Und zwar einmütig, ohne Diskussion und
Meinungsverschiedenheiten! Was veranlasste, ja nötigte sie dazu?

Die Antwort steckt in jenem öphthe («er erschien dem Kephas, den
12, über 500, dem Jakobus usw.) drin (1 Kor 15,5.6f; Lk 24,34; vgl. Apg).
Da wird behauptet, bestimmten Personen sei ein Geschehen widerfahren
(nämlich die Begegnung des Gekreuzigten als in neuer Weise Lebendigen
und Gegenwärtigen), und das habe ihren Glauben an die Auferstehung
Jesu ausgelöst und sie verändert.

Diese frühen Erscheinungsaussagen (nicht erst spätere
Erscheinungserzählungen) sind der zwar nachträgliche, aber doch frühe Versuch

219



der Jünger, wirklich Erlebtes zum Ausdruck zu bringen, nämlich ihre
ursprüngliche Ostererfahrung. Was wird hier zum Ausdruck gebracht?

Dazu muss man wissen, das hinter dem öphthe (er erschien) nicht
hellenistische Epiphanievorstellungen vom Erscheinen entrückter Heroen
stehen, sondern die alttestamentliche Gotteserscheinungsformel (z.B. Gen
12,7: «Da erschien Jahwe dem Abraham»; wayerâ3 °el; LXX: öphthelö).
Im griechischen AT (LXX) geht es dabei nicht um prophetische oder
apokalyptische Visionen (die werden immer anders ausgedrückt; nie wird
von einem Propheten gesagt: ôphthê kyrios auto), sondern es geht um die
sich manifestierende besondere Heilsgegenwart Gottes, zunächst in der
Väterzeit (von Abraham bis zu Salomos Verfehlungen) und dann wieder
in der Endzeit; in der Endzeit wird Gott seine Heilsgegenwart neu manifestieren.

Wenn daher in den alten Aussagen 1 Kor 15,5.6f die Begegnung des

lebendigen Gekreuzigten durch «er erschien dem...» als solche
Gotteserscheinung ausgedrückt wird, so wird sie damit nicht als irgendein Offen-
barungswiderfahrnis unter vielen charakterisiert, sondern es geht um
etwas viel Grundlegenderes: um die endzeitliche Heilszuwendung Gottes,genauer:

um Jesu ereignishaftes (abschlossener Aorist!) Hervortreten aus
der Lebens- und Gegenwartsmacht Gottes heraus - und darin um die
endzeitliche Heilszuwendung Gottes durch ihn.

Das impliziert aber: Jesus ist erhöht zu Gott, hat Anteil an Gottes
eigener Gegenwarts- und Aktionsmacht und kann sich aus dieser heraus -
wie der unsichtbare Jahwe selber - gegenwärtig setzen («erscheinen»), den
Jüngern begegnen.

Die ursprüngliche Ostererfahrung beinhaltet demnach nicht nur die
Erkenntnis, dass Jesus gerettet und bestätigt ist, dass also in seinem Leben
und Sterben Gott gehandelt hat zu unserem Heil, sondern viel ursprünglicher

noch die unmittelbare Einsicht, dass er jetzt in ganz einzigartiger
Weise zu Gott erhöht ist: so nämlich, dass er in äusserster Gottunmittel-
barkeit ist und Anteil hat an Gottes eigener Geistes- und Wirkmacht.

Die ursprüngliche Ostererfahrung enthielt also zentral die Erfahrung
seiner neuen Präsenz-, er ist lebendig und heilvoll gegenwärtig, also (das
ergibt sich unmittelbar und nicht erst in nachträglicher Schlussfolgerung
daraus) ist er gerettet / auferweckt / erhöht, und also ist er bestätigt. Das
ist sozusagen die innere Evidenzfolge und Logik dieser Erfahrung.

Das aber wurde nicht nur in den Ostererfahrungen des Anfangs
erfahren, das erfuhr man in anderer Weise auch später in den Gemeinden,
wo bis heute die Gegenwart und das gegenwärtige Wirken des erhöhten

220



Herrn durch sichtbare Zeichen und zeichenhafte Existenzen erfahren
wird.

Ich hoffe angedeutet zu haben, dass die österliche Erfahrung
ausserordentlich inhaltsreich gewesen sein muss und auch heute ist. Die einzelnen

Aspekte dieses reichen, komplexen Inhaltes kann man nun, um ihn zu
erschliessen, systematisch entfalten. Das NT tut das schon, das Credo
tut's, die Theologie muss es tun.

2. Systematische Entfaltung

Ich will das nur ganz kurz andeuten. Man kann dabei zwei verschiedene

Wege wählen. Man kann der angedeuteten inneren Evidenzfolge
entsprechend so voranschreiten: der Gekreuzigte begegnet von Gott her
neu als der lebendig Gegenwärtige, d.h. er ist bei Gott, also auferweckt
und erhöht, also in seinem irdischen Werk bestätigt. Oder man kann
umgekehrt vorgehen und ansetzen bei dem Aspekt, der heute vielen noch
am ehesten zugänglich scheint: Auferweckung heisst:

a) Bestätigung von Jesu Botschaft, Wirken und Sterben. Dann muss man
freilich zeigen, dass es

b) mit Jesu Botschaft oder Sache nach seinem Tod nicht weitergehen kann
ohne ihn selbst; dass ferner Gott, wenn er zu einem Toten ja-sagt, nicht
nur sagt «der hatte recht», sondern ja-sagt auf göttliche, d.h. schöpferische

Weise, indem er Jesus persönlich vom Tod erweckt (Ostern ist kein
bloss deklarativer, sondern ein kreativer Akt).

c) Jesus persönlich von Gott gerettet und bleibend bei Gott aufgehoben -
sozusagen für sich privat, von uns abgeschieden, so dass wir mit ihm
hier und jetzt nicht zu tun hätten? Das wäre widersinnig, wenn man
bedenkt, dass der irdische Jesus nicht privat für sich, sondern von Gott
her ganz für Gott und für die andern da war. Seine Auferweckung
kann daher nur bedeuten, dass er als solcher (in dieser doppelten Beziehung

zu Gott und zu uns) auferweckt ist, also dass er zum einen in die
äusserste Nähe Gottes und Anteilhabe an Gottes Macht erhöht ist (NT:
eingesetzt zur Rechten Gottes, zum Sohn und Kyrios, dem alle Gewalt
gegeben ist), dass er zum andern endgültig zu unserm Herrn, Heilsmittler

und Helfer eingesetzt ist (der für uns eintritt beim Vater, dessen

Herrsein Knechtsdienst, verborgenes Nahesein und Dienen an allen ist,
an den wir uns deswegen halten dürfen).

221



Der erhöhte Herr ist also nicht untätig (sozusagen im wohlverdienten
privaten Ruhestand), sondern in höchstem Masse aktiv an der Seite
dessen, der nicht schlummert noch schläft, und er ist allen in der Weise
Gottes (im Hl.Geist) aufs intensivste zugewandt, um alle in sein neues
Leben hineinzuziehen: einst vollkommen und vorläufig schon jetzt, so
dass sich seine Auferstehung schon jetzt im neuen Lebenswandel seiner
Freunde abbildet, in den bruchstückhaften und doch so verheissungs-
vollen Aufbrüchen unseres Lebens, den kleinen Auferstehungen hier
und heute.

d) Das Neue Testament spricht von dem Erstling der Schöpfung und der
Entschlafenen (1 Kor 15,20; Kol 1,18; Apg 26,23). In der auferweckten
Menschheit Jesu ist die Welt schon in ihrem Erstling bei Gott
angelangt, und so ist im auferweckten Christus der Anfang des Himmels,
der Anfang der Vollendung der ganzen Schöpfung gegeben. (Der Herr
ist uns vorangegangen, um uns eine Wohnung zu bereiten).

Himmel im theologischen (nicht kosmologischen) Sinn ist ja das unendlich

weite, glückselige Leben des dreieinen Gottes selber. Nicht wo der
Himmel ist, ist Gott, sondern wo Gott ist (und das Geschöpf ganz bei
ihm angekommen und so ganz bei sich und den andern ist), da ist der
Himmel.

Das wusste auch die grosse Tradition. Albert der Grosse: «Der Apostel

sagt: Christus fuhr auf über alle Himmel (Eph 4,10). Aber jenseits
aller Himmel ist kein Ort mehr, es sei denn, man bezeichne übertragenerweise

den Himmel der Dreieinigkeit als Ort»10). Nikolaus von Cues führt
Alberts Gedanken weiter: «Wir sprechen zwar von einem Ort der ewigen
Seligkeit... oberhalb aller Himmel, obschon er als Ort weder wahrnehmbar

noch beschreibbar... ist. Er (der Himmel, der dreieine Gott selber) ist
sowohl das Zentrum wie die einfassende Peripherie von allem... und
durchdringt / umfasst alles. So sitzt der zu Gott aufgefahrene Christus
(wie Gott selber) nicht gleichsam am Rande des Kosmos, sondern im
Zentrum (Herzen) der Wirklichkeit, da er der Mittelpunkt von allen ist,
als ihr Leben»11.

3. Teil: Das Geistwirken des Auferstandenen: Österliche Lebenspraxis
und Hoffnung

Durch den Tod Jesu ist für die Jünger (und für uns, die diesseits der
Todesgrenze leben) die unmittelbar sinnliche und empirisch nachprüfbare
Gemeinschaft mit Jesus abgebrochen. Und die eigentümlich neue Durch-

222



bruchserfahrung des Anfangs in den Ostererscheinungen findet auch bald
ihr Ende: «eine Wolke entzog ihn ihren Blicken», so markiert Lk in Apg
1,9 den Abschluss der Ostererscheinungen. Frage: Gibt es danach keine
Erfahrung mit Jesu mehr, keine unmittelbare Christusbeziehung? Gibt es

nur noch die historisch vermittelte Beziehung zu dem (doch vergangenen)
Jesus - auf dem Weg zurück durch die Geschichte hindurch, auf dem Weg
historischer Rekonstruktion, die ja doch immer dem Vergangenen ihr
eigenes hermeneutisches Leben einhaucht? Das NT und die Kirche aller
Zeiten bezeugen: Es gibt die Wirklichkeit (und darum auch die Möglichkeit)

- nicht bloss historisch vermittelter - lebendiger Christusbeziehung
heute. Eine Beziehung zum von Gott her gegenwärtigen Jesus Christus,
mit dem wir hier und jetzt zu rechnen und zu tun haben.

l.Die Gegenwart und Wirksamkeit des Auferstandenen durch den Hl.
Geist - in der Niedrigkeit irdischer Zeichen:

Wir sahen: Die Erhöhung Jesu begründet eine neue, qualitativ andere,

lebendige Gegenwart des erhöhten Herrn in der Welt. Zu sagen, Jesus
sei auferstanden und nun bei Gott (dem Vater), d.i. nur die eine Hälfte.
Gerade indem er ganz beim Vater ist, ist er nicht in abstrakter weltferner
Jenseitigkeit, sondern im Zentrum und Herzen aller Wirklichkeit und von
dorther genau da, wo wir sind. Gerade indem er beim Vater ist, ist er
nicht nur beim Vater, sondern bei uns, immer noch die Zugewandtheit
Gottes zu uns. «Siehe ich bin bei euch alle Tage» (Mt 28;20). Er ist dies
durch den Geist, den er - wie Apg 2,32f sagt - nun vollends «vom Vater in
Empfang genommen hat, um ihn auszugiessen» auf die andern Menschen.
Indem er selber ganz von Pneuma (Gottes Lebensatem und Wirkmacht)
durchdrungen ist, so dass Paulus sagen kann, er sei lebensspendendes
Pneuma (1 Kor 15,45), und indem er im Pneuma endgültig mit dem Vater
vereint ist, sendet er es aus und gibt sich darin selbst den Menschen. Aus
der Aktions- und Gegenwartsmacht Gottes selbst heraus (und nicht nur
kraft menschlicher Erinnerung und geschichtlicher Wirkung) ist er uns
real präsent.

Die Geistgegenwart des Erhöhten ist freilich eine verborgene und sehr

vorläufige Gegenwart. Obgleich wirkliche personale Gegenwart, ist sie

doch noch verhüllt und unvollendet («dein Reich komme», «unser Herr
komm», rufen wir noch immer) und sie hat so immer auch ein spezifisches
Moment von vorläufiger Abwesenheit an sich - und von Selbstbeschränkung,

die unserer freien Stellungnahme Raum lässt.

223



Die verborgen-vorläufige personale Gegenwart Jesu Christi vollzieht
sich in irdischen Zeichen, also durchaus in empirischer Greifbarkeit. Aber
diese empirischen Zeichen sind nur im Glauben als Ort seiner Gegenwart
und Wirksamkeit erkennbar (ähnlich wie z.B. die Selbstvergegenwärtigung
eines Liebenden durch Brief, Geschenk, Bild usw. nur dem andern
Liebenden wirklich erkennbar ist). Drei Gruppen von Zeichen sind wichtig,
in denen der erhöhte Herr durch seinen Geist seine Präsenz erweist:

a) Grundlegend: Wort und Sakrament. Nur weil Jesus auferstanden,
erhöht und von Gott her gegenwärtig ist, kann er sich im Mahl selber
geben und kann er dort, wo sein Evangelium mitgeteilt wird, selber

präsent sein und uns ansprechen. Wort und Sakrament sind o/znmächti-

ge Zeichen, in die er sich entäussert und in denen er sich, seine Liebe,
gewaltlos darbietet, uns in inserer Freiheit anspricht, uns einlädt, uns
bittet (2 Kor 5, 18 ff)-

b) Durch Wort und Sakrament schafft er sich in glaubenden Menschen
bis in ihre Leiblichkeit und Sozialität hinein Raum, Daseinsraum. Und
so schafft er sich Gemeinde als die brüderlich-schwesterliche Gemeinschaft

derer, die nicht mehr ein nebeneinander von egoistischen Einzelnen

sein sollen, sondern in seinem Namen versammelt ihm nachzufolgen

versuchen; und sofern sie das tun, ist er «mitten unter ihnen» (Mt
18,20), ist diese Gemeinschaft sein irdischer Leib, seine zeichenhafte
Daseinsform auf Erden (II. Vatikanum, LG 1; 48,2), seine gebrechliche
und oft zweideutige (keineswegs triumphale) Daseinsform (vgl. 1 Kor
1, 26-29). Er ist bei dieser Gemeinschaft in einer Weise, die fast bis zur
Identität geht: «Saulus, warum verfolgst du mich?» (Apg 9,4f).

Augustinus hat das sehr schön am deuteropaulinischen Bild von Haupt
und Leib erläutert: «Unser Haupt (Christus) ist im Himmel. Und doch
leidet es hienieden. Hienieden hungert Christus, hienieden dürstet er, ist
nackt, fremd, krank, ist im Kerker. Denn was immer sein Leib hier
leidet, das - sagt er - leide auch er. So ist ja auch in unserem Leib das

Haupt oben, während die Füsse auf der Erde stehen: und doch, wenn
dir jemand in einem Menschgedränge auf den Fuss tritt, ruft dann
nicht das Haupt: du hast mich getreten?... So ruft auch das Haupt
Christus, das niemand tritt: Ich hungerte, und ihr gabt mir zu essen»12.

Die umkehrende, am Leiden ihrer ärmsten Glieder (in aktiver Liebe)
mitleidende Gemeinde (Kirche) ist also nach Augustinus das Zeichen
der Auferstehung Jesu. Sie ist der Ort seiner verborgenen Anwesenheit,
wo man ihm begegnen kann.

c) Aber der von Augustin herangezogene Text Mt 25,31-45 (Bild vom
grossen Weltgericht) geht (ähnlich wie Mk 9,37 par) noch weiter: Der

224



auferstandene und gegenwärtige Herr verbirgt sich in die Geringsten, die
Geplagten und Verdammten dieser Erde (und nicht nur in die geringsten
Glieder der Kirche) hinein; er wartet in ihnen auf uns und unsere Tat der
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit13. Damit hat keine der beiden Gruppen,

weder die (Schafe) zur Rechten noch die (Böcke) zur Linken, gerechnet:

dass sie es in den Armen und Geringsten (und in der Solidarität der
Liebe mit ihnen) mit ihm zu tun hatten. In den Armen und Geringsten in
der Welt ist er real präsent - aber anonym, inkognito, unerkannt. Das
Evangelium deckt uns dies auf, macht es uns kenntlich, - und stört uns
damit gehörig: «Was ihr dem Geringsten nicht getan habt, habt ihr, mir
nicht getan»! H.U. von Balthasar hat früher einmal vom «Sakrament des

Bruders» gesprochen, das «sich im Alltag spendet, nicht im Kirchenraum;
nicht in Gebet und Betrachtung, sondern dort, wo es sich entscheidet, ob
ich im Gebet wirklich Gottes Wort gehört habe»14.

Wenn man diese Aussage auf dem Hintergrund von Mt 25, 31-45 liest,
bleibt keine andere Konsequenz als die von den Befreiungstheologen
gezogene: Der Arme, Geschundene, Verfolgte ist der bevorzugte Ort der

Gegenwart des erhöhten Christus, der privilegierte Zugangsort zu ihm,
sein Inkognito, seine geheime Epiphanie. Es gibt ein Sakrament des

Armen15; dies ist ein öffentliches, d.h. politisches Sakrament. Missachten,
verdrängen, töten wir die Armen in der Welt, so missachten, verdrängen,
vernichten wir die Gegenwart des auferstandenen Herrn in unserm Leben.
Die Armen in der Welt werden deshalb zur Krisis unserer gesamten
christlichen und kirchlichen Existenz. Ohne sie hilft uns - wie Mt 25 zeigt

- auch Wort, Sakrament und Kirche nicht viel; ohne sie können wir auf
Dauer nicht bei Chistus und Gott sein.

Der lebendige Christus praesens ist kein ferner, einsamer oder
triumphaler «himmlischer» Christus. Er will uns und die Welt hineinziehen in
die Bewegung jener sehr konkreten Liebe, die das göttliche Leben
ausmacht. Er will Gottes Herrschaft schon in diese Welt hinein vorwegentwerfen,

und deshalb will er - so zu formulieren ist jetzt angebracht -auferstehen

in die Gemeinde, in unser Leben, in die Geschichte hinein. Deswegen

wenigstens ganz kurz:

2. Der andauernde dramatische Kampf des neuen Lebens mit den Mächten

des Todes und der Zerstörung:

Blaise Pascal sagt in jener berühmten Meditation über die Ölbergsze-
ne: nicht nur am Ölberg, sondern «bis zum Ende der Welt wird Jesus in

225



Agonie (im Kampf mit dem Tod) sein, nicht schlafen darf man bis
dahin»16!

Man kann fragen: Hat denn der Auferstandene den Todeskampf
nicht ein für ajlemal hinter sich? Ja und nein. Gewiss, das älteste Osterlied
lacht, verspottet den Tod: «Der Tod ist verschlungen im Sieg. Tod, wo ist
dein Sieg, Tod wo ist dein Stachel? Der Stachel des Todes ist ja die
Sünde» (1 Kor 15,54-57). Es gibt nun Vergebung, und es gibt Hoffnung
für die Entschlafenen. Die Mächte der Sünde und des Todes (der
Selbstbehauptung, Spaltung, Lüge, Zerstörung) sind durch die Auferweckung
der sich hingebenden Liebe Jesu in ihrer Universalität gebrochen. Wir
können deshalb der Sklaverei, dem scheinbar unentrinnbaren Bann dieser
Mächte entkommen, uns von ihnen absetzen und anders zu leben beginnen

- in den Fussstapfen Jesu. Er ist der Herr, und sein Geist will «das

Angesicht der Erde erneuern» (Ps 104,30).

Aber die Herrschaft des Auferstandenen ist nicht unangefochten. Er
hat die Herrschaft seiner Liebe angetreten - gegen alle ihr widerstreitenden

Mächte. Die leisten anhaltenden Widerstand, und er scheint ihnen
immer wieder zu unterliegen. Mit diesen sich immer wieder nochmals
erhebenden Mächten, mit dem Tod und seinen Handlangern, d.h. mit
allem, was Leben bedroht oder zerstört, ist der erhöhte Gekreuzigte bis
ans Ende der Geschichte in einem dramatischen Kampf (in Agonie, wie
Pascal sagt). Wenigstens die Frage muss man stellen dürfen, ob nicht freie
Marktwirtschaft im Sinne der Gewinnmaximierung um jeden Preis, ob
nicht angebliche Sicherung mit immer gefährlicheren, alle bedrohenden
Waffen, ob nicht subventionierte, für Jahrtausende lebensbedrohliche
Kernenergie, aber auch Selbstverwirklichung ohne Rücksicht auf die
andern, ob dies und anderes nicht Todesmächte sind, Götzen, vor denen wir
uns beugen, die uns und alle zerstören können und die jetzt schon
physisch, sozial, psychisch verheerend wirken.

Der erhöhte Christus ist im Kampf mit den Mächten der Sünde und
des Todes. Und auch die zu Jesus Christus gehören, sind in diesen dramatischen

Kampf gestellt. Sie sollen, wie es im NT heisst, immer entschiedener

am Werk des Herrn teilnehmen» (1 Kor 15,58), «sich von seinem
Geist treiben lassen», die «Taten der Selbstsucht aufgeben» (Rom 8,13 f)
und «Früchte des Geistes» bringen (Gal 5,22-25). Sie sollen statt mit den
Waffen des Todes wie «Habsucht, Lüge usw.» (Kol 3,5-9) mit den «Waffen

Gottes» kämpfen, und die sind: Evangelium, Gebet, Erbarmen, Tun
des Gerechten und Suchen des Friedens (Eph 6,10-18; Kol 3,10-17; 1 Petr
4,7f; 3,11). Damit aber setzen sie sich selbst dem Leiden aus, dem Nachteil,

der Diskriminierung, Kriminalisierung, ja der Verfolgung, Folter und

226



Ermordung. Denn Menschen mit einem andern Herrn und Lebensstil sind
den selbstherrlichen Herren der Welt und ihren Helfershelfern unerträglich

(ob in Auschwitz, Gorki, Wackersdorf, Soweto oder San Salvador):
«Wundert euch nicht, wenn die Welt euch hasst» (1 Joh 3,13). Zeuge und
Mitarbeiter des erhöhten Herrn zu sein, führt in die «Gemeinschaft mit
seinen Leiden» (Phil 3,10b; 1 Petr 4, 12 ff). (Dass wir von solchen Leiden
vielfach verschont sind, müsste uns Grund zur Gewissenserforschung
sein).

Doch wer sich auf den Weg Jesu einlässt und dabei - trotz Verwundungen,

Leiden, riskierten Schäden und Untergängen - durchhält, dem
wird auf diesem Weg auch die Erfahrung der «Kraft seiner Auferstehung»
(Phil 3,10) geschenkt. Er darf Erfahrungen der Lebendigkeit Jesu Christi,
anfanghafte Auferstehungserfahrungen, machen, oder andere dürfen sie

an ihm machen. Die Offenbarung des Auferstehungslebens Jesu ist «nicht
nur ein Ereignis in der Zukunft, nach dem Tod. Nein, dieses Leben ist
jetzt schon in der Befreiung sichtbar»17. Viele Gemeinden etwa in
Lateinamerika oder in Südafrika (mit ihren zahlreichen Märtyrern) erfahren
das.

3. Die Zukunft des Auferstandenen:

Die Auferstehung Jesu ist noch nicht abgeschlossen. Wenn er nicht
für sich und nicht ohne uns sein will, dann findet auch seine Auferstehung
ihre Vollendung erst mit der endgültigen Vernichtung von Sünde und
Tod, d.h. mit der Auferstehung der vielen Brüder und Schwestern Jesu

und mit ihrer Christusgemeinschaft18. Er ist der «erste unter vielen
Brüdern und Schwestern» (Rom 8,29), die er herausholt und in sein Leben
hineinzieht. Paulus möchte «beim Herrn sein» (Phil. 1,23; vgl. 2 Kor 5,8),
und Christen sollten Menschen sein, die am Ende nichts sehnlicher erwarten

als das Zusammensein mit Christus bei Gott. «Wir wissen, dass der,
welcher den Herrn Jesus auferweckt hat (durch seinen Geist), auch uns
mit Jesus auferwecken wird (durch seinen Geist, der schon in uns wohnt)»
(2 Kor 4,14; Rom 8,11).

Diesen Geist haben wir durch die Begegnung mit dem Gott Jesu im
Glauben schon empfangen - und damit das neue Leben, das Angenommen-

und Gehaltensein von Gott. Dies ist schon die Lebensgemeinschaft
mit Gott, die der Tod nicht mehr infrage stellen und zerstören kann (Ps
73; Joh 11,24-27 u.a.), die vielmehr im Zusammensein mit dem Messias
im ewigen Leben Gottes ihre Vollendung finden wird.

227



Aber nicht nur Christen werden mit ihm am Reiche Gottes teilhaben.
Paulus, Origenes u.a. sagen uns: Er will nicht ohne sein Volk sein. Und
Mt 25 lehrt uns: Auch solche, die Jesus nie gekannt haben und ihm
dennoch in ihrem Dienst an den Geringsten unerkannt nahe waren, werden

- unverhofft - mit an seinem Tische sitzen. Ja die gesamte Schöpfung
soll ihre Erlösung finden (Rom, 8,19ff): Der Geist des Auferstandenen
«wird das Angesicht der Erde erneuern» (Ps 104,30); «siehe, ich mache
alles neu» (Apk 2,15).

Zusammen mit Christus in der äussersten Nähe Gottes sein (in dessen

unendlich aufgespannter Weite wir jetzt schon vorkommen): das wird
unser Mensch- und Selbstsein so wenig zerstören wie das Menschsein des

auferweckten Jesus. «Dann werde ich (ganz) Mensch sein», frohlockt
Ignatius von Antiochien um 115 n. Chr. auf dem Weg ins Martyrium19.
Gott ist seiner Identität so sicher, dass er seinen Geschöpfen - ohne das
freie Gegenüber der Liebe einzuebnen - einen Platz bei sich einräumen
kann, sie zu sich erheben und ganz sie selbst (also anders) sein und so
neben sich mit Christus «herrschen» lassen kann (Rom 5,17; Mt 19,28; Lk
22,28-30; Apk 3,21; 22,5; 2 Tim 2,12) - als seine Freunde, mündige Söhne
und Töchter, Erben, Mitherrscher.

Gottes vollendete, universale Herrschaft (um deren Kommen wir im
Gebet Jesu bitten) wird also gerade darin bestehen, dass alle Auferweckten

und Erlösten an ihr teilhaben und aufrecht gehen können. Nichts als
die Liebe wird dann herrschen, die Liebe Gottes und - endlich auch -die
Liebe der Menschen. Die Menschen werden in das unendlich weite und
bewegte Leben der Liebe Gottes so aufgenommen sein, dass sie in freiem
Zu- und Miteinander nun endlich unentfremdet erlöste, heile, ganze
Menschen in Gottes erlöster Schöpfung sein können. Und gerade so wird
«Gott alles in allen sein» (1 Kor 15,28).

ANMERKUNGEN

1. Eine genauere Entfaltung des Themas findet sich in H. Kessler, Sucht den Lebenden
nicht bei den Toten. Die Auferstehung Jesu Christi in biblischer, fundamentaltheologischer

und systematischer Sicht (Düsseldorf 1985) 422 Seiten. Dort werden auch
anthropologische Zugänge zur Osterbotschaft erarbeitet, Voraussetzungen und
Entwicklung der atl.-jüdischen Auferstehungshoffnung dargelegt, die ntl. Osterzeugnisse

auf dem Hintergrund von Wirken und Tod Jesu bedacht, die Fragen nach Entste-

228



hung und heutiger Glaubwürdigkeit des Osterzeugnisses sowie nach seiner existen-
tiell-praktischen Bedeutung eingehend erörtert. Für weitere Belege und Begründungen

darf ich auf dieses Buch verweisen.

2. K. Barth, Die Kirchliche Dogmatik IV/3, 1. Hälfte (Zürich 1959) 47.

3. K. Rahner, Art. Auferstehung Jesu, in: Sacramentum Mundi I (1967) 420.

4. Vgl. hierzu H. Kessler (s.Anm. 1) 25-30. 159-208.

5. Vgl. z.B. 1 Thess 1,10; Gal 1,1; Rom 8,11; Kol 2,12f; Hebr 11,19; Apg 2,24.32, Mk
16,6par; Joh 2,22; 2 Tim 2,8; Apk 1,18, u.v.a.

6. Im Hintergrund der Formulierung «auferweckt von den Toten» steht die
apokalyptisch-pharisäische Hoffnung auf eine endzeitliche Totenerweckung vieler. Diese
Vorstellung passt aber nicht so recht, sie wird durch die Anwendung auf einen einzelnen
(ohne dass etwas vom Ende der allgemeinen Geschichte sichtbar wäre!) durchbrochen,

also für eine neue Erfahrung zurechtgeschmolzen und brauchbar gemacht.
Dass gerade dieses zunächst unpassende Modell verwendet wird, ist aber nun
theologisch-sachlich höchst relevant: die singuläre Auferweckung Jesu ist demnach kein
isoliertes Geschehen an Jesus allein, sie ist vielmehr wirklich die endzeitliche Gottestat,

durch welche Gott endgültig sich der verlorenen Welt zuwendet, um ihr nahe zu
sein.

7. Warum sich Israel jahrhundertelang die Hoffnung auf Auferstehung und Jenseits

versagte und warum und in welcher Weise es erst spät eine solche Hoffnung artikulierte,

dazu vgl. H. Kessler (S.Anm. 1) 41-68, bes. 41 f und 66-68.

8. Vgl. etwa E. Levinas, Totalité et Infini. Essai sur l'extériorité (Den Haag 1961).

9. Schelling, Philosophie der Offenbarung (1858, Darmstadt 1974) I, 172.

10. Albertus Magnus, De resurrectione tr.2, q.9, a.3.

11. Nikolaus von Cues, De Docta ignorantia III cap. 8.

12. Augustinus, Sermo 137, II/2 (PL 38,755).

13. Ähnlich sieht es auch jene rabbinische Fabel aus dem 2.Jh. (Sanh. 98a), welche «in
einer masslosen Antizipation» (G. Scholem) den Messias unter die Aussätzigen und
Bettler vor den Toren Roms versetzt hat.

14. H.U.v. Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen (Wien 1956) 205.216f.

15. Y. Congar, Für eine dienende und arme Kirche (Mainz 965) 109 nennt die Armen
«eine Art Sakrament der Gottbegegnung».

16. B. Pascal, Pensées, Fragment 553, in der dt. Ausgabe von E. Wasmuth (Heidelberg
1963)243.

17. J. Lambrecht, Christus muss König sein, in: Internationale kath. Zeitschrift 13

(1984) 18-26, hier 24.

18. Origines, Siebte Homilie über Leviticus, n. 2: «Jetzt ist sein (Christi) Werk noch
unvollendet,... Er wartet, dass wir uns bekehren, seinem Beispiel folgen, in seine
Fussstapfen treten und er sich mit uns freue und mit uns den Wein trinke im Reiche
seines Vaters. ...Noch haben auch die Apostel ihre Freude nicht erhalten, sondern
auch sie warten. ...auf uns. ...Es warten auch Isaak und Jakob, und alle Propheten
warten auf uns, um mit uns zusammen die vollendete Glückseligkeit zu erreichen.
...Oder was wäre das für eine Vollkommenheit, wenn. ...die übrigen Glieder (des
Leibes) nicht da sind. ...Du wirst zwar Freude haben, wenn du als Heiliger aus
diesem Lande scheidest, dann aber erst wird deine Freude voll sein, wenn dir kein

229



Glied mehr fehlt. Warten wirst nämlich auch du, wie du selbst erwartet wirst. Wenn
es aber dir, der du Glied bist, keine volle Freude scheint, solang ein Glied fehlt, um
wieviel mehr muss unser Herr und Heiland, der das Haupt und der Urheber dieses
Leibes ist, es für keine volle Freude ansehen, wenn er noch immer gewisse Glieder
seines Leibes entbehrt? Er will also nicht ohne dich seine volle Glorie empfangen,
dass heisst, nicht ohne sein Volk». Zitiert nach H. de Lubac, Glauben aus der Liebe
(Einsiedeln 1970) 370-73.

19. Ignatius von Antiochien, An die Römer 6,2.

230


	Die Auferstehung Jesu : Mitte und Kriterium christlichen Glaubens

