
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

Zum achtzigsten Geburtstag von Alexander Altmann

Am 16. April 1986 konnte Alexander Altmann, emeritierter Professor für jüdische
Philosophie an der Brandeis University, seinen achtzigsten Geburtstag feiern. Er ge-
niesst in der gelehrten Welt und in der gebildeten so hohes Ansehen, dass wenigstens der
Versuch eines würdigenden Hinweises auf sein literarisches Werk gewagt werden muss.
Man könnte es unternehmen, Altmanns Schaffen zu periodisieren; man käme aber bald
darauf, dass eine solche Einteilung ihm nicht gerecht würde. Der junge Gemeinderabbiner

und Dozent am orthodoxen Rabbinerseminar in Berlin publizierte einiges über
«jüdische Theologie», darunter eine heute noch bedenkenswerte Auseinandersetzung
mit Hans-Joachim Schoeps' Versuch, die dialektische Theologie auf das Judentum
anzuwenden. Zwanzig Jahre später erschien der grosse Essay über «Jüdische Theologie
in Deutschland im 20. Jahrhundert». Gnostische Motive erregten früh sein Interesse
ebenso wie die klassische Philosophie des Maimonides und Saadyas. Schon 1936
erschien der bahnbrechende Aufsatz über «Das Verhältnis Maimunis zur jüdischen
Mystik». Damit ist ein Gebiet angedeutet, auf dem Altmanns Wirken exemplarisch ist: Er
hat es verstanden, sich von der «Kabbala-Angst» zu lösen, ohne die Kabbala (wie es

heutzutage oft genug geschieht) in den homiletischen Ramsch zu bringen; ebenso wenig
Anlass besteht für ihn, dem heute herrschenden Kompensationszwang erliegend, in
«Theologie-Angst» zu verfallen. In der Tat darf man wohl sagen, ohne jemandem
nahezutreten: Wenn es heute einen jüdischen Gelehrten gibt, der so etwas wie eine

«jüdische Theologie des Judentums» zu schreiben imstande wäre, so ist es kein anderer
als Alexander Altmann. Ob er es auch tun wird, muss dahingestellt bleiben. Nicht etwa,
dass es Altmann an der Kraft zur systematischen, das Detail über dem Streben nach
Gesamtschau nicht vergessenden Darstellung fehlte (den Gegenbeweis hat er oft genug
geliefert)! Die Gründe müssen tiefer liegen; es lohnt sich, darüber nachzudenken. Warum

wohl dürfen nicht alle Blütenträume reifen? 1958 ist das spannende Buch über den

jüdischen Neuplatoniker Isaak Israeli erschienen; von einem Buch über Ibn Gabirol war
damals die Rede. Keine zehn Jahre später hat Altmann ein ganz neues Feld betreten
und gründlich erobert: Moses Mendelssohn und die Gesamtkultur seiner Zeit. Bereits
1969 ist das (freilich eher esoterische) Werk über Mendelssohns Frühschriften zur
Metaphysik erschienen, schon vier Jahre später die grosse, jedem nicht ganz unvorbereiteten

Leser zugängliche Monographie. Seit 1971 betreut Altmann die Jubiläumsausgabe
der Gesammelten Schriften Moses Mendelssohns, die wegen der Arglist der Zeit hatte
unterbrochen werden müssen —ein Werk der Pietät und eine Pioniertat zugleich.

Wer Altmanns Schriften — seien es Bücher oder Artikel — studiert, wird bald
sehen, was hinter solchen Leistungen steht: Nicht nur solides Handwerk, nicht nur
kompromisslose intellektuelle Redlichkeit, sondern auch eine Belesenheit, die nicht auf
Ziegenfuss'schem Spieltrieb beruht, vielmehr eine grosse Weite des geistigen Horizonts
bezeugt. Alexander Altmann hat diese Eigenschaften in unsere Zeit herübergerettet;
seine Schüler und seine weitere Leserschaft werden ihm je länger desto mehr dafür

200



danken. Dass ihm ungebrochene Schaffenskraft noch lange vergönnt sei, dass wir
Schüler noch lange den Abglanz seines Vorbildes auf ihn zurückwerfen dürfen, ist unser
herzlichster Wunsch.

Simon Lauer

Theologische Forschungsgemeinschaft in Israel
(Ecumenical Theological Research Fraternity in Israel)

Die Ökumenisch-Theologische Forschungsgemeinschaft in Israel hat im Mai dieses
Jahres ihr 20-jähriges Bestehen gefeiert. Die Gemeinschaft wurde von einer Gruppe von
Theologen und Kirchenleuten, die in Israel leben, gegründet mit dem Ziel, Menschen
aus den verschiedenen Kirchen in einer Gruppe zusammenzuführen, ihnen in der neuen
Situation im Lande zu helfen und die Beziehungen zu Juden, Judentum und Israel zu
vertiefen. Die Gemeinschaft wurde in der gleichen Zeit gegründet als die Röm.-Kath.
Kirche in der Erklärung «Nostra Aetate» ihre Beziehungen zu den nichtchristlichen
Religionen formulierte. Dieses Dokument bildete die Grundlage für einen wichtigen
Durchbruch in den jüdisch-christlichen Beziehungen, insbesondere auf dem Gebiet des

Dialogs und der Wissenschaft. Ebenfalls im Jahr 1966 anerkannte die «Faith-and-Or-
der» — Kommission des Weltkirchenrates die «Erklärung von Bristol», welche über
viele Jahre hinweg das vollständigste und fortschrittlichste Dokument zum Thema
jüdisch-christliche Beziehung bildete.

Immer mehr wurde erkannt, dass der Staat Israel einen einzigartig günstigen Rahmen

darstellt, in welchem christliche Studien über jüdische Glaubensweise und Tradition

betrieben werden können. Die Ökumenisch-Theologische Forschungsgemeinschaft
hat während vieler Jahre eine breite ökumenische Vertretung all jener Menschen
aufrechterhalten, die an einer Entwicklung der christlichen Beziehung zum Judentum, dem
jüdischen Volk und zu Israel interessiert sind. Die grundlegenden Voraussetzungen für
eine solche Entwicklung ist eine tiefe Achtung für das jüdische Selbstverständnis, eine
offene Haltung gegenüber den spirituellen Werten des Judentums und eine Bereitschaft
zu hören und zu lernen.

Eine zentrale Frage war immer wieder die christliche Mission und ihre Bedeutung
im jüdischen Kontext. Die Gemeinschaft hat sich aber auch mit jenen Themen und
Problemen des jüdischen Glaubens und der jüdischen Tradition auseinandergesetzt, die
die eigentliche Basis des Christentums sind. Dabei stellte man immer wieder fest, dass
viele Probleme und Fragen, mit denen sich das Judentum im säkularen Staat konfrontiert

sieht, auch christliche Probleme und Fragen sind.

Von Anfang an bildeten die Vorlesungs- und Diskussionszusammenkünfte, einmal
monatlich während des Semesters, den Kernpunkt der Gemeinschaftsstruktur. Für
diese Zusammenkünfte wurde jeweils ein Jahresthema gewählt.

In diesem Jahr sind die Gespräche der Auseinandersetzung mit den Erklärungen
von «Nostra Aetate» gewidmet. Zu diesem Thema sprechen jüdische und christliche
Gastreferenten. Eine Gruppe der Gemeinschaft kommt regelmässig zusammen, um die
christlichen Studenten, die für einen Arbeits- oder Studienaufenthalt im Lande sind,
über die soziale, politische und religiöse Situation zu informieren. Für jene christlichen
Wissenschaftler und Studenten, die nur für eine kurze Zeit im Lande weilen, hat die

201



Gemeinschaft 1976 einen Katalog aller seit 1945 erschienenen Bücher und Artikel zum
Thema Jüdisch-Christliche Beziehung zusammengestellt.

Die Gemeinschaft ist ausserdem über verschiedene Mitglieder in internationalen
Gremien und Konferenzen vertreten. Zum Beispiel haben Mitglieder der Gemeinschaft
unter der Schirmherrschaft des Weltkirchenrates und des Sekretariates für die Einheit
der Christen im Vatikan gearbeitet. In Zusammenarbeit mit jüdischen Wissenschaftlern
gibt die Ökumenisch-theologische Forschungsgemeinschaft die international verbreitete
Zeitschrift IMMANUEL heraus, die sich religiösem Gedankengut und der Forschung
widmet.

Mitglieder der Gemeinschaft haben festgestellt, dass es viele ökumenische und
zwischenreligiöse Fragen gibt, die gerade in Jerusalem behandelt werden müssen, weil
diese Stadt sowohl für Juden wie für Muslime und Christen so wichtig ist. Man hofft,
dass die Gemeinschaft in Zukunft noch mehr lokale KirchenVertreter aufnehmen kann.
Das ist jedoch eine heikle und schwierige Angelegenheit. Aber vielleicht ist es die grösste
Herausforderung für jene Christen, die die Botschaft von Frieden und Versöhnung
ernst nehmen und in ihren Beziehungen zu allen Völkern verwirklichen wollen. Die
Daseinsberechtigung der Gemeinschaft ist das Bedürfnis, eine Beziehung von grösserer
Integrität und Ganzheit mit dem älteren Bruder, dem Hause Israel, zu entwickeln.

Oikoumenikos, in: Jerusalem Post, 30.5.1986
Ubersetzung: A. Cunz

Das Ja zum Leben

Jahrestagung der Arbeitsgemeinschaft Kirche und Judentum der lutherischen Landeskirchen

in der DDR 1986

Die Jahrestagung der Arbeitsgemeinschaft Kirche und Judentum der lutherischen
Landeskirchen in der DDR, die traditionsgemäss in der Woche nach Pfingsten in
Leipzig stattfand, stand unter dem Thema «Das Ja zum Leben — Diesseitsbezug und
Jenseitshoffnung in jüdischer und christlicher Sicht».

Dozent Dr. Voigt (Leipzig) ging in einem Vortrag dem Thema «Diesseitsbezug und
Zukunftshoffnung in christlicher Sicht» nach, wobei er hervorhob, dass das Diesseits

«zu Ehren gekommen» sei, weil Gott die Welt liebt. Prof. Wiefel (Halle) legte die
biblische Kernstelle 5. Mose 30, 11 - 20 in christlicher Sicht aus und betonte, dass das
AT und das NT unlösbar zusammengehören. Das AT habe seine zweifache Fortsetzung
in der jüdischen Tradition von Mischna und Talmud bzw. in der christlichen Tradition
des NT gefunden.

Der Westberliner Rabbiner Ernst Max Stein sprach in seiner jüdischen Bibelauslegung

von der Möglichkeit der Teschuwah, der Reue und Rückkehr für jeden, der Busse

tut. Entscheidend sei dabei das Tun. Die Bibel sage nicht, dass das Handeln leicht sei,
sondern notwendig. Es basiere auf menschlicher Verantwortung, die sich im freien
Willen ausdrückt. Dieser Grundsatz der freien Willensentscheidung sei besonders von
den Pharisäern vertreten worden. Dozent Dr. Lauer (Luzern) hielt einen Vortrag zum
Tagungsthema aus jüdischer Sicht. Er wehrte darin der falschen Vorstellung, dass das
Judentum keine Jenseitsvorstellung kenne und rein innerweltlich orientiert sei. Das Ja

zum Leben schliesse den eschatologischen Blick mit ein.

202



Der Generalsekretär des Internationalen Rates der Christen und Juden (ICCJ), Dr.
Schoneveld (Heppenheim), sprach über «Weltweite Tendenzen der jüdisch-christlichen
Zusammenarbeit». Der Referent führte aus, dass die christliche Identität im Gegensatz
zum Judentum entstanden sei und negative Äusserungen über das Judentum
jahrhundertelang Ausdruck kirchlicher Haltung gewesen seien.

Die traumatische Erfahrung des Holocaust habe 1946 erstmals nach dem Kriege
Juden und Christen in Oxford zusammengeführt, die ein Verbindungskomiteee
gründeten, aus dem später der Internationale Rat hervorgegangen ist. Herausragende
Bedeutung habe die vatikanische Erklärung «Nostra aetate» 1965 für die weitere
Ausgestaltung des christlich-jüdischen Dialogs gehabt. Der Internationale Rat zählt heute
Mitgliedsorganisationen in 17 Staaten Europas, Nord- und Lateinamerikas sowie in
Israel. Nachdem 1985 erstmals ein internationales Seminar in einem osteuropäischen
Land (Ungarn) stattgefunden hat, ist für das kommende Jahr eine ähnliche Tagung in
der DDR geplant. Ein besonderes Anliegen in der Arbeit des ICCJ sei es, verstärkt
Jugendliche in den christlich-jüdischen Dialog einzubeziehen und die Gestaltung von
Schulbüchern positiv zu beeinflussen.

In der abschliessenden Podiumsdiskussion, der intensiv geführte Gruppengespräche

vorausgingen, wurde das Gehörte von den 120 Dauerteilnehmern nochmals zusam-
mengefasst und ausgewertet. Besonders eindrücklich war es, als der Direktor des

Budapester Rabbinerseminars, Dr. Schweitzer, sagte, dass «Christen die Missionare des

Monotheismus» seien und «wir alle (Juden und Christen) eins sind in Gott».

In seinem Schlusswort wies der Vorsitzende der Arbeitsgemeinschaft Kirche und
Judentum in der DDR, Siegfried Theodor Arndt, daraufhin, dass das Ja zum Leben die
gemeinsame Verantwortung von Juden und Christen einschliesst, in der Überwindung
alter Vorurteile zu echter Partnerschaft zu gelangen. Denn «Bewährung liegt noch vor
uns». Die Vertreterversammlung aller Arbeitskreise sowie Landes- und Freikirchen
sprach sich für eine Intensivierung der bestehenden Kontakte und eine vertiefende
Beschäftigung mit der deutsch-jüdischen Geschichte (besonders im Hinblick auf das

Gedenkjahr 1988) aus. Der Zuspruch vor allem jüngerer Menschen bei den Veranstaltungen

der einzelnen Arbeitskreise ist erstaunlich gross und weist steigende Tendenz
auf.

Im Sabbatgottesdienst in der vollbesetzten Leipziger Synagoge, der von Kantor
Neufeld (Brünn / Tschechoslowakei) und dem Synagogenchor musikalisch ausgestaltet
wurde, predigte Rabbiner Stein: «Es gibt Momente und Situationen, die jeder Realität
zu entbehren scheinen, die wie ein Traum sind. Mein Aufenthalt in Leipzig ist ein
solcher Augenblick der Unwirklichkeit: wer hätte es gewagt, davon zu träumen... dass
wir erneut Gottes Wege loben können und wollen. Wir sollten uns deshalb aktiv dafür
einsetzen, das Gute zu fördern, Frieden und Freiheit zu erringen. Es ist unsere
Verpflichtung, die überkommenen Werte immer wieder und wieder zu ererben und zu
besitzen. Es bedurfte der fast übermenschlichen Anstrengung unter unsäglichen Opfern
der Besten uns von der Geisel des Nationalsozialismus zu befreien. Und es ist heute
unsere heiligste Aufgabe, Frieden und Leben zu erhalten... sich dem zuzuwenden, das
eint und zusammenführt. Der begonnene Dialog sollte in aller Ernsthaftigkeit unter
Aufgabe jedes Ausschliesslichkeitsanspruches weitergeführt werden».

Wolfgang Madai
Arbeitsgemeinschaft Kirche und Judentum Leipzig

203


	Umschau

