
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Leopold Zunz und die Wissenschaft des Judentums : zum hundersten
Todestag von Leopold Zunz

Autor: Rahe, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leopold Zunz und die Wissenschaft
des Judentums

Zum hundertsten Todestag von Leopold Zunz

von Thomas Rahe

An Leopold Zunz zu erinnern, der 1794 in Detmold geboren wurde
und 1886 in Berlin starb, bedeutet vor allem, an eine wissenschaftliche
Pionierleistung ersten Ranges zu erinnern. Zunz hat nicht nur herausragende

Einzelbeiträge zur wissenschaftlichen Erforschung des Judentums
geleistet, er hat auch an der Schaffung der programmatischen und
methodischen Grundlagen der modernen «Wissenschaft des Judentums» so
intensiv mitgewirkt, dass er — zumindest für den deutschen Sprachraum —
als ihr eigentlicher Begründer gelten muss1.

Zunz, der von 1815 bis 1819 an der Universität Berlin studierte und
1821 an der Universität Halle zum Doktor der Philosophie promovierte,
gehörte 1819 zu den Mitbegründern des «Vereins für Cultur und Wissenschaft

der Juden»2. Ziel seiner Mitglieder war es vornehmlich, durch eine
kritisch-wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem Judentum und
seiner Geschichte, durch Aufklärung über das eigentliche Wesen des von
bevormundendem Rabbinismus befreiten Judentums, den Emanzipations-
prozess zu fördern, zu einem sachgemässen (und damit zeitgemässen) und
Barrieren zwischen Juden und Nichtjuden abbauenden Verständnis des

Judentums zu gelangen, aber auch für sich selbst die Frage nach dem

Spezifischen jüdischer Existenz unter den Bedingungen der Modernität zu
beantworten.

Integration der Juden in die nichtjüdische Gesellschaft
durch Wissenschaft

Gerade die Erforschung und Darstellung der jüdischen Geschichte
und Gegenwart sollte die Integration der Juden in die nichtjüdische Ge¬

Thomas Rahe, Doktorand am Historischen Seminar der Universität Münster.
Arbeitsschwerpunkte: Frühgeschichte des Zionismus, Geschichte des deutschen Judentums seit
der Aufklärung.
Adresse: Goerdelerstrasse 3, D-44 Münster.

188



Seilschaft fördern, indem durch sie die Bedeutung des Judentums für die
kulturelle Entwicklung der Menschheit erkennbar und zugleich ein
allgemeiner wissenschaftlicher Fortschritt erreicht würde. Eine Idee, die sich
wie die des Judentums, so formulierte es Immanuel Wolf (Wohlwill) 1822

in einem Beitrag über die Wissenschaft des Judentums, der in der von
Zunz herausgegebenen Zeitschrift des Kulturvereins erschien, «durch eine
so lange Reihe von Jahrhunderten entfaltet und erhalten hat, die eine so

geraume Zeit in der Weltgeschichte lebendig und wirksam gewesen ist,
muss eben deshalb in dem Wesen der Menschheit selbst gegründet seyn —
und darum für den denkenden Geist die höchste Wichtigkeit und Bedeutung

haben»3.

Doch der Verein löste sich schon 1824 auf und es war allein Zunz,
der, wie S. Ucko es ausdrückte, «aus den Trümmern des Vereins, der den

Begriff der Wissenschaft des Judentums fand, die Wissenschaft selbst
rettete»4. Schon 1818 hatte sich Zunz in seiner Publikation «Etwas über
die rabbinische Literatur» grundlegend zur Programmatik der neuen
Wissenschaft geäussert. Sie sei eine Disziplin, die sich mit einem durch die
Assimilation abgeschlossenen Gegenstand beschäftige: «Aber gerade weil
wir zu unserer Zeit die Juden — um nur bei den deutschen stehen zu
bleiben — mit grösserem Ernst zu der deutschen Sprache und der
deutschen Bildung greifen und so — vielleicht oft ohne es zu wollen oder zu
ahnen — die neuhebräische Literatur zu Grabe tragen sehen, tritt die
Wissenschaft auf und verlangt Rechenschaft von der geschlossenen»5.

Die Wissenschaft des Judentums, wie Zunz sie konzipierte, stellte in
methodischer und thematischer Hinsicht eine prinzipiell neue Art der

Auseinandersetzung mit der Vergangenheit des Judentums dar: «Hier
wird die ganze Litteratur der Juden, in ihrem grössten Umfange, als

Gegenstand der Forschung aufgestellt, ohne uns darum zu kümmern, ob
ihr sämmtlicher Inhalt auch Norm für unser eigenes Urtheilen sein soll
oder kann»6. An die Stelle kritikloser Übernahme des überkommenen
religiösen Schrifttums, dessen Autorität nicht zu hinterfragen war, an die

Stelle eines als religiöse Übung verstandenen, autoritativ geleiteten
Studiums sollte ein wertfreier, wissenschaftlich-analytischer, also kritischer
Zugang zum Judentum in der Gesamtheit seiner kulturellen bzw. historischen

Erscheinungsformen treten. Die Ausweitung des Gegenstandsbereichs

— nach Zunz sollen u.a. auch jüdische Astronomie, Geographie,
Mathematik, Medizin, Kunst etc. untersucht werden — und die Wahl
einer wissenschaftlichen Methode bedingen sich dabei gegenseitig.

189



Nicht die Rabbiner, sondern die Historiker
sind die authentischen Interpreten des Judentums

Konkret bedeutet diese neue, wissenschaftliche Art des Zugangs zur
jüdischen Tradition eine Säkularisierung, genauer: eine Historisierung der
jüdischen Vergangenheit. An die Stelle der noch bei Mendelssohn
vorherrschenden statischen Sicht des Judentums sollte nun die «geschichtliche

Anschauung» treten7. In Zunz' Konzeption erscheint das Judentum
als ein wachsendes geistiges Phänomen, das auf die sich im Lauf der
Geschichte ändernden Umweltbedingungen und Herausforderungen in
spezifischer Weise reagiert hat8. Auch wenn er also den Entwicklungsgedanken

auf das Judentum anwendet, so sieht er die jüdische Vergangenheit

doch nicht als einen in sich einheitlichen und absolut kontinuierlichen
Fortschrittsprozess oder als teleologische Entwicklung9. Einheitlichkeit
weist die jüdische Vergangenheit nach Zunz jedoch insofern auf, als die
zahlreichen kulturellen Hervorbringungen des Judentums im Lauf der
Geschichte Ausdruck des gleichen jüdischen Geistes sind. «Eine solche

von der Weltgeschichte anerkannte historische Besonderheit sind die
Juden nach Volksthum und Bekenntniss ein Ganzes, dessen Richtungen von
einheitlichen, mit ihren Wurzeln in das tiefste Alterthum hineinragenden,
Gesetzen gelenkt werden, und dessen geistige Erzeugnisse, bereits über
zwei Jahrtausende, eine Lebensfaser unzerreissbar durchzieht»10.

Wird so das Judentum — in deutlicher Anlehnung an Herders
Theorie des Volksgeistes — als eine organische Einheit betrachtet, kann es

keine Unterscheidung mehr geben zwischen bedeutsamen, des Studiums
würdigen und unbedeutenden Texten bzw. Themen der jüdischen Vergangenheit.

Jüdische Mathematik oder Kunst sind nach Zunz in gleicher
Weise als Gegenstand der Wissenschaft des Judentums zu betrachten wie
Talmud und Torah, sind sie doch alle Ausdruck ein und derselben
jüdischen Kreativität. Die Beschränkung auf die Beschäftigung mit der
jüdischen Religion und dem religiösen jüdischen Schrifttum führe daher zu
einem einseitigen, den Charakter des Judentums in seiner Gesamtheit
nicht adäquat widerspiegelnden Verständnis. So können aus der Sicht von
Zunz nicht die gegenwärtigen Rabbiner, sondern nur die Historiker des

Judentums als seine authentischen bzw. legitimierten Interpreten gelten
11. So sehr Zunz auch die Notwendigkeit einer «geschichtlichen
Anschauung» der jüdischen Vergangenheit betonte, so sollte die Wissenschaft

des Judentums doch weniger Geschichtswissenschaft als vielmehr
eine philologische Wissenschaft sein, die in etwa der philologisch
bestimmten Altertumskunde entsprechen sollte, wie Zunz sie durch

190



die an der Universität Berlin lehrenden Altphilologen Friedrich August
Wolf und August Wilhelm Boeckh kennengelernt hatte12. Insofern
«Geschichte» die historische Entwicklung der politischen Aktivität meint,
erschien Zunz dieser Begriff auf die Juden nach dem Verlust ihrer staatlichen

Selbständigkeit nicht anwendbar. Im jüdischen Leben sei gewisser-
massen die Literatur an die Stelle der politischen Geschichte getreten.

Konzentration auf die jüdische Literatur

Neben diesem äusseren Grund gibt es aber auch noch einen inneren
Grund für die unübersehbare Konzentration von Zunz auf die jüdische
Literatur als der Wissenschaft des Judentums. In deutlicher Anknüpfung
an die Sprachphilosophie Humboldts konstatiert Zunz, dass nur derjenige,

der «die Litteratur einer Nation als den Eingang betrachtet zur Ge-
samtkenntniss ihres Culturganges durch alle Zeiten hindurch» ein
adäquates Verständnis ihrer Kultur und damit ihres Wesens gewinnen
kann13. Die zentrale Stellung, die Zunz der jüdischen Literaturgeschichte
einräumt — nicht nur in seiner programmatischen Konzeption der
Wissenschaft des Judentums, sondern auch in seinen eigenen Forschungen
und Veröffentlichungen — soll auch dazu dienen, die didaktischen
Absichten, die er mit der Wissenschaft des Judentums verbindet, realisieren
zu helfen. Stünden die jüdische Religion und ihre Entwicklung im Mittelpunkt

der neuen Wissenschaft, so würde damit gerade das Juden und
Nichtjuden Trennende akzentuiert14, während die politische Geschichte
der über die Welt zerstreuten Juden eine Geschichte des Exils und der

Verfolgung, kurz der Passivität der Juden wäre. Einzig die vorurteilsfreie
wissenschaftliche Auseinandersetzung mit der jüdischen Literatur als
Produkt der aktiven Teilnahme des Judentums am Fortgang der menschheitlichen

Kultur erscheint aus der Zunz'schen Perspektive geeignet, im
Medium der Wissenschaft das Juden und Nichtjuden Verbindende hervorzuheben15.

Für Zunz war es von ausschlaggebender Bedeutung, die jüdische
Kultur zum Gegenstand von Wissenschaft zu machen, denn nur auf
wissenschaftlicher Ebene sah er die Möglichkeit einer Anerkennung der
jüdischen Kultur bzw. ihres Wertes auch durch die Nichtjuden. Auch deshalb

veröffentlichte er, anders als etwa Salomo Juda Löb Rapoport (1790

Lemberg - 1867 Prag), die Ergebnisse seiner Forschungen nicht in hebräischer,

sondern in deutscher Sprache. Die Wissenschaft des Judentums
sollte, ganz im Sinne des eingangs zitierten Satzes von I. Wolf, den

191



Nachweis der kulturellen Produktivität des Judentums und damit seiner

positiven Bedeutung für die Kultur der Menschheit erbringen. Die
Erforschung der Vergangenheit des Judentums und insbesondere seiner Literatur

ist nach Zunz eben nicht nur von innerjüdischem Interesse, sondern ist
als ein Teil der Wissenschaft überhaupt zu begreifen, die das Allgemeine
nicht ohne Kenntnis des jeweils Individuellen erkennen kann. So ist die

jüdische Literatur «aufs Innigste mit der Cultur der Alten, dem Ursprung
und Fortgang des Christenthums, der wissenschaftlichen Thätigkeit des

Mittelalters verflochten, und indem sie in die geistigen Richtungen von
Vor- und Mitwelt eingreift, Kämpfe und Leiden theilend, wird sie

zugleich eine Ergänzung der allgemeinen Literatur, aber mit eigenem
Organismus, der nach allgemeinen Gesetzen erkannt, das Allgemeine wiederum

erkennen hilft»16. Ist allein eine wissenschaftliche Behandlung der
jüdischen Vergangenheit imstande, ein von Vorurteilen und Fanatismus
freies Bild des Judentums zu vermitteln, so ist sie zugleich eine Voraussetzung

für die Emanzipation und soziale Integration der Juden: «So räume
man denn dem Geiste sein Recht ein; der Anerkennung des Geistes wird
die der Personen folgen. Man erkenne und ehre in der jüdischen Literatur
eine organische geistige Thätigkeit, die den Weltrichtungen folgend auch
dem Gesammt - Interesse dient, die vorzugsweise sittlich und ernst auch
durch ihr Ringen Theilnahme einflösst. Muss dann nicht aus dem
Born der Wissenschaft Humanität sich unter das Volk ergiessen, Verständigung

und Eintracht bereitend? Die Gleichstellung der Juden in Sitte und
Leben wird aus der Gleichstellung der Wissenschaft des Judenthums
hervorgehen»17.

Wissenschaft des Judentums im Dienste praktischer
Anliegen der Emanzipation

Mag diese These auch auf den ersten Blick als Ausdruck einer
Überschätzung der eigenen Disziplin und Unterschätzung der politischsozialen
Probleme bzw. Verkennung der Prioritäten erscheinen —die weitere
Entwicklung der deutsch-jüdischen Geschichte hat die Bedeutung des hier
von Zunz beschriebenen Zusammenhangs nachdrücklich bestätigt. Die
Emanzipation der Juden ging nicht mit einer positiven Neubewertung des

Judentums seitens der Nichtjuden einher, sondern blieb an einen Assimi-
lationsprozess gebunden, der nach Meinung der überwiegenden Mehrzahl
der Nichtjuden in einer weitgehenden Selbstauflösung des Judentums
bestehen sollte. Die Emanzipation erfolgte rein individuell und nicht kollek-

192



tiv, sie galt den einzelnen Juden, nicht dem Judentum. So löste der formelle
Abschluss der rechtlichen Gleichstellung die Probleme des Zusammenlebens

von Juden und Nichtjuden nur zum Teil und verlagerte sie
grösstenteils auf die soziale Ebene.

Schon in der Auswahl der Themen zeigt sich, wie sehr die von Zunz
betriebene Wissenschaft des Judentums auch von den politisch-sozialen
Problemen des zeitgenössischen Judentums geprägt war, wie sehr Zunz
bemüht war, die Anliegen der Emanzipation und der jüdischen Reformbewegung,

die er als eng verbunden betrachtete, wissenschaftlich zu
legitimieren und zu unterstützen. «Mit der bürgerlichen Hintansetzung der
Juden», so Zunz 1832 zum Zusammenhang von Wissenschaft des Judentums,

Emanzipation und Religionsreform, «steht die Vernachlässigung
jüdischer Wissenschaft im Zusammenhange. Durch grössere geistige Kultur

und gründlichere Kenntniss ihrer eigenen Angelegenheiten, würden
nicht allein die Juden eine höhere Stufe der Anerkennung, also des Rechts

errungen haben: auch so manche Missgriffe der Gesetzgebung, so manches

Vorurtheil gegen jüdisches Alterthum, so manche Verurtheilung
neuer Bestrebungen ist eine unmittelbare Folge des verlassenen Zustan-
des, in welchem seit etwa 70 Jahren, namentlich in Deutschland, sich

jüdische Literatur und Wissenschaft des Judenthums befinden»18. So

suchte Zunz etwa in seiner Arbeit über «Die gottesdienstlichen Vorträge
der Juden» (1832) die historische Berechtigung der Predigt in der jeweiligen

Landessprache im jüdischen Gottesdienst —ein wesentliches Anliegen
des Reformjudentums — nachzuweisen. Gegen Bestrebungen der preussi-
schen Regierung, den Juden die Annahme vermeintlich oder tatsächlich
christlicher Namen zu untersagen, führte er in seiner, von der jüdischen
Gemeinde in Berlin in Auftrag gegebenen Untersuchung «Namen der
Juden» (1837) den Nachweis, dass auch in vergangenen Epochen die
Juden nicht nur biblische Namen bzw. Namen aus ihrer eigenen Tradition,

sondern auch Namen aus ihrer jeweiligen kulturellen Umwelt
angenommen haben.

« Uns müssen wir reformieren, nicht die Religion»

Vor allem aufgrund ihrer neuen, wissenschaftlichen Methodik stand
die Wissenschaft des Judentums, wie Zunz sie praktizierte, in einem
prinzipiellen Gegensatz zur Orthodoxie und ihrer autoritativ geleiteten
Talmudgelehrsamkeit. «Ehe der Talmud nicht gestürzt ist, ist nichts zu
machen», so drückte Zunz in einer privaten Äusserung an seinen Lehrer und
Freund S.M. Ehrenberg 1818 diesen Gegensatz drastisch aus19. Für

193



Zunz war Israels Zeit, in der es einen heilsgeschichtlichen «Sonderberuf»
auszuüben hatte, vorüber. «Die Religion aber, die Zunz als Israels Lehre
predigt», so hat A. Altmann die religiöse Position von Zunz zusammenfassend

beschrieben, «ist die aus Aufklärung, Kantianismus und
Romantik geschöpfte Religion, insbesondere ihr sittlicher Aspekt, in dem
sich Vernunft und andächtiges Gefühl begegnen. Das Zeremonialgesetz
wird zwar aufrecht erhalten, aber zu einem Mittel der Sittlichkeit
relativiert»20.

Wenn Zunz einige Jahre später in einem Brief an Abraham Geiger
schrieb: «Uns müssen wir reformieren, nicht die Religion: bestehende
Missbräuche, nach Aussen wie im Innern, haben wir anzugreifen, nicht
ein ererbtes Heiligtum. Das Geschrei gegen den Talmud ist bereits die
Stellung des Apostaten»21, so spiegelt dieser scheinbar absolute Widerspruch

zu seinen früheren Äusserungen zwar durchaus eine zunehmende
persönliche Hinwendung von Zunz zur jüdischen Tradition wider, die sich
auch in der Auswahl der Themen seiner Forschungstätigkeit niederschlug,
die sich in grossem Umfang auf Liturgie und Ritus des Judentums bezogen.

Doch kommt hier keineswegs ein Wechsel von der Reform hin zur
Orthodoxie zum Ausdruck. Zeit seines Lebens stand Zunz der Reformbewegung

näher als der Orthodoxie, doch konnte er sich mit dem Reformjudentum,

so wie es sich ihm in seiner Zeit konkret darbot, nicht wirklich
identifizieren.

Schon 1818 hatte er in «Etwas über die rabbinische Literatur»
kritisch vermerkt: «Jede rücksichtslose sogenannte Verbesserung rächt der
schiefe Ausgang; übereilte Neuerungen geben dem Alten, und — was das
misslichste ist — dem Veralteten einen höheren Werth. Um also das Alte
brauchbare, das Veraltete schädliche, das Neue wünschenswerthe zu kennen,

und zu sondern, müssen wir besonnen zu dem Studium des Volkes
und seiner Geschichte schreiten, der politischen wie der moralischen»22.
An diesen notwendigen Kenntnissen um und Interesse für die jüdische
Vergangenheit schien es Zunz den meisten Vertretern des Reformjudentums

zu mangeln, so dass er die jüdische Reformbewegung aus diesem
Grund auf falschen Voraussetzungen bzw. einem wenig tragfähigen
Fundament beruhen sah. Eine die historischen Voraussetzungen ignorierende,
das Judentum den politisch-sozialen Erfordernissen der jeweiligen Gegenwart

willkürlich anpassende Neuerung des Judentums lehnte Zunz vehement

ab und forderte statt dessen eine an die Erkenntnisse der Wissenschaft

des Judentums anknüpfende Reform im wörtlichen Sinn dieses

Begriffs als einer Wiederherstellung des Ursprünglichen23.

In diesem Sinn ist es zu verstehen, wenn Zunz 1844 an S.M. Ehren-

194



berg schrieb: «Ich soll jetzt die Stütze werden für das Judenthum; zuerst
habe ich die Ehre der Tephillin [Gebetriemen] hergestellt: nun muss ich
für die Milah [Beschneidung] kämpfen, und ich sehe im Geiste schon
Schabbat anrücken. Mit der Restitution der Wissenschaft habe ich begonnen,

dann kam die Deraschah [Predigt] zu verfechten, dann die Namen,
dann die Entwicklungsfreiheit des Kultus und nun die Tora selber»24.
Zunz' Forderung, den Talmud zu stürzen, bedeutete, vor diesem Hintergrund

betrachtet, nicht, ihm jede Bedeutung abzuerkennen, wohl aber, die
Dominanz des Talmud und seiner orthodoxen «Wächter», die blinde
Autoritätsgläubigkeit des orthodoxen Talmudstudiums zu beseitigen.

Wissenschaft des Judentums als anerkannter Teil
der Wissenschaft insgesamt — ein Fehlschlag

Wenn Zunz 1848 forderte, die Wissenschaft des Judentums «soll sich
daher zunächst von den Theologen emanzipiren»25, so richtete sich dies
nicht nur gegen die Orthodoxie, sondern auch gegen die Vereinnahmung
der Wissenschaft des Judentums durch das Reformjudentum. Auch wenn
Zunz die Anliegen der Emanzipation und der Religionsreform durch die
Wissenschaft des Judentums zu unterstützen suchte, so waren ihm dies

zwar wichtige, aber doch nur sekundäre Funktionen der neuen Wissenschaft.

Vor allem anderen ging es Zunz darum, die jüdische Vergangenheit

und ihre Erforschung auf die Ebene der Wissenschaft insgesamt zu
heben, sie zu einem allgemein anerkannten Teil der Wissenschaft insgesamt

zu machen. Die Erreichung dieses Ziels sah er am ehesten dann
gewährleistet, wenn die Wissenschaft des Judentums Teil des universitären

Fächerkanons würde. Die diesbezüglichen Vorstösse von Zunz blieben

jedoch ohne Erfolg26. Ein 1848 von Zunz an das preussische
Kultusministerium gerichteter ensprechender Antrag wurde mit der bezeichnenden

Begründung abgelehnt, eine Professur, «die mit dem Nebengedanken
gestiftet würde, das jüdische Wesen in seiner Besonderheit, seinen
entfremdenden Gesetzen und Gebräuchen geistig zu stützen und zu bekräftigen,

widerspräche dem Sinne der neuen, der starren Unterschiede
ausgleichenden Freiheit; sie wäre ein Missbrauch der Universität»27.

Eine separate jüdische Institution für die Wissenschaft des Judentums,

wie sie Abraham Geiger mit seiner Forderung nach Errichtung
einer «jüdisch-theologischen Fakultät» vorgeschlagen hatte28, lehnte
Zunz, der anders als fast alle übrigen jüdischen Erforscher der Vergan-

195



genheit des Judentums von Beruf kein Theologe bzw. Rabbiner war,
entschieden ab, nicht nur weil er dadurch die Gefahr einer Isolation der
Wissenschaft des Judentums vom allgemeinen intellektuellen bzw.
wissenschaftlichen Leben gegeben sah, sondern auch weil ihm unter diesen
Bedingungen ihre Unabhängigkeit von den verschiedenen religiösen
Richtungen innerhalb des Judentums gefährdet schien. So stand er der Gründung

des Jüdisch-Theologischen Seminars in Breslau (1854) sehr skeptisch
gegenüber. Als 1872 in Berlin die Hochschule für die Wissenschaft des

Judentums gegründet wurde, lehnte er die Einladung zur Eröffnungsfeier
mit der Begründung ab, er wolle die Einschliessung der Wissenschaft des

Judentums in ein neues Ghetto nicht unterstützen29.

So blieb die Wissenschaft des Judentums, so wie Zunz sie konzipiert
hatte und selbst ausübte, ohne institutionelle Grundlage. Zeit seines
Lebens war Zunz gezwungen, seine Erforschung jüdischer Vergangenheit als

Privatgelehrter zu betreiben, eine Erschwerung seiner Forschungstätigkeit,
die er in seinen Briefen immer wieder beklagte. «Wenn ich ein paar

Jahre in Hamburg, Amsterdam, Leyden, Paris, Parma und Livorno
arbeiten könnte», so schrieb er 1823 an S.M. Ehrenberg, «sollte die Welt
was anderes sehen; doch für solche patriotische und grossartige Unternehmungen

haben die jüdischen Millionäre keine Ohren und Augen
Schade, dass unsere Prediger nie über den neutestamentarischen Text
predigen dürfen: "kein Reicher kommt in das Himmelreich"!»30. An
Meier Isler schrieb er 1833: «Der Himmel möge mich bald in eine Lage
versetzen, welche es mir verstattet, mir, meinen Freunden und der Wissenschaft

zu leben!»31.

Doch nicht nur durch seine schwierige materielle Situation, die ihn
zwang, beruflich anderen Tätigkeiten als seinen Forschungsinteressen
nachzugehen — so war er u.a. '1823 - 1831 Redakteur der Haude &
Spenerschen Zeitung in Berlin und nahm von 1840 bis 1850 die Leitung
des Jüdischen Lehrerseminars in Berlin wahr — sah sich Zunz in seinen

Wirkungsmöglichkeiten als Forscher eingeschränkt, sondern auch durch
die nur geringe Resonanz, die er im deutschen Judentum seiner Zeit fand,
durch eine von ihm selbst als geistige Isolation empfundene Situation.
«Hier gibt es kaum einen Einzigen», so schrieb er 1838 aus Berlin an
Philipp Ehrenberg, «mit dem ich mich über jüdische Literatur und
Wissenschaft unterhalten kann»32, und wenige Jahre später klagte er: «Es
giebt für meine Leistungen kein Publikum»33.

Zunz ist der von ihm entworfenen Programmatik der Wissenschaft
des Judentums, was ihre thematische Bandbreite betrifft, selbst nicht voll
gerecht geworden. Die politische, soziale und wirtschaftliche Geschichte

196



der Juden tauchen bei Zunz kaum auf. Aber auch innerhalb der von ihm
bevorzugten Themenfelder der Religions- bzw. Literaturgeschichte blieben

bestimmte Gebiete praktisch ausgespart. Dies gilt insbesondere für
die jüdische Mystik. «Kabbala und mittelalterliche, jüdische Philosophie
(...)», so schrieb Zunz 1875 an David Kaufmann, «dieses Studium, das
mich nie angezogen, indem es grossentheils vererbten Aberglauben zum
Fundamente hat, ist schwierig, vielleicht nutzlos»34. Hermann Cohens
Urteil über Zunz: «Er hätte ein grosser Historiker werden können und
war doch nur ein Antiquar»35 ist wohl überpointiert, aber doch nicht
gänzlich falsch. Gerecht wird es Zunz freilich nur dann, wenn man den
negativ wertenden Zusatz «nur» streicht, denn gerade die bibliographische
Erfassung und Sammlung des Quellenmaterials, der sich Zunz mit solcher
Leidenschaft widmete, war eine unumgängliche Notwendigkeit am Beginn
des Aufbaus einer ertragreichen Wissenschaft des Judentums, eine Aufgabe,

für die es eines wissenschaftlichen Pioniers wie Zunz bedurfte.

Als Zunz 1818 angetreten war, die als abgeschlossen betrachtete
jüdische Vergangenheit zu erforschen, verstand er sich gewissermassen als
wissenschaftlicher Nachlassverwalter dieser Vergangenheit. Doch die
jahrzehntelange Beschäftigung mit der jüdischen Tradition brachte ihn,
jenseits einer orthodox-kritiklosen Identifikation, in ein neues Verhältnis
zu dieser Tradition. Für Zunz gilt ähnliches wie für die Wissenschaft des

Judentums generell: gegen ihre eigene Absicht setzt sich, so formulierte es

Gerschom Scholem, «auch das Positive durch, die romantische Begeisterung

überrennt in vielen dieser Gelehrten ihre ursprünglich liquidatorische,

spiritualisierende, das Judentum entwirklichende Absicht, und
dringt zu Einsichten im Positiven vor, die weit von dem abliegen, was
ihnen ursprünglich vorschwebte»36.

ANMERKUNGEN

1. Eine ausführliche Darstellung des Werks von Zunz bietet die Einleitung zu dem von
Nahum N. Glatzer herausgegebenen Band Leopold Zunz. Jude — Deutscher —
Europäer. Ein jüdisches Gelehrtenschicksal des 19. Jahrhunderts in Briefen an
Freunde, Tübingen 1964 (im Folgenden: LZ), S. 3-72. Zur Geschichte der Wissenschaft

des Judentums vgl. Ismar Elbogen, Ein Jahrhundert Wissenschaft des Judentums

in: Festschrift zum 50jährigen Bestehen der Hochschule für die Wissenschaft
des Judentums, Berlin 1922, S. 103-144; Kurt Wilhelm, Zur Einführung in die
Wissenschaft des Judentums, in: ders. (Hg.), Wissenschaft des Judentums im
deutschen Sprachbereich, Bd. 1, Tübingen 1967, S. 1-58.

197



2. Zur geistesgeschichtlichen Bedeutung und inneren Entwicklung des Vereins vgl.
Sinai Ucko, Geistesgeschichtliche Grundlagen der Wissenschaft des Judentums, in:
Kurt Wilhelm, a.a.O., S. 315-352; Hanns G. Reissner, Rebellious Dilemma: The
Case Histories of Eduard Gans and some of his Partisans, in: Year Book Leo Baeck
Institute 2 (1957), S. 179-193; Michael A. Meyer, The Origins of the Modern Jew:
Jewish Identity and European Culture in Germany, 1749-1824, Detroit 1967, S. 162-
182.

3. Immanuel Wolf, Uber den Begriff einer Wissenschaft des Judenthums, in:
Zeitschrift für die Wissenschaft des Judentums (1822), S. 15.

4. S. Ucko, S. 321.

5. L. Zunz, Etwas über die rabbinische Literatur (1818), in: ders., Gesammelte Schriften,

Bd. 1, Berlin 1875 (im Folgenden: GS), S. 4.

6. Ebd., S. 5.

7. L. Zunz, Zur Geschichte und Literatur (1845), in: GS, Bd. 1, S. 57.

8. Vgl. ders., Namen der Juden (1837), in: GS, Bd. 2, Berlin 1875, S. 2; Samuel S.

Cohon, Zunz and Reform Judaism, in: Hebrew Union College Annual 31 (1960), S.

256: Fritz Bamberger, Zunz's Conception of History, in: Proceedings of the American

Academy of Jewish Research (1941), S. 1-25.

9. Vgl. M.A. Meyer, The Origins of the Modern Jew, S. 177.

10. L. Zunz, Zur Geschichte und Literatur (1845), in: GS, Bd. 1, S. 42.

11. Vgl. Ismar Schorsch, From Wolfenbüttel to Wissenschaft. The Divergent Paths of
Isaak Markus Jost and Leopold Zunz, in: Year Book Leo Baeck Institute 22 (1977),
S. 123.

12. Vgl. Leon Wieseltier, Etwas über die jüdische Historik. Leopold Zunz and the

Inception of Modern Jewish Historiography, in: History and Theory 20 (1981), S.

137 f.

13. L. Zunz, Etwas über die rabbinische Literatur (1818), in: GS, Bd. 1, S. 6 f.

14. Vgl. Nahum N. Glatzer, The Beginnings of Modern Jewish Studies, in: Alexander
Altmann (Hg.), Studies in Nineteenth - Century Jewish Intellectual History,
Cambridge/Mass. 1964, S. 35.

15. Vgl. Nahum N. Glatzer, Zunz's Conception of Jewish History, in: Zion 26 (1961), S.

IV.

16. L. Zunz, Zur Geschichte und Literatur (1845), in: GS, Bd. 1, S. 42.

17. Ebd., S. 58 f.

18. Ders., Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden, historisch entwickelt (1832), in:
GS, Bd. 1,S. 34 f.

19. Nahum N: Glatzer, Leopold and Adelheid Zunz. An Account in Letters, London
1958, S. 13. Bezeichnend ist auch Zunz'Scheu, in den Predigten, die er 1820-1822 als

Prediger der reformorientierten «neuen Israelitischen Synagoge» in Berlin hielt, den
Talmud als Quelle zu zitieren, wie auch seine Neigung, die Offenbarung der
Vernunft nicht über-, sondern beizuordnen. Vgl. Alexander Altmann, Zur
Frühgeschichte der jüdischen Predigt in Deutschland. Leopold Zunz als Prediger, in: Year
Book Leo Baeck Institute 6 (1961), S. 3-59.

20. Ebd., S. 51.

198



21. L. Zunz an Abraham Geiger (4.5.1845), zit. nach A. Altmann, S. 52.

22. GS, Bd. 1, S. 5.

23. Vgl. auch Michael A. Meyer, Jewish Religious Reform and Wissenschaft des Juden¬

tums. The Position of Zunz, Geiger and Frankel, in: Year Book Leo Baeck Institute
16(1971), S. 24 f.

24. LZ, S. 228.

25. L. Zunz, Zur Geschichte und Literatur, in: GS, Bd. 1, S. 57.

26. Vgl. dazu ausführlich Alfred Jospe, The Study of Judaism in German Universities
before 1933, in Year Book Leo Baeck Institute 27 (1982), S. 300-306.

27. LZ, S. 42.

28. Vgl. Abraham Geiger, Uber die Errichtung einer jüdischtheologischen Fakultät,
Wiesbaden 1838.

29. Vgl. LZ, S. 43.

30. L. Zunz an S.M. Ehrenberg (7.11.1823), in: LZ, S. 131.

31. L. Zunz an Meier Isler (11.1.1833), in: LZ, S. 165.

32. L. Zunz an Philipp Ehrenberg (6.5.1838), in: LZ, S. 202.

33. L. Zunz an Bernhard Beer (8.10.1843), in: LZ, S. 224.

34. Markus Brann, Mittheilungen aus dem Briefwechsel zwischen Zunz und Kaufmann
(L. Zunz an David Kaufmann 9.4.1875), in: Jahrbuch für jüdische Geschichte und
Literatur 5 (1902), S. 167.

35. Zit. nach Leo Trepp, Leopold Zunz. Eine Einführung in Wollen und Wirken des

Vorkämpfers der Wissenschaft des Judentums, in: Emuna 7 (1972), S. 251.

36. Gerschom Scholem, Wissenschaft vom Judentum einst und jetzt, in: ders., Judaica,
Bd. 1, Frankfurt/M. 1977, S. 153.

199


	Leopold Zunz und die Wissenschaft des Judentums : zum hundersten Todestag von Leopold Zunz

