
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: "Sammlung des Volkes Gottes in Jerusalem" : die Theologie der
württembergischen Templer im Vergleich zur heutigen Israeltheologie

Autor: Kickel, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Sammlung des Volkes Gottes in Jerusalem»

Die Theologie der württembergischen Templer
im Vergleich zur heutigen Israeltheologie

von Walter Kickel

Unter christlichen Zionisten verstehen wir im allgemeinen solche

Christen, die aus christlichen Motiven für eine Rückkehr der Juden in ihr
Land eintreten. Solche christlichen Zionisten gab es seit dem 17. Jahrhundert;

in grösserer Zahl traten sie im 19.Jahrhundert vor allem in England
hervor. Sie glaubten auf Grund der alttestamentlichen Weissagungen an
die baldige Rückkehr der Juden in das Land der Väter, verbunden mit der

Bekehrung ganz Israels und der nachfolgenden Wiederkunft Christi1.

Völlig einmalig war dagegen eine aus dem württembergischen Pietismus

hervorgegangene Gruppe, welche aus ähnlichen theologischen Motiven

an die Notwendigkeit der Besiedlung des Heiligen Landes durch
Christen glaubte und diesen Glauben auch — und zwar noch vor Beginn
der jüdischen zionistischen Einwanderung — erfolgreich in die Tat
umsetzte. Es waren dies die württembergischen «Templer», deren Ziel «die

Sammlung des Volkes Gottes in Jerusalem» zur «Rettung der ganzen
Menschheit» war2.

Die Geschichte der Templer ist ähnlich wie die der Wiedertäufer oder
der Mormonen voller Merkwürdigkeiten, voller menschlicher Höhen und
Tiefen. Sie ist neuerdings von dem israelischen Historiker Alex Carmel
sowie von dem deutschen Historiker Paul Sauer erforscht und dargestellt
worden3. Keine nähere Beachtung hat dagegen bisher die Theologie ihres
Gründers Christoph Hoffmann gefunden, zumal die heutige Tempelgesellschaft

selbst von der ursprünglichen Idee der «Sammlung des Volkes
Gottes in Jerusalem» im wörtlichen Sinn und von allen «Jetztzeiterwartungen»

abgerückt ist4. Hoffmanns Theologie, die meist als «Schwarmgeisterei

und leidenschaftlicher Kirchenhass»5 abgetan wird, enthält aber

Elemente, die im Lichte einer neueren christlichen Beschäftigung mit dem

Judentum, dem Zionismus und Israel von besonderem Interesse sein

könnten. Dies aufzuzeigen ist die Absicht der folgenden Ausführungen.

Dr. Walter Kickel Studienrat, Hasselstrasse 59, D-4044 Kaarst 2.

171



I. Die Geschichte der Templer

Die Geschichte der Templer beginnt eigentlich mit dem Revolutionsjahr

1848, als der württembergische Theologe Christoph Hoffmann als

einziger Vertreter des Pietismus in die Frankfurter Nationalversammlung
gewählt wurde. Hoffmann war ein Sohn des Begründers von Korntal, der
ersten selbständigen Pietistengemeinde in Württemberg und lehrte Philologie

und Geschichte an der evangelischen Bildungsanstalt «Auf dem
Salon» bei Ludwigsburg. Er war seit 1845 Mitherausgeber der «Süddeutschen

Warte», eines pietistischen Wochenblatts, das später zum eigentlichen

Organ der Tempelgesellschaft wurde. Durch seine Erfahrungen im
Frankfurter Parlament kam Hoffmann zu der Überzeugung, dass eine
Besserung der gesellschaftlichen und politischen Zustände nur durch «die
Trennung von Kirche und Staat und die Bildung oder Sammlung eines
Volkes Gottes» zu erreichen wäre6. Der Ausbruch des Krimkrieges,
welcher die Orientfrage in den Vordergrund rückte und auf eine Beendigung
der türkischen Herrschaft über Palästina hoffen liess, brachte ihn zur
Überzeugung, dass die Sammlung des Volkes Gottes «in einem durch die
Weissagung bestimmten Platze, nämlich in Jerusalem und Palästina»
verwirklicht werden müsse7. Er gründete daher 1854 die «Gesellschaft für
Sammlung des Volkes Gottes in Jerusalem», die zwei Jahre später auf
Betreiben von Georg David Hardegg, des engsten Mitarbeiter Hoffmanns,
in «Gesellschaft für Aufrichtung des Tempels» umbenannt wurde8.

1856 erwarb die Gesellschaft den Kirschenhardthof bei Marbach, wo
sich die leitenden Mitglieder ansiedelten, um ihre «auf die Bibel gestützten
sozialen Grundsätze», wie Hoffmann schreibt, in die Tat umzusetzen9.
1858 reisten Hoffmann, Hardegg und ein weiteres Mitglied als
Kundschafter ins Heilige Land, um die Möglichkeit einer Ansiedlung zu prüfen.
Nachdem die Gemeinde auf dem Kirschenhardthof wegen eigenmächtiger
Konfirmation von Kindern durch Hoffmann aus der Evangelischen
Landeskirche ausgeschlossen wurde, gründeten die Mitglieder 1861 den
«Deutschen Tempel» als unabhängige Gesellschaft. In den folgenden Jahren

wurde der Druck der nicht mehr als 1200-1500 Mitglieder auf die
Leitung immer grösser, einen Kolonisationsversuch in Palästina zu
wagen, so dass sich Hoffmann und Hardegg 1868 entschlossen, mit ihren
Familien nach Palästina auszureisen.

Den beiden Leitern und den ihnen nachfolgenden Templern gelang in
den nächsten Jahren ein durchaus respektables Siedlungswerk. Die dauerhafte

Ansiedlung von Europäern in dem völlig verwahrlosten und
zurückgebliebenen Land war an sich schon eine grossartige Leistung, auch wenn
die weitgestreckten Ziele eines christlichen Reiches in Palästina nie ver

172



wirklicht werden konnten. Hardegg gründete in Haifa, Hoffmann in Jaffa
eine Kolonie, von denen sich vor allem die in Haifa unter Hardeggs
tatkräftiger Leitung schnell entwickelte.

Während diese Kolonien mehr städtische Siedlungen darstellten,
deren Bewohner von Handel, Handwerk und Transportwesen lebten10,
errichteten Templer in der Nähe von Jaffa 1871 die landwirtschaftliche
Siedlung Sarona. 1878 siedelte Hoffmann, der nach dem Aussscheiden
Hardeggs die Gesamtleitung übernommen hatte, mit der Zentrale der
Tempelgesellschaft nach Jerusalem über, in der Hoffnung, damit den
entscheidenden Schritt zur Sammlung des Volkes Gottes getan zu haben.
In den Jahrzehnten danach konsolidierte sich die wirtschaftliche Lage der
Kolonien. Einen neuen Aufschwung erfuhr die Siedlungstätigkeit nach
dem Besuch Kaiser Wilhelms II in Palästina im Jahre 1898. Die Templer
der zweiten Generation gründeten drei weitere landwirtschaftliche
Siedlungen: 1902 die Kolonie Wilhelma bei Lod, 1906 und 1907 die kleinen
Siedlungen Bethlehem und Waldheim in Galiläa. Bei Ausbruch des 1.

Weltkriegs lebten etwa 2200 Templer in diesen sieben Siedlungen und
verstreut an verschiedenen anderen Orten des Landes, an Zahl und
Bedeutung längst überholt von der jüdischen Einwanderung und
Siedlungstätigkeit.

Die Eroberung Palästinas durch die Engländer im Jahre 1917 brachte
eine Gefährdung der äusseren Existenz der Templergemeinden, die aber
abgewendet werden konnte. Die in Ägypten internierten sowie die nach
Deutschland ausgewiesenen Templer konnten 1920 wieder zurückkehren.
In der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen erlebten die Templerkolonien

sogar ihre höchste wirtschaftliche Blüte. In dem jüdisch-arabischen
Konflikt bemühten sich die Templer um eine strikt neutrale Haltung, da
sie sowohl von arabischen Arbeitskräften als auch von den wirtschaftlichen

Beziehungen zu den Juden abhängig waren11.

Seit 1932 gerieten die Templer allerdings fortschreitend unter
nationalsozialistischen Einfluss. Ein Templer gründete 1932 die Palästinensische

Nationalsozialistische Partei, der zu Beginn des Krieges 350 Templer
angehörten. Trotzdem blieb die Tempelleitung bei der Wahl von 1935 in
den Händen eines Nicht-Nationalsozialisten. Die antijüdischen Massnahmen

des 3. Reichs in Deutschland brachten die Templer in grösste
Schwierigkeiten, da die Juden in Palästina mit einem antideutschen Boykott

antworteten. Bei Ausbruch des 2. Weltkriegs wurden alle Templer
von der englischen Mandatsregierung interniert. Doch erreichten es die

Leiter der Tempelgesellschaft, dass die Internierung in den eigenen
landwirtschaftlichen Siedlungen erfolgte, so dass diese weiter arbeiten konn-

173



ten. Schon 1941 wurde ein grosser Teil der Internierten nach Australien
deportiert, andere wurden im Austausch nach Deutschland gebracht.
Nach Beendigung des Krieges versuchten die verbliebenen Templer die
Kolonien zu retten; als aber 1948 ein Überfall der Haganah auf die Siedlung

Waldheim erfolgte, lösten die Engländer die Internierungslager aus
Sicherheitsgründen auf und verschifften die Templer bis auf einen kleinen
Rest nach Zypern, von wo diese später nach Australien gelangten. Nach
der Staatsgründung Israels ging der gesamte Tempelbesitz in die Hände
des Staates über, wofür dieser 1962 eine Entschädigung zahlte. 1950 wurden

die letzten im Land verbliebenen Templer zur Auswanderung wiederum

nach Australien oder nach Deutschland veranlasst12.

Damit war nicht nur das Ende der Tempelkolonien in Palästina
erreicht, sondern auch das völlige Scheitern der ursprünglichen Idee einer
«Sammlung des Volkes Gottes in Jerusalem» offensichtlich. Die heutige
Tempelgesellschaft mit ihren Zweigen in Australien und Deutschland hat
daher das Ziel der Gründergeneration mit ihrer wörtlichen Auffassung
der prophetischen Weissagungen aufgegeben und durch das allgemeine
Vorhaben der «Schaffung und Ausbreitung christlicher Gesinnung und
Gemeinschaft» ersetzt13.

II. Die theologische Begründung der Tempelbewegung

Nun muss das äussere Scheitern einer religiösen Bewegung noch
nichts über deren theologische Richtigkeit oder Unrichtigkeit aussagen.
Es könnte entweder sein, dass das Scheitern nur auf äussere Gründe
zurückzuführen ist, oder dass die theologische Theorie Wahrheiten und
Irrtümer vermischt, wobei die latenten Irrtümer im Laufe der Zeit ihre
Kraft entwickeln und zum Untergang führen. Das hindert aber nicht
daran, dass solche Aussenseiterbewegungen wie die der Templer auf
ihrem Wege theologische Wahrheiten entdecken oder wiederentdecken können,

die der Schultheologie und der kirchlichen Frömmigkeit verborgen
blieben.

Wie begründete Hoffmann also seine Idee der «Sammlung des Volkes

Gottes in Jerusalem»? Wir betrachten dazu die Artikel, die Hoffmann
in der «Süddeutschen Warte» der Jahre 1853 und 1854 veröffentlicht hat.
Hoffmann hat hier in immer wieder neuen Ansätzen, in nicht-systematischer

Form, seine Gedanken entwickelt. Es lassen sich dabei im wesentlichen

drei Argumentationsweisen unterscheiden, die sich allerdings
teilweise überschneiden.

174



1. Die biblische Begründung

In der Nr. 28 der Warte von 1853 stellt Hoffmann fest: «Das heilige
ßLand soll nach der ausgesprochenen Bestimmung desselben dem heiligen
Volk gehören»: Heiliges Land und heiliges Volk sind also durch den
Bundesschluss Gottes mit Israel eng miteinander verbunden. Ein solches

heiliges Volk sollte das Volk Israel sein, ®ber da es in Sünde versank und
das Land entheiligte, wurde es aus dem Land getrieben. «Dennoch», so
fährt Hoffmann fort, «blieb die erste Bestimmung unverändert, dass das

heilige Volk das Land erben sollte». Der Bund und die Verbindung Volk
— Land bleibt also unverbrüchlich bestehen. Anstelle des ursprünglichen
Volkes Israel tritt aber nun das Volk der Christen. Es zu sammeln aus
Juden und Heiden war «der Zweck und die Aufgabe Jesu Christi».
Hoffmann betont, dass niemand anders zu dem heiligen Volk gehören kann,
«als wer aus Christi Blut ein neues Leben empfängt». So gibt es zwar
einzelne Glieder des heiligen Volkes, aber das heilige Volk selbst ist noch
nicht da. Denn sonst müsste es auch das Land besitzen, das ihm nach der

Verheissung gebührt. Gott wartet mit der Landgabe, bis sich dieses heilige
Volk gebildet hat. Unser Bestreben, schliesst Hoffmann, muss sich also
nicht in erster Linie darauf richten, Palästina zu gewinnen, sondern zuerst
ein Volk zu werden, dem dann das heilige Land gegeben werden kann.

Damit hatte sich Hoffmann zwei ungeheure Ziele gesetzt, von denen
das erste das anspruchsvollste war: das was die christlichen Kirchen bisher

— nach Hoffmanns Meinung — nicht vermocht hatten, ein Volk
Gottes zu bilden, das nach dem Willen Gottes lebt und handelt, das

möchte er mit seiner Bewegung erreichen. Sein erster Biograph Friedrich.
Lange bemerkt dazu mit Recht, dass Hoffmanns Bestreben darauf
gerichtet war, «das durch die Propheten verheissene, durch Jesum Christum
gegründete Reich Gottes auf Erden» zu verwirklichen14. Das zweite Ziel
einer Besitznahme Palästinas durch ein christliches Volk musste nach der

damaligen politischen Lage weniger illusorisch erscheinen, denn der
Zusammenbruch des Türkischen Reiches schien bevorzustehen. Theologisch
bemerkenswert ist auf jeden Fall, dass Hoffmann die mit dem Bund
gegebene Verbindung von Gott — Volk — Land erkennt und an der
Unverbrüchlichkeit dieser Verbindung festhält. Da er andererseits die

traditionelle Substitutionstheorie — dass die Christenheit in die Rechte
des Volkes Israel eintritt — übernimmt, muss er notwendigerweise zu dem
Schluss kommen, dass das Hl. Land einem allerdings noch zu bildenden
heiligen christlichen Volk gehört. Eine mögliche geistliche Deutung der

175



Volk- und Landverheissung lehnt Hoffmann in biblischem Realismus

völlig ab: Die Abrahamsverheissung gilt für Christen sowohl leiblich wie
geistlich, zeitlich und ewig, denn die Bibel macht zwischen beiden keine
Unterscheidung15.

2. Die eschatologisch-heilsgeschichtliche Begründung

In den Nr. 29 und 30 der Warte geht Hoffmann von der eschatologi-
schen Hoffnung des Volkes Gottes aus. Diese richtet sich auf «Leben und
unsterbliches Wesen», auf die Aufhebung von Tod, Leid und Schmerz,
auf die Gemeinschaft mit Gott und ein «paradiesisches Leben der Wonne».

Zu diesem Ziel gibt es einen — heilsgeschichtlichen —Weg. Trotz der
wachsenden Sünde sandte Gott Retter wie Abraham, Mose und die
Propheten und zuletzt Christus, der als erster die Erfüllung brachte. Aber das

Ziel der Hoffnung ist noch nicht erreicht, denn die Übel der Gegenwart
sind drückend: «Hunger, Sklaverei, die Dienstbarkeit des Arbeiters», die

Sorge des Reichen und der Neid der Armen sind schlimmer als der Tod.
Der erste Schritt zur Erreichung der eschatologischen Hoffnung ist daher
die «Sammlung eines Volkes, das Gottes Eigentum ist». In diesem Volk
wird der herrschende Volksgeist der Geist Gottes sein. Es wird nicht
«nach den schlechten und von Menschensatzungen verderbten Gesetzen
der heutigen Staaten, sondern nach dem untrüglichen Gebot des Herrn
seine Zustände ordnen». Hoffmann stellt sich also — durchaus voraufklärerisch

— ein theokratisch, durch Religionsgesetze regiertes Volk als Mittel

der Rettung vor. Um aber dem Verdacht der Gesetzlichkeit zu entgehen,

betont er, «dass alles geschehen kann nicht durchs Gesetz, sondern
durch den Glauben, nicht durch einen Vorsatz eines gesetzmässigen
Lebens, sondern durch die mächtige Wirkung des Geistes», worunter er
allerdings in pietistischer Weise mehr die durch den Glauben gewirkte
Heiligung, als die Rechtfertigung versteht. Vom Pietismus wiederum setzt
Hoffmann sich ab, indem er den Gemeinschaftscharakter der Heiligung
betont: Aufgabe ist nicht nur die Veränderung des einzelnen, sondern «die

Bildung eines heiligen Volkes», durch die wir erst auch als einzelne geheiligt

werden.

3. Die zeitkritische Begründung

Dass Hoffmann ein durchaus scharfsichtiger Kritiker seiner Zeit war,
zeigen zahlreiche Ausführungen in der Warte. So konnte er seine Argu-

176



mentation für die Sammlung des Volkes Gottes auch unmittelbar auf
seine Zeit- und Gesellschaftskritik gründen.

In der Nr. 39 der Warte von 1853 führt er aus: «Der Schaden, an
dem wir leiden, ist verzweifelt böse». Die Gesellschaft ist vom Geist des
Christentums verlassen. Die höheren Stände sind dem Gewinn und dem
Genussstreben verfallen, die Masse der Arbeiter hofft auf die Revolution,
die ländliche Bevölkerung hat das Vertrauen in die Obrigkeit verloren.
Dazu kommt die äussere Not. Die kirchlichen Bemühungen, durch
Ausübung christlicher Mildtätigkeit die Not zu lindern, sind wirkungslos, da
sie nur wenigen helfen können und nicht die Ursachen des gesellschaftlichen

Elends angehen. Der Rückzug in eine nur private Frömmigkeit wäre
Selbstsucht. Also kann nur Hilfe durch die «Bildung einer Gemeinschaft»,
eines «kräftigen christlichen Gemeinlebens» erwartet werden. Dies kann
aber keine der bestehenden Kirchen oder eine neu zu bildende separierte
Kirche leisten. Es muss ein «Volksleben» gebildet werden, ähnlich wie die
(Herrenhuter) Brüdergemeinden, die «ein Volk im kleinen, ein Anfang zur
Volksbildung» waren. Es gibt also keine andere Rettung, schliesst
Hoffmann, als die Sammlung eines Volkes Gottes.

Hier zeigt sich schon die Eigenart, aber auch die Problematik des von
Hoffmann verwendeten Volksbegriffs. Im Alten Testament ist Israel «heiliges

Volk» (cam kadosch) in einer Verbindung von natürlicher
Abstammungsgemeinschaft und Glaubensgemeinschaft. Die neutestamentliche
ekklësia ist die aus allen Völkern herausgerufene Glaubensgemeinschaft,
der die Würdenamen Israels zugesprochen werden, Volk Gottes und
königliche Priesterschaft zu sein (1. Petr 2,9), sie ist aber keine
Abstammungsgemeinschaft. Hoffmann dagegen setzt «Volk Gottes» teils mit
Gesellschaft, teils mit Nation in modernem Sinn gleich17. Man hat fast
den Eindruck, dass er dabei an die Gründung eines christlichen Staates in
Palästina denkt, denn er spricht von der «Gründung eines Volkes, das
sein eigenes Land, sein eigenes Gesetz, seine eigene Verfassung hat»18.
Die Bildung einer neuen Nation aus Angehörigen verschiedener Völker
war ja an sich nicht unmöglich, wie das Beispiel der Vereinigten Staaten
zeigt, aber sie setzte eine Massenbewegung und zwar aus rein christlichen
Motiven voraus, und das erwies sich als unrealistisch.

Die Verfassung dieses Volkes Gottes aber sollte theokratisch sein,
wie Hoffmann in der Nr. 31 der Warte von 1854 ausführt: «Die Verfassung

des Volkes Gottes ist Theokratie, das heisst Gottesherrschaft, bei
welcher Gottes Wille und Wort als das höchste Grundgesetz gilt». Das
einzige Beispiel einer wahren Theokratie in der Geschichte ist nach
Hoffmann das Volk Israel bis zur Babylonischen Gefangenschaft. Die gesamte

177



europäische Geschichte seit Konstantin brachte nur die Errichtung von
Schein-Theokratien, in denen menschliche und göttliche Gesetze
vermischt waren. Das gilt auch für die Reformation. Einer wahren Theokra-
tie am nächsten kamen noch die englischen Puritaner und die von diesen

gegründeten nordamerikanischen Staaten, sowie Oliver Cromwell. Deshalb

gilt es heute «eine religiöse, soziale und politische Reform» anzustreben,

allerdings nicht wie bei Cromwell durch Gewalt, sondern durch die
Kraft des Heiligen Geistes.

«Sammlung des Volkes Gottes in Jerusalem» heisst also die Bildung
einer theokratisch regierten christlichen Nation in Palästina, die zum
Modell und Ausgangspunkt einer christlichen Weltgesellschaft werden
soll.

IIE Christliche Präsenz im Heiligen Land

Aus dem Gesagten geht hervor, dass für Hoffmann das Schwergewicht

auf der Sammlung des Volkes Gottes lag. Die Verbindung mit
einem Land, speziell mit dem Heiligen Land und Jerusalem musste daher
besonders begründet werden.

Hoffmanns eigentliche theologische Argumentation stützt sich auf
die Gültigkeit der biblischen Landverheissung für Christen: «Gehört nun
dem Samen Abrahams nach der Verheissung das Land... und sind diejenigen,

die Christi Eigentum sind, der Samen Abrahams, so folgt unwider-
sprechlich, dass sie um Christi willen auch das Anrecht der Verheissung
aus jenes Land haben19. Hoffmann ist aber bemüht, durch weitere
Argumente die Notwendigkeit des Heiligen Landes auch rational verständlich
zu machen. Dem Einwand, dass wir überall auf der Erde Christen sein

könnten, hält er z.B. entgegen: «aber ein christliches Volk, ein Volk Gottes

kann nur auf dem Boden seiner Väter, umgeben von den Denkmalen
der göttlichen Taten nachwachsen, kann nur in den Orten, wo Abraham
geglaubt, wo David gekämpft und Christus gelitten hat, den Ort und das
Ziel seiner Bestimmung erkennen20. Dies ist sozusagen ein Traditionsargument:

Palästina als Land des religiösen Ursprungs des Christentums,
als Land der Erinnerung an die Taten Gottes und der Väter des Glaubens.

Es ist zu fragen, ob Hoffmann nach tatsächlich erfolgter Einwanderung,

angesichts der Geringfügigkeit seiner Erfolge im Vergleich zu seinen

grossen Plänen, an der Verbindung mit dem Land festgehalten hat. In

178



seinem 1875 erschienenen Werk «Occident und Orient, Eine
kulturgeschichtliche Betrachtung»21 widmet er sich in dem Abschnitt 11 «Der
Tempel in Jerusalem» dieser Frage. Hoffmann argumentiert zunächst
wieder auf rationaler Ebene und man hat dabei den Eindruck, dass er die
Landidee nur noch mit Einschränkungen verteidigt: Die Ordnung des

Tempels, schreibt er, «ist an jedem Ort der Erde ausführbar», denn «an
und für sich» ist kein Ort der Erde heiliger als jeder andere22. Aber wenn
die Tempelgesellschaft an allen Orten errichtet werden soll, so darf sie

auch in Jerusalem errichtet werden. Jerusalem und Palästina kommt aber
noch ein gewisser Vorzug vor anderen Missionsgebieten zu, nämlich «dass
die Ausführung des Werkes Christi in diesem Lande ein noch sprechenderes

Zeugnis für die Macht des Geistes Christi wäre, als wenn derselbe
Zweck in irgendeinem anderen Land verfolgt und erreicht wird»23. Der
Repräsentanz im Heiligen Land kommt also ein besonderer Zeugnischarakter

zu, auch wenn sie sich grundsätzlich nicht von der Siedlung in
anderen Teilen der Welt unterscheidet. Doch auch hier fügt Hoffmann
der rationalen Begründung eine biblische Argumentation hinzu, durch
welche das Heilige Land eine «höhere Bedeutung» bekommt. Er verweist
diesmal auf die «Weissagungen» der alttestamentlichen Propheten24, aus
denen deutlich hervorgeht, «dass die Aufrichtung eines Tempels im Geist
Jesu Christi in Jerusalem und die damit verbundene Wiederherstellung
der Stadt und des Landes die wichtigste Aufgabe der christlichen
Tätigkeit und das eigentliche Mittel zur Ausbreitung der christlichen
Erkenntnis Gottes über alle Völker der Erde ist»25. Denn die Propheten
zeigen, dass ein «geistiger Mittelpunkt für die gesamte Völkerwelt», also
«ein Tempel» gebildet werden muss. Der Ort dieses geistigen Zentrums
könnte auch ein anderer sein, aber Hoffmann ist der Ansicht, dass die

Propheten auch hinsichtlich ihrer Ortswahl Vertrauen verdienen. Das
beweise auch die geographische und geschichtliche Weltstellung Jerusalems.

So werde sich das Wesen des Tempels «da, wo die geistige Bewegung

vieler Völker zusammenströmt, grossartiger und vollkommener
entfalten, als irgendwo sonst»26.

Hier begründet Hoffmann etwas, was man christlichen Zionismus im
eigentlichen Sinn nennen könnte. Nicht einen christlichen Zionismus, der

aus religiösen Motiven die Rückkehr der Juden in ihr Land unterstützt,
sondern einen Zionismus, der in der Präsenz der Christen im Heiligen
Land und in dem durch sie bewirkten Wiederaufbau des Landes und der
Stadt Jerusalem das Mittel zur Errichtung des Reiches Gottes auf Erden
sieht. Hoffmann lehnt daher auch den christlichen Zionismus im üblichen
Sinn scharf ab, wenn er von der «verkehrten Liebhaberei vieler Christen,

179



besonders in England spricht, «welche den Juden ohne allen Grund
besondere Vorrechte im Reich Gottes zuschreiben und sie dadurch zum
Hochmut und anderen Verkehrtheiten verleiten» (!): Die christlichen Zio-
nisten (hier: die englische Judenmission) machen nach Hoffmanns Urteil
den Fehler, dass sie von der christlichen Anschauung «auf die jüdischen
nationalen Missverständnisse der Weissagung» zurücksinken27.

Abschliessend deutet Hoffmann sein Siedlungswerk eschatologisch
im Lichte der Johannesoffenbarung und erklärt dadurch gleichzeitig die
äussere Geringfügigkeit seines Werks: Die Entfaltung des Christentums
vollzieht sich in drei Epochen: die erste ist die Zeit, in der der Tempel in
Jerusalem trotz aller Hindernisse doch gebaut wird und «folglich mit
Beschränkung auf das Wichtigste und Unentbehrlichste», danach folgt
das tausendjährige Reich, in dem Jerusalem «der anerkannte Mittelpunkt
aller gebildeten Völker» sein wird, und schliesslich das himmlische Jerusalem.

Das Tempelwerk ist die Erfüllung der ersten Stufe, über die weiteren
will sich Hoffmann vorläufig keine Gedanken machen28.

Hoffmann begründet also die Verbindung von «Volk Gottes» und
Heiligem Land sowohl mit Vernunftgründen, als auch alttestamentlich
mit der Landverheissung und den prophetischen Weissagungen, sowie
neutestamentlich-eschatologisch. Es ist bezeichnend, dass die
Nachfolgergenerationen der Templer diese allumfassende Begründung nur noch in
sehr abgeschwächter Form aufrechterhalten haben. So führt der spätere
Tempelvorsteher C. Rohrer nur noch die drei folgenden Gründe an: Zu
der Siedlung in Palästina sah sich die Tempelgesellschaft veranlasst, 1. um
die ihr in Deutschland versagte «Bewegungsfreiheit» anderswo zu suchen,
2. um der Vorschrift Jesu genüge zu leisten, das Licht des Evangeliums
leuchten zu lassen und 3. um durch die Kolonisation einen Tatbeweis für
die Lebendigkeit des Glaubens an das Reich Gottes zu liefern29. Es ist
klar, dass diese Gründe auch durch die Besiedlung eines anderen Landes
erfüllt werden könnten; die Loslösung von Palästina, die später durch
äussere Gründe notwendig wurde, kündigt sich hier also schon an.

IV. Das Verhältnis der Templer zum Judentum

Welche Stellung nahm Hoffmann zum zeitgenössischen Judentum
ein, das ja zu seiner Zeit schon die ersten Ansätze zur zionistischen
Sammlungsbewegung erkennen liess30. Nach der oben angeführten theologischen

Begründung könnte es scheinen, dass Hoffmann das jüdische Volk
von der Sammlung des Volkes Gottes völlig ausschliesst, da die Verheis-

180



sungen wegen der Abkehr der Juden vom Messias allein auf die Christen
übergegangen sind31. Doch der Leitartikel «Die Juden» in der Nr. 28 der
Warte von 1854 zeigt ein differenzierteres Bild. Hoffmann gründet hier
seine Ausführungen auf die These, dass Israel durch sein Gesetz dazu
bestimmt ist, «ein Musterbild der menschlichen Gesellschaft zu sein»,
denn die Menschen überhaupt sind dazu bestimmt, nach dem Willen des

Schöpfers zu leben. Aber von allen Völkern zeichnet sich nur Israel durch
sein «auf die reine Erkenntnis des Einen lebendigen Gottes gegründetes
Gesetz» aus, wobei dieses Gesetz nichts anderes ist, «als ein Sicherungsmittel

für die ursprüngliche Lebenskraft des Menschen, eine schützende
Mauer um alles Gute, das der Schöpfer in die Natur des Menschen und
des geselligen Zusammenlebens gelegt hat». Nun erfüllt allerdings nach
Hoffmanns Urteil die jüdische Nation diese Berufung Israels nicht. Die
Geschichte des jüdischen Volkes seit 1800 Jahren zeigt, dass es «unter
einem Fluch liegt und das Schicksal eines Augestossenen und Verurteilten
erleidet». Die Erleichterungen, welche die Emanzipation in den westeuropäischen

Ländern dem einzelnen Juden brachte, sind für ihr Leben als

Volk noch schädlicher als alle früheren Misshandlungen, denn dadurch
werden sie «in den sittlichen und ökonomischen Ruin dieser Länder mit
verflochten». Das Exil der Juden ist aber für Hoffmann nicht endgültig,
sie können «die alten Rechte Israels wiedererlangen, wieder ein Volk
werden, das Land Israels, die heilige Stadt Jerusalem wiederbekommen»,
aber dazu müsste mit dem jüdischen Volk eine Veränderung vorgehen.
Diese Veränderung ist aber nicht, wie man erwarten könnte, die Taufe
und die Konversion zu einer christlichen Kirche, auch nicht die Annahme
des christlichen Glaubensartikels von der Dreieinigkeit (den Hoffmann
später theologisch verwarf), sondern die «Rückkehr zum Geist des Gesetzes

Israels». Worauf es ankommt, ist die «wahre Erfüllung des Gesetzes»,
sowohl für Juden als für Christen, denn Jesus wollte nichts anderes, als

das Gesetz des Moses und der Propheten, d.i. den ursprünglichen Willen
des Schöpfers erfüllen. Auf dieser Basis der Gesetzeserfüllung gibt es dann

eigentlich keinen Unterschied mehr zwischen wiedergeborenen Juden und
Christen, beide können sich «zum neuen Israel» miteinander vereinigen.
Entsprechend steht Hoffmann der Judenmission und -konversion skeptisch

gegenüber, weil er nicht wahrnenhmen kann, dass der Übertritt
einzelner Juden zur christlichen Kirche «einen besonderen Segen zur Folge

hätte».

Dass Juden sich von dieser Theologie angesprochen fühlen konnten,
zeigt u.a. der Leserbrief eines messianischen Juden32. Dieser bekennt,
dass ihm von allen religiösen Richtungen keine «interessanter und beach-

181



tenswerter dünkt», als die von Hoffmann. Er stimmt in der Hauptsache
den Gedanken Hoffmanns zu, kann aber nicht gutheissen, dass für Nicht-
juden Rechte usurpiert werden, «die Nationaleigentum der Nachkommen
Abrahams» sind. Hoffmann erwidert darauf, dass niemand dem Stamm
Juda sein historisches Vorrecht streitig machen will, aber Juda sei nicht
das ganze Israel und wir Christen wollten nur als ein Teil dazugehören. So

kommt hier also ein wirklicher Dialog zustande, was nicht heisst, dass

Hoffmann sich sehr für einen solchen eingesetzt hätte. Es war vielleicht
die Tragik der Templer, ihr Siedlungswerk nicht mit den zionistischen
Juden, sondern neben ihnen ausgeführt zu haben33.

Auch die Stellungnahmen zum Zionismus in der Warte lassen dieses

Nebeneinander deutlich erkennen. Grundsätzlich erkannte ja schon
Hoffmann das Recht der Juden auf Rückkehr in ihr angestammtes Land an34.
Auch die späteren Templer gönnten es den Juden, sich endlich wieder zu
einem Volk zusammenzufinden und begrüssten es als einen Fortschritt,
wenn die Völker von den Juden als einem «lästigen Fremdkörper» befreit
würden. Sie lehnten aber eine Massenansiedlung in Palästina ab, weil dies

nur durch Verdrängung der Araber möglich wäre, befürworteten dagegen,
dass sich in Palästina ein geistlicher Mittelpunkt des Judentums bildete35.
Die Templer lobten auch den Beitrag der Juden zum Aufbau des
Landes36 und erkannten die nahe Verwandtschaft in den Zielen von Templern

und Zionisten, nämlich die fortschreitende Entwicklung des Landes.
Bezeichnend aber ist, dass sie daraus nicht auf eine mögliche Zusammenarbeit

zwischen Templern und Juden schliessen, sondern nur folgern,
«dass kein Anlass bestehe, sich gegenseitig zu bekämpfen»37. Das
Nebeneinander blieb also bestehen.

V. Die Lehre der Templer und die moderne Israeltheologie

«Gerade wir in Deutschland dürfen den Heilszusammenhang
zwischen dem altbundlichen und neubundlichen Gottesvolk, wie ihn auch der
Apostel Paulus sah und bekannte, nicht verleugnen oder verharmlosen».
So beschreibt der katholische Theologe Franz Mussner in seinem «Traktat
über die Juden»38 die Situation nach Auschwitz, die ein völliges Umdenken

in der christlichen Theologie notwendig macht. Wir erkennen an
diesem kurzen Satz schon die Nähe zu den theologischen Gedanken
Hoffmanns. Auch ihm ging es, wenn auch aus anderen Motiven, um den

182



rechten Begriff des Gottesvolks und diesen konnte er nur bestimmen in
dem Beziehungsgefüge von Altem und Neuem Testament, von Israel und
der Christenheit.

Geht man einmal die Grundzüge einer Israeltheologie durch, wie sie

z.B. F. Mussner entwirft39, so zeigt sich deutlich die Affinität der Theologie

Hoffmanns zur modernen Israeltheologie, freilich auch deren Grenzen.

1) «Der Christ, der die Bibel ernstnimmt, muss von der Erwählung
Israels als Eigentumsvolk JHWHs Kenntnis nehmen», beginnt Mussner
seine Ausführungen. Gerade das tat Hoffmann in besonderem Masse. Für
ihn war das geschichtliche Israel (bis zur babylonischen Gefangenschaft)
das Volk Gottes schlechthin, das einzige je real existierende Volk, in dem
Jahwes Wille das anerkannte Gesetz war40. So konnte Hoffmann in einer

eigenen Schrift die Lösung der sozialen Frage seiner Zeit aus der
Geschichte des Volkes Israel ableiten41.

2) Die Haltung des Neuen Testaments in bezug auf die Erwählung
Israels beschreibt Mussner zusammenfassend mit dem Satz: «Die Erwählung

bleibt also für immer bestehen; Gott verwirft Israel nicht, das er
"zuvor erkannt hat" (Rom 11,2) und deshalb wird am Ende auch "ganz
Israel gerettet werden"»42. Dass die Erwählung für immer ihre Gültigkeit
behält, bekennt auch Hoffmann. Seine ganze Lehre war ja darauf aufgebaut,

dass die ursprüngliche Bestimmung, Gottes Eigentumsvolk zu sein,

bestehen bleibt. Freilich scheint er der Fortsetzung des Satzes von der

Nichtverwerfung Israels zu widersprechen, wenn er schreibt, «dass das

jüdische Volk nun seit bald 1800 Jahren unter einem Fluch liegt...» und
die Berufung Israels nicht erfüllt43. Aber das gleiche gilt für die Kirche:
«Die Christenheit ist kein Volk Gottes... und deswegen versinken diese

Völker vor unsern Augen in Auflösung und Verderben44. Die Verwerfung
Israels ist wie die Auflösung der Christenheit nicht endgültig, es soll ja ein

neues Volk Gottes gesammelt werden, in dem sich die prophetischen
Weissagungen wiedererfüllen. So kann Hoffmann denn auch unter
ausdrücklichem Bezug auf Rom 11,26 dem Satz von der Rettung ganz Israels

zustimmen, in dem Sinne «dass die Juden endlich durch den Glauben an

Christum in den Stamm Abrahams, aus dem sie jetzt ausgerissen sind,

auch wieder eingepflanzt werden und die verlorenen Rechte samt den

Gläubigen aus den Heiden wieder erlangen»45. Dass Hoffmann den

«Glauben an Christum» nicht dogmatisch meint, sondern eher im Sinne

der Heiligung und der Gesetzeserfüllung und daher eine Konversion der

Juden zu einer christlichen Kirche für unnötig hält, haben wir schon

183



erwähnt. In der Ablehnung der Judenmission trifft er sich daher ebenfalls
mit heutigen Israeltheologen46.

3) «Gewiss verkündigt das neue Testament auch die Kirche als Volk
Gottes. Aber der Ausdruck "neues Volk Gottes" findet sich im Neuen
Testament nicht. Die Kirche ist nicht das Volk Gottes das an die Stelle
des alttestamentlichen Gottesvolkes Israel getreten ist, vielmehr stellt die

Kirche, die nach Rom 11,1 nur "Mitteilhaberin an der Wurzel" (Israel
und seine Väter) ist, das erweiterte Volk Gottes dar, das zusammen mit
Israel das eine Volk Gottes bildet», so wieder Mussner47. Hoffmann hat
also recht, den Begriff des Volkes Gottes in den Mittelpunkt des christlichen

Denkens zu stellen. Freilich spricht er den bestehenden Kirchen die
Fähigkeit ab, Volk Gottes zu sein oder zu werden und hält diese nur von
einer neuzubildenden Gemeinschaft, eben den Templern, für möglich.
Das ist das Sektenhafte an seinem Denken. Andererseits ist Hoffmanns
Festhalten an der traditionellen Substitutionslehre nicht ganz so strikt,
wie es zunächst erscheint. Denn er kann das Verhältnis von Christenheit
und Israel ausdrücklich in Auslegung von Eph 2 und 3 als eine Müteilha-
be an den Verheissungen Israels bestimmen: «Darauf antwortet uns der
Apostel Paulus..., dass die Heiden Miterben seien (mit den geborenen
Israeliten) und mit einverleibt (in den Körper Israels) und mit teilhaftig
der Verheissung Gottes, und zwar durch Christus, Eph 3,6»48. Er steht
also der von Mussner formulierten Erkenntnis sehr nahe, dass die Kirche
mit Israel das eine Volk Gottes bildet. Was Hoffmanns Theologie wirklich

von der modernen Israeltheologie und auch vom Neuen Testament
unterscheidet, ist seine beharrliche These, die Christen müssten nach dem
Vorbild Israels nicht nur ein Volk im geistlichen Sinn, sondern auch im
nationalen Sinne bilden. Diese für eine weltweite Christenheit «aus den
Völkern» unmögliche Forderung war das eigentlich Besondere der
ursprünglichen Templeridee. In der Praxis musste sich das so auswirken,
dass das nationale Element durch das von den Templern betonte
Deutschtum ausgefüllt wurde, und das verhinderte, dass die Templerbewegung

zu einer weltweiten christlichen Angelegenheit wurde. Das deutsche

Nationalgefühl grenzte die Templer nicht nur von Arabern und
Juden in Palästina ab, sondern liess sie auch dem Nationalsozialismus
erliegen, was letztlich den Untergang ihres Werkes im Heiligen Lande zur
Folge hatte.

4) Über das christliche Verhältnis zum Heiligen Land urteilt Mussner:

«Es gibt für die Kirche nach dem Neuen Testament kein irdisches
"Verheissungsland" in dem Sinn, wie es ein solches für den Juden gibt.
Das darf jedoch die christliche Theologie nicht dazu verführen, auch dem

184



Juden das "Verheissungsland", das Land der Väter, abzusprechen...»49.
Letzteres tat Hoffmann auch nicht, wie wir oben gesehen haben. Aber ist
Hoffmanns Schlussfolgerung so falsch, wenn er aus der Tatsache, dass die
Christenheit Miterbe an den Verheissungen Israels ist, schliesst, dass
damit auch die Landverheissung nicht nur im geistlichen Sinn für Christen
Gültigkeit besitzt? F.W. Marquardt hat in seiner Schrift «Die Juden und
ihr Land»50 nachgewiesen, dass die Landverheissung durchaus nicht nur
im spirituellen, sondern in einem höchst «realen, ja materiellen» Verständnis

für das Neue Testament Bedeutung besitztsl. Kann man daraus auf
ein Mit-Anrecht der Christen auf das Land Israel schliessen? Ich meine ja.
Freilich kann die Gestalt eines solchen Heimatrechtes nicht die Form
eines christlichen Staats annehmen, das wäre anachronistisch, es kann
auch nicht in Konkurrenz zu den Juden oder im blossen Nebeneinander
verwirklicht werden. Eine christliche Präsenz im Heiligen Land kann nur
in enger Zusammenarbeit mit den Juden auf der Basis der Verbundenheit
im gemeinsamen Glauben an den einen Gott Israels gestaltet werden.
Diese Bedingung erfüllt heute in geradezu idealer Weise die christliche
Siedlung Nes Ammim52, es wäre aber auch die Aufgabe aller im Land
Israel vertretenen Kirchen und christlichen Gruppen, in enger Solidarität
mit dem jüdischen Volk ein tätiges Zeichen christlicher Präsenz in dem

von Gott verheissenen Land zu setzen.

ANMERKUNGEN

1. S. Willehad Paul Eckert, Streiflichter auf die Geschichte des christlichen Zionismus,
in: Martin Stöhr (Hrsg.), Zionismus, Beiträge zur Diskussion, München 1980.

2. Süddeutsche Warte, Nr. 1, 1854.

3. Alex Carmel, Die Siedlungen der württembergischen Templer in Palästina 1868 -

1918, Stuttgart 1973.

Ders., Geschichte Haifas in der türkischen Zeit 1516 - 1918, Wiesbaden 1975.

Ders., Palästina-Chronik, Bd 1 1853 - 1882, Bd 2 1883 - 1914, Ulm 1978 u. 1983.

Ders., Christen als Pioniere im Heiligen Land, Basel 1981.
Paul Sauer, Uns rief das Heilige Land, Die Tempelgesellschaft im Wandel der
Zeiten, Stuttgart 1985.

4. Geleitwort des Vorstehers der Tempelgesellschaft Dr. Richard D. Hoffmann,
Melbourne 1973 zu Alex Carmel, Die Siedlungen der württembergischen Templer in
Palästina, a.a.O. S. XVIII.

5. So Heinrich Hermelink, Geschichte der Evangelischen Kirche in Württemberg von
der Reformation bis zur Gegenwart, Stuttgart und Tübingen 1949, S. 400.

6. Christoph Hoffmann, Mein Weg nach Jerusalem, Bd 2 Jerusalem 1884, S. 301.

185



7. A.a.O., S. 330.

8. Hardeggs Lieblingsidee war die Hoffnung auf die Verleihung der «Gaben des Geistes»

nach 1. Kor 12. Dies erklärte er als «Stein zum Bau des geistigen Tempels». Die
Aufrichtung des Tempels in Jerusalem war also nicht buchstäblich gemeint. S.

Gottlob David Sandel, Georg David Hardegg Revolutionär, Mitbegründer und
Vorsteher der Deutschen Tempelgesellschaft 1812 - 1879, in: Lebensbilder aus
Schwaben und Franken, Bd IX Stuttgart 1963, S. 350-373.

9. Christoph Hoffmann, Mein Weg, a.a.O. S. 399.

10. Templer bauten die ersten befahrbaren Strassen zw. Haifa, Akko und Nazareth,
bzw. zwischen Jaffa und Jerusalem und führten einen regelmässigen Wagenverkehr
ein.

11. Paul Sauer, a.a.O. S. 209.

12. Heute lebt nur noch eine — hochbetagte — Templerin in Haifa, wo sie dem deut¬
schen Bundespräsidenten bei seinem Israelbesuch im Oktober 1985 vorgestellt
wurde.
Vgl. zum ganzen: 100 Jahre Tempelgesellschaft, Stuttgart 1961; Lukasz Hirszowicz,
The third Reich and the Arab East, London - Toronto 1966; H.D. Schmidt, The
Nazi Party in Palestine and the Levant 1932-39, in: International Affairs, 28, London

1952, S. 460-469.

13. Süddeutsche Warte Nr. 6, 1972, S. 43, s. Sauer, a.a.O.S., 389.

14. Friedrich Lange, Geschichte des Tempels, Stuttgart 1899, S. 7.

15. Warte Nr. 34, 1853.

16. Warte Nr. 40, 1853.

17. Warte Nr. 34, 1853.

18. Warte Nr. 28, 1855.

19. Warte Nr. 35, 1853.

20. ibd.
21. Stuttgart 21926.

22. a.a.O.S. 108.

23. a.a.O. S. 110 f.

24. Hoffmann führt an: Jes 2,1-5; 25,5-8; Jer 31; Hes 40-48; Mi 4; Sach 4 u. 8 und Off 11

(!)•

25. A.a.O. S. 113.

26. A.a.O. S. 122.

27. A.a.O. S. 120.

28. A.a.O. S. 124.

29. C. Rohrer, Die Tempelgesellschaft, Stuttgart 1920, S. 10.

30. Vgl. die frühzionistische Schrift des Rabbiners Jehuda Alkalay «Schma Isarael» von
1834. Der Schluss einer Ansprache Alkalays wurde von der Warte vom 8. März
1855 unter der Überschrift «Eine Stimme aus Juda» abgedruckt, war Hoffmann also
bekannt.

31. Dies stellt Carmel einseitig heraus, Siedlungen a.a.O. S. 260.

32. Er nennt sich einen Sohn Abrahams, der an seinem Judentum festhalten will, aber in
Jesus den versprochenen Messias sieht S. Warte Nr. 1, 1855, S. 3-7.

33. S. A. Carmel, Siedlungen, a.a.O. Kap. IV, 3 und Sauer, Uns rief das Heilige Land,
a.a.O., S. 131 ff, S. 202 ff, S. 258 ff.

34. Warte vom 11.5.1882, s. Carmel, Siedlungen a.a.O. S. 265.

186



35. Warte 1922, S. 19, s. Sauer, a.a.O. S. 203 f.

36. Warte 1923, S. 70, s. Sauer, a.a.O. S. 204.

37. Warte 1926, S. 22 f, s. Sauer a.a.O. S. 206.

38. München 1979, S. 15.

39. Das gleiche könnte auch an Clemens Thoma, Christliche Theologie des Judentums,
Aschaffenburg 1978 oder Peter von der Osten-Sacken, Grundzüge einer Theologie
im christlich-jüdischen Gespräch, München 1982 gezeigt werden.

40. Warte Nr. 31, 1854.

41. Chr. Hoffmann, Die Geschichte des Volkes Gottes als Antwort auf die soziale
Frage, Stuttgart 1855.

42. Mussner, Traktat a.a.O. S. 21.

43. Warte Nr. 28, 1854.

44. Warte Nr. 2, 1854.

45. Warte Nr. 34, 1853.

46. z.B. Heinz Cremers, Judenmission heute? Neukirchen-Vluyn 1879.

47. Mussner, Traktat a.a.O. S. 23 f.

48. Warte Nr. 10, 1854.

49. Mussner, Traktat a.a.O. S. 31.

50. Hamburg 1979.

51. F.W. Marquardt, a.a.O. S. 94. Vgl. Marquardts Ausführungen zu Lukas: «Da
Lukas sowieso die Kirche als die wirkliche Nachfolgerin des erwählten Israel
angesehen hat, ist es hochbedeutsam, dass er auch das hartnäckige jüdische Sich-Fest-
beissen an dieser Stadt, dem Grundpfeiler der Landverheissung, mit übernommen
hat. Er hat ihre heilsgeschichtliche Bedeutung für wichtig genug gehalten, um ihr
auch in christlichem Verständnis einen eigenen Wert zu lassen. Dabei lag ihm
keineswegs nur an dieser Stadt, sondern an dem ganzen jüdischen Land, dem Kernland
der Verheissung». a.a.O. S. 90.

52. Simon Schoon, Nes Ammin als Frage an die Kirche, Nes Ammim 1977 (Maschinen¬
schriftlich).

187


	"Sammlung des Volkes Gottes in Jerusalem" : die Theologie der württembergischen Templer im Vergleich zur heutigen Israeltheologie

