
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Melchisedek : der alte und der neue Bund im Hebräerbrief im Lichte der
rabbinischen Tradition über Melchisedek

Autor: Willi, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Melchisedek

Der alte und der neue Bund im Hebräerbrief im Lichte
der rabbinischen Tradition über Melchisedek *

von Thomas Willi

1. In welcher Weise ist Jesus Hoherpriester? Die Fragestellung des
Hebräerbriefs.

Der Eingangsteil des Hebräerbriefs, wie er uns überliefert ist, gilt
dem Verhältnis zwischen dem Sohn und den Söhnen (Kap. 1-2). Damit
diese letzteren sich ihrer Würde und ihrer Stellung in der Welt bewusst
werden, ist eine klare Auffassung vom Amt Jesu notwendig (3,1). Er wird
vorgestellt als der Gesandte, nämlich Gottes, und als «der Hohepriester
unseres Bekenntnisses» (3,1 Dabei erhebt sich für jeden, der mit dem
Autor des Hebräerbriefs in der biblischen Schrift und ihrer Bewahrung im
jüdischen Leben bewandert ist, die Frage: in welcher Weise ist Jesus

Hoherpriester? Dieser Frage ist der Mittelteil des Briefes (4,14-10,18).
gewidmet. Der Schlüssel zu ihrer Beantwortung liegt in der Rolle, die
Melchisedek nach der Bibel spielt.

In der Abfolge der Genesis, die schon als solche für die Traditionsbildung

von Gewicht ist, hat der Abschnitt Genesis 14,18-20 einen zentralen
Platz. Er bildet einen Wendepunkt in der Geschichte Abrahams. Abraham

ist vom Ruf Gottes getroffen worden; Gott gibt ihm ein Zeichen der
Beglaubigung zu diesem Ruf, indem er ihm Menschen, die ihn segnen
werden, ankündigt mit den Worten: «Segnen werde ich, die dich segnen».
(Gen. 12,3), und Abraham gehorcht. Wie Abraham seine Sache völlig auf
Gott gestellt hatte, als er Lot um des Friedens willen den Vortritt liess

(Gen. 13), so ist es ihm vergönnt, seine Grossmut diesem seinem Neffen
gegenüber zu vervollkommnen, indem er ihn, ohne jede Missgunst, aus
der Gewalt der Feinde befreit. Nun findet die Berufung Abrahams, die

Pfr. D. Thomas Willi, Leiter der Stiftung für Kirche und Judentum, Basel. Adresse:
Austrasse 114, CH-4051 Basel.

158



ner ausserordentlichen Haltung zeigt, Anerkennung und Bestätigung.
Melchisedek, der ganz unvermutet dem Zurückkehrenden entgegenkommt,

segnet ihn zur Wahrnehmung seiner Aufgabe und andererseits
Gott um seinetwillen, weil er seinen Heilsplan mit diesem Menschen so
sichtlich zur Ausführung bringt. Melchisedek statuiert von aussen die
Berechtigung Abrahams, im Namen Gottes Besonderes zu leisten. Das
klingt in dem Namen malki-zedeq «König der Berechtigung»1 an.

So geheimnisvoll, wie er auftritt, verschwindet Melchisedek wieder.
Abraham bleibt, freilich nun ein Abraham, der den Segen dieses Priesterkönigs

an sieht trägt.

2. Die Stellung Mlelchisedeks in der rabbinischen Tradition.

Durch die rabbinischen Texte, die auf Melchisedek Bezug nehmen,
geht ein Erstaunen über die Abraham und Israel zuteil gewordene königliche

und priesterliche Würde. Sie ist es, die erklärt wird. Melchisedek
überträgt Abraham seine eigenen königlichen2 und priesterlichen Befugnisse3.

Das schliesst die Tradition aus dem Segen Melchisedeks, aus Mel-
chisedeks darauffolgendem Verschwinden und aus der Tatsache, dass
Israel später eine solche Stellung einnimmt. Auch mag die Überlegung
mitspielen, dass Abraham seinerseits selber der Empfänger der ihm
anvertrauten Gaben gewesen sein muss und dass diese Gaben bei ihm, der
durch sein Verhalten und den Sieg über die Feinde derart ausgezeichnet
war, am besten aufgehoben waren. Darum wurden ihm durch Melchisedek,

der zu der betreffenden Zeit «vor Gott diente»4, das Königtum und
das Hohepriestertum übergeben. Die priesterliche Würde wird ausdrücklich

als die des Hohenpriesters beschrieben5. Die priesterlichen
Verhaltensnormen (Halachot) gelten als überliefert oder offenbart; man findet
sie in Brot und Wein angedeutet6. Andere gehen noch weiter. Nach ihnen
soll nicht bloss die priesterliche Überlieferung, sondern die Thora als
solche Abraham durch Melchisedek offenbart worden sein7. In jedem Fall
tritt Melchisedek ganz nahe an die Seite Gottes.

Das geschieht aber gerade in der Weise, dass Melchisedek als Mensch
im Vollsinn handelt.8 Es gibt zwei Versuche, den Übergang der Würde
Melchisedeks auf Abraham zu erklären. Der eine sieht die Ursache in dem
Formfehler Melchisedeks, zuerst Abraham, dann Gott in seinem Segenswort

Genesis 14, 19-20 zu erwähnen9.Darum sei er seiner ausgezeichneten
Stellung verlustig gegangen. Der zweite Versuch einer Erklärung sieht die

Übertragung in dem Wunsche Sems selbst10.

159



Hinter Melchisedek, dessen Namen auch appellativisch als «der
gerechte König» aufgefasst wird, verbirgt sich nämlich nach der einhelligen
Meinung der rabbinischen Tradition niemand anderer als Sem, der
Erstgeborene Noahs11. Als solchem kam ihm, nach der ursprünglichen
Ordnung der Dinge, die bis zur Einrichtung der Stiftshütte in Geltung blieb,
das priesterliche Amt zu12. Denn in den Zelten Sems wollte Gott wohnen.
Das aber schloss den priesterlichen Dienst Sems ein. Dieser priesterliche
Dienst wird in Genesis 14,18 mit den Worten «ein Priester für den höchsten

Gott» ausgedrückt. Überhaupt ist Melchisedek der erste in der Thora
erwähnte Priester, obwohl es in der Tradition als ausgemacht gilt, dass
der priesterliche Dienst mit dem ersten Menschen begann.13 Sem als
Melchisedek vertritt darum die älteste priesterliche Tradition, und er ist
das Bindeglied zwischen der Kette der Urväter und der der Erzväter14. Er
autorisiert Abraham und in ihm seine Nachkommen, als königliches Prie-
stertum (Ex. 19,6) in der Welt zu wirken.

Woher hat Melchisedek diese hohepriesterliche Vollmacht? Sie
beruht in dem vom ersten Menschen überkommenen Priestertum, das man
als ein Urpriestertum bezeichnen kann15. Der Urmensch war der Erstgeborene

der Welt, darum leitet sich das in Frage stehende Priestertum auf
ihn zurück und ist mit ihm unauflöslich verbunden. Die Röcke von Fell,
die Gott der Herr ihm machte, waren priesterliche Gewänder dès

Lobpreises, in denen die Erstgeborenen ihren Dienst versahen16. Die Linie
ging über Sem, obwohl gegen dessen Erstgeburt aus Genesis 10,21

Einwendungen erhoben werden. Aber Noah hatte vorausgesehen, dass aus
ihm die Reihe der Väter erstehen werde17, und er hatte ihm das Priestertum

übergeben. So ist Abraham die priesterliche Würde nach Sem
zuteilgeworden.

Auf den ersten Blick scheint diese Auffassung verschiedener rabbini-
scher Texte im Widerspruch zu der Darstellung bei Philo zu sein. Hier
wird aller Nachdruck auf die Ursprünglichkeit und Neuheit des Priester-
tums von Melchisedek gelegt. Philo beschränkt sich streng auf die Aussagen

der Genesis über Melchisedek und kommt von daher zu dem Schluss,
dass er von Gott ausschliesslich zum priesterlichen Amt geschaffen worden

sei und nur als Priester erscheine18. So sei Melchisedek als erster
Gottes wirklich würdig gewesen. Er habe sich auch das zum Priestertum
nötige Wissen selbst angeeignet. So ist bei Philo das Ursprüngliche des

Priestertums des Melchisedek betont, das aus keiner vorgegebenen Tradition

abgeleitet werden kann19. Trotzdem hängt gerade dieses Ursprüngliche

bei Philo mit dem Menschentum überhaupt zusammen. Mensch sein
heisst Priester sein. Dieses ursprünglich menschliche Priestertum ist es,

160



das Melchisedek im Namen des höchsten Gottes verkörpert und Abraham

gegenüber ausübt. Doch ist bei Philo weder von einer Verbindung
mit den Urvätern noch von der Identifikation mit Sem ausdrücklich die
Rede.

Aus der rabbinischen Tradition ergibt sich also, dass Melchisedek in
Genesis 14 ein urmenschliches Priesteramt wahrnimmt. Dieses Amt wird
zu der betreffenden Zeit durch Sem bekleidet20. An und für sich ist es

zeitlich unbegrenzt und ewig. Daher verwundert es nicht, Melchisedek
nicht bloss im Übergang von der Urgeschichte zur Vätergeschichte,
sondern auch am Ende der Zeit wieder zu finden. Neben dem Messias b.

David, dem Messias b. Josef und Elia wird er dort als einer der vier
Schmiede von Sacharja 2,3 identifiziert21. Danach ist also Melchisedek
nicht bloss eine urzeitliche, sondern ebensosehr eine endzeitliche
Gestalt22. Er ist als eine prägende geschichtliche Grösse, die zum überzeitlichen

Typus wurde, zu verstehen. Im Sohar, der diese Linien noch weiter
auszieht, vereinigt er in sich die obere und die untere Welt; er ist der
Garant, «qu'il n'y ait aucune séparation entre eux». «Remarquez que le

monde d'en bas est comblé de bénédictions lorsqu'il s'attache au Grand
Prêtre. C'est pourquoi l'Ecriture dit: "Et il la bénit, et dit: Béni soit
Abraham du Dieu très haut, qui a crée le ciel et la terre". De même, la
mission du prêtre dans ce bas monde consiste à attacher ce monde à celui
d'en haut par un lien indissoluble; le prêtre doit également bénir le

monde, afin que, grâce à cette bénédiction, ce bas monde arrive à l'union
avec celui d'en haut»23.

3. Die Aussagen des Hebräerbriefs im Bereich der jüdischen Überlieferung
zu Melchisedek.

Bei den Adressaten des Hebräerbriefs — vielleicht eine Gemeinde in
Rom — handelt es sich gewiss um eine aus Juden und Nichtjuden
gemischte Gemeinschaft24, in der wohl sogar die Nichtjuden das Übergewicht

hatten. Der Verfasser, in dem man vielleicht mit der begründetsten
Vermutung der alten Kirche den Leviten Barnabas25 sehen darf,
unternimmt es, die Wirksamkeit Jesu nach seiner Erhöhung zu erklären. Diese
Wirksamkeit bahnte sich freilich schon in der Zeit seines Fleisches an, wo
er als Mensch aus Menschen genommen zwar nicht die Gaben und Opfer
eines levitischen Priesters, sondern Bitten und Flehen darbrachte26. Die
Kraft und Qualität dieser Darbringung beruhte in dem Ruf Gottes, der
Jesus getroffen hatte: «Mein Sohn bist du, ich habe dich heute gezeugt»27.

161



Mit diesem Geschehnis hatte das göttliche Wort des 2. Psalms seine
vollgültige Verwirklichung gefunden. Nach dem Eingang des Briefs ist Jesus
dabei die Sohnschaft des Erstgeborenen zugesprochen worden28. Daraus
ergibt sich die Eignung für jenes urmenschliche Priestertum der
Erstgeborenen, das Jesus nun, nach seiner Erhöhung, in Erfüllung von Psalm
110,4 ausübt. Auch diese Stellung geht einzig auf die Zusage Gottes
zurück, nach der Jesus als Hoherpriester nach der Weise Melchisedeks
eingesetzt ist29.

Darüber, das heisst über Melchisedek und die Weise seines Priester-
tums, «gäbe es nun vieles und Schwieriges zu sagen»30. Das liegt nicht an
der Schwierigkeit der Materie, sondern an der Trägheit, die unter den
Adressaten eingerissen ist31 und die leider im Verlauf der Kirchengeschichte

noch erheblich zunehmen sollte32. Das ganze 6. Kapitel ist nichts
als eine eingeschobene Mahnung, die Erleuchtung des Geistes und die
Kräfte der künftigen Welt nicht brachliegen zu lassen oder zu missbrauchen

und so die Verbindung zum Hohenpriester nach der Weise Melchisedeks

abreissen zu lassen. Ganz deutlich erscheint die Behandlung der
Schriftabschnitte über Melchisedek als eine Stufe der Belehrung, die
erreicht sein sollte, aber tatsächlich nicht erreicht ist. Darum beschränkt
sich der Verfasser auf die wichtigsten Punkte, indem er einen Grossteil
dessen unausgesprochen lässt, was die rabbinische Tradition dem
biblischen Text zu entnehmen weiss. Er gibt nur sozusagen seine Quintessenz
wieder, soweit sie zur Beschreibung des Amtes Jesu notwendig ist33. Während

in der rabbinischen Tradition die Übertragung des Priestertums der
Urväter auf Abraham betont wird, so wird im Hebräerbrief die Gestalt
des Vermittlers, Melchisedek, in den Vordergrund gerückt. Sie wird in
den Wendungen von Genesis 14,18ab.20 vorgestellt; ja selbst Begriffe, die
eigentlich dort zur Beschreibung des Königs von Sodom gebraucht sind,
werden hier auf Melchisedek angewendet34.

Hebräer 7 erschliesst die besondere, die historische Bedingtheit
übersteigende Seinsweise Melchisedeks nach dem exegetischen Grundsatz
«Was nicht in der Thora ist, ist nicht in der Welt»: «Vaterlos, mutterlos,
ohne Genealogie, weder einen Anfang der Tage noch ein Ziel des Lebens
habend, vergleichbar also dem Sohne Gottes»35. Damit ist nun freilich
das Ursprüngliche am Priestertum des Melchisedek36 derart ausschliesslich

betont, dass von einer wie auch immer gearteten Traditionskette, in
der Melchisedek stehen könnte, keine Rede mehr ist. Das ist der Aspekt,
den auch Philo betont, wenn er das Priestertum Melchisedeks als ein
«selbsterlerntes und autodidaktisches»37 bezeichnet. Die Übertragung des

melchisedekitischen Amtes auf Abraham und die Seinen in der rabbini-

162



sehen Tradition wie auch die Identifikation Melchisedek Sem bedeutet
demgegenüber die Historisierung einer solchen überzeitlichen Daseinsform

des Menschen. Diese dagegen wird im Hebräerbrief betont38, der im
übrigen die Bedeutung von Jesu Werk in den Zeiten seines Fleisches
keineswegs unterschätzt. Ihm kommt es im vorliegenden Zusammenhang
darauf an, dass Jesus durch die Weise, wie er sein fleischliches Leben
geführt hat, zu jener ursprünglichen Art des Priestertums durchgestossen
ist. Die Überlegenheit des Priestertums Melchisedeks wie Jesu über das
Priestertum Aarons besteht darin, dass jenes die Quelle für dieses ist. In
der freiwilligen Abgabe des Zehnten hat Abraham diese Überlegenheit
anerkannt39. Er selbst, seine Berufung und die Berufung seiner Nachkommenschaft

haben in Melchisedek ihre Legitimation und Autorisation
gefunden. Das levitische Priestertum leitet sich, gerade nach den angeführten

Zeugnissen der rabbinischen Tradition, aus dem melchisedekitischen
her40.

Doch woher ist ein neuerliches Hervortreten dieses melchisedekitisi-
schen Priestertums zu begründen? Aus Psalm 110, nach dem Gott, und
zwar mit einem Schwur, wiederum einen Priester nach der Weise Melchisedeks

einsetzt. Die rabbinische Tradition bezieht dieses Wort auf Abraham

und seine Linie, und in der Tat wird sie seit der Begegnung im Tal
Schawe über sich hinaus auf jenes überlegene Priestertum hinweisen, dem
sie ihre Autorisation verdankt. Jesus ist es nun, nach dem Hebräerbrief,
gegeben, jenes Priestertum wieder auszuüben. Er ist der Mann, der über
die Schranken der Zeit hinweg das levitische Priestertum vor und nach
ihm zu begründen und zu legitimieren bestimmt ist.

In Hebräer 7,20-21.23-25 wird schliesslich ein Vergleich zwischen
dem levitischen und dem melchisedekitischen Priestertum gezogen. Das
erstere beruht auf einer Vielheit von Menschen mit begrenzter Dauer ihres
Priestertums, während nach Psalm 110 dieses melchisedekitische Priestertum

ein ewiges ist.

Dieser erneute Übergang im Priestertum — vom ersten berichtet
Genesis 14 — zieht eine Transformation der Rechtsgrundlage nach sich.

Der «andere Priester» (7,11), der nicht aus Levi, sondern aus Juda

stammt, ist nicht Priester auf der Grundlage des göttlichen Gesetzes,
sondern des göttlichen Schwurs (7, 28). Wie Abraham durch seinen Zehnten

die Würde Melchisedeks anerkennt, so weist das mosaische Gesetz
über sich hinaus auf eine noch stärkere Hoffnung und Weise, sich Gott zu
nähern. Ja, das mosaische Gesetz ist die Einführung in diesen stärkeren
Bund (7, 13). Dieses Gesetz vom Sinai ist ein Beispiel und ein Schatten

(8,5) der ursprünglichen und endzeitlichen Ordnung der Dinge. Der Wis-

163



sende vermag aus dem Schatten die Konturen des abgeschatteten Originals

zu erkennen, Darum ist das Gesetz Moses und seine Praxis von
bleibendem Wert. Auch sein Unvermögen und seine Unfähigkeit, etwas
zu nützen (7,18), beruht nicht darin, dass es in sich unvollkommen
wäre41, sondern dass sein Ziel von vornherein ausserhalb seiner selbst

lag42. Darauf wies bereits die Begegnung von Melchisedek und Abraham
hin. Dieses Ziel ist im Werk Jesu erreicht, besonders in dem Tod, in dem

er sich als die köstlichste Gabe Gott darbrachte und dadurch zum
Hohenpriester nach der Ordnung Melchisedeks qualifiziert wurde (7, 27). So

geschah das, was Hebräer 7,12 als «Metathese», als Umsetzung des

mosaischen Gesetzes in die melchisedekitische Ordnung bezeichnet. Eine
Metathese ist keine Abschaffung, sondern die Versetzung in eine neue
Umgebung, wie sie nach Hebräer 11,5 etwa Henoch zuteil wurde, der ja
gerade nicht ausgetilgt, sondern verklärt wurde. So wird auch das alte
Gesetz in die Herrlichkeit der neuen Ordnung versetzt und transparent
auf diese hin.

Dass das mosaische Gesetz auch im rabbinischen Verständnis für
eine solche Vertiefung und Transformation offen ist, zeigen manche
Beispiele der jüdischen Auslegung. So erscheint die Gestalt Melchisedeks wie
im Hebräerbrief als überzeitlich, zusammen mit dem Messias b. David,
dem Messias b. Josef und Elia am Ende der Zeiten eine Rolle zu spielen
wie einst am Anfang43. Im Zohar ist es Melchisedek, der, wie Hebräer
6,19-20; 9,11-14 Jesus, die obere mit der unteren Welt verbindet und der
Welt Segen zuteil werden lässt44. Und auch die Gestalt Abrahams tritt
ganz ins Licht des neuen Bundes, wenn es von ihm heisst, er sei von den
Völkern zum König gemacht, ja von Gott zum Herrn der Welt bestellt
worden45. Diese Feststellungen zeigen, dass der Mensch im Licht Gottes
über das Vordergründige hinaus gewaltige Dimensionen anzunehmen
bestimmt ist. So tritt Abraham ganz an die Seite Gottes, wird ihm beigesellt,
weil er als erster die Anerkennung Gottes, des Schöpfers, vollzog und
andere dazu brachte, sie zu vollziehen und so erst die Schöpfung zu dem
machte, was sie nach dem Wunsch Gottes sein sollte46. Nach dem Zohar
schliesslich hat Abraham die höchste Stufe erreicht, die einem Menschen
zu erreichen erlaubt ist47.

So gewiss also die Thora, die Israel anvertraut ist, nicht die Erfüllung
ist, aber unzweideutig auf sie hinweist, so gewiss ist sie das untrügliche
Kriterium für die Wahrheit des neuen Bundes48. Denn dieser neue Bund
hat selbstverständlich, genauso wie der alte, sein Zentrum in Israel. Das
erhellt ganz deutlich aus der in Hebräer 8,9-10 zitierten Verheissung des

Jeremia, in der der neue Bund ausdrücklich als für das Haus Israel ge-

164



schlössen bezeichnet wird. In ihm wird das göttliche Gesetz Natur, die
Natur des in seinen ursprünglichen Zustand zurückgekehrten Menschen
sein. Dann wird der Schein der neuen Ordnung der Dinge das alte Gesetz
umglänzen. Dieses, obwohl ein köstliches Juwel, wird wegen des Glanzes
dieser seiner neuen Fassung fast unsichtbar werden (Hebräer 8,13), aber
es ist doch da und bleibt in Ewigkeit, wenn auch herrlich transformiert.

ANMERKUNGEN

* Diese Überlegungen verdanken ihre Entstehung der Anregung durch R.P. Pierre
Schilling Prieuré de l'Epiphanie, der sich mit seiner Gemeinschaft eine christliche
Aufnahme der jüdischen Tradition angelegen sein lässt. Ihm und denen, die mit ihm
wirken, sei der Aufsatz gewidmet.

1. Vgl. Ber.r., 43 zu Gen. 14,18 (ed. J. Theodor Bd. 1 (1903) S. 420): «Und Melchise-
dek: dieser Ort (sc. Jerusalem) setzt seine Bewohner ins Recht (mazdîq ûet yôsaw)».
Das heisst, jeder, der in Jerusalem wohnt, ist gerechtfertigt; ein Schluss aus dem
Namen der Könige, die Jerusalem in vorisraelitischer Zeit bewohnten (Melchisedek,
Adonisedek Jos. 10,1) sowie aus Jes. 1,21. Dazu Nachmanides zu Gen. 14,18: «denn
dort (sc. in Jerusalem) ist die Schechina des Heiligen, gepriesen sei er, der genannt
wird zedeq».

2. Vgl. Tanchuma jaschen zu Behaaloteka 17 in: M. Koscher, Thora schelema zu Gen.
14 S. 612, wo das dem Abraham zugekommene Königtum aus dem Namen des Tals
Schawe erschlossen wird, weil dort all jene, die den siegreichen Heimkehrer empfingen,

«übereinkamen» (Wurzel swh), ihn zum König zu erheben. Den Midrasch führt
auch Raschi zu Gen. 14,17 an.

3. Ber.r. a.a.O. (eine etwas abweichende Version bei M. Koscher, Thora schelema zu
Gen. 14,18): «R. Samuel b. Nachman (hat gesagt): die Verhaltensnormen [Halachot]
des Priestertums (des Hohenpriestertums) überlieferte er ihm (offenbarte er ihm)».
Vgl. Vajjiqra r. 25,6 (Ausg. Frankfurt a.O. fol. 194a Sp. 1), wo von der Übertragung
der priesterlichen Befugnisse auf Abraham die Rede ist, weil Melchisedek den
Menschen vor Gott gesegnet habe. Ähnlich b. Ned. 32b.

4. Targum Onkelos und Targum Jonathan zu Gen. 14,18. Dieser Dienst Melchisedeks

vor Gott ist im Zohar I, 87a (übers. J. de Pauly, ed. E. Lafuma Bd. 1 (1906) S. 502

breit ausgeführt.

5. S. oben Anm. 3.

6. Ber.r. a.a.O.: «das Brot ist das Schaubrot, und der Wein, das sind die Trankopfer»;
Raschi zu Gen. 14,18, wonach Brot und Wein eine Andeutung für die Opfer,die
dereinst dargebracht werden sollten, sind.

165



7. Ber.r. a.a.O.: «Unsere Lehrer sagten: Die Thora offenbarte er ihm (als Beleg folgt
Spr. 9,5)». Natürlich besteht ein innerer Zusammenhang zwischen der speziellen
priesterlichen Überlieferung und dem Ganzen der Thora, wie etwa auch Hebr. 7,12
lehrt.

8. Vgl. die Betonung der Menschheit des Sohnes und deren Würde Hebr. 1,5-8.

9. Vajjqra r. a.a.O. (25,6) belegt durch Ps. 110,4; b. Ned. 32b; aggadischer Midrasch
(M. Kascher, Thora schelema zu Gen. 14 S. 615).

10. Aggadischer Midrasch (M. Kascher, Thora schelema zu Gen. 14 S. 615): «Und auch
Sem ersuchte den Heiligen, gepriesen sei er, dass er das Priestertum Abraham,
unserem Vater, geben solle, weil er im heiligen Geist voraussah, dass nicht ihm der
für das Priestertum geeignete Nachkomme entspriessen würde, während Abraham,
unser Vater, geeignet wäre und ein Besitzer der Thora, sodass er ausersehen sei für
das Priestertum. Und so machte es der Heilige, gepriesen sei er, und gab ihm das

Priestertum».

11. Targum Jonathan zu Gen. 14,18: «Und der gerechte König, das ist Sem bar Noah,
der König von Jerusalem». Weil Gott in den Zelten Sems wohnen will, was den
priesterlichen Dienst einschliesst, der Gen. 14,18b mit «ein Priester dem höchsten
Gott» erwähnt ist. Dieses Attribut «ein Priester dem höchsten Gott» zeigt, dass sich
hinter dem geheimnisvollen «König der Gerechtigkeit» Sem verbirgt. Vgl. Raschi zu
Gen. 14,18: «Und Melchisedek. Aggadischer Midrasch: das ist Sem b. Noah.»,
wobei von AbraVanel, Macjanot jeschuca diese Aggada auf R. Mose ha-Darschan
zurückgeführt wird. Weitere Belege für die Gleichung Melchisedek Sem b. Ned.
32b und Raschi daselbst sowie Pirqe de R. Elieser 27. — Auf die sich aus dieser

Gleichsetzung ergebenden historischen Probleme geht vor allem Nachmanides z.St.
ein.

12. Priestertum der Erstgeborenen und seine spätere Ablösung durch dasjenige der
Leviten: Bammidbar r. 4,8 (ed. Frankfurt a.O. fol. 216b Sp. 1); vgl. noch Bammid-
bar r. 12,11 (a.a.O. fol. 248a Sp. 2).

13. Bammidbar r. 4,8 (a.a.O.) unter Berufung auf Ps. 69,32; ebenso b.Ab. zara 8a.

14. Bammidbar r. 4,8 (a.a.O.).

15. b.Ab.zara 8a unter Bezugnahme auf Ps. 69,32. Dass die Würde des Urmenschen die
hohepriesterliche war, ergibt sich aus den Parallelen, die zwischen Adam und Aaron
gezogen werden; vgl. H.J. Haag, Midrasch Avkir zu Gen. 2,4. Judaica 34 (1978) S.

173-175, 177, der folgende Stellen namhaft macht: Tan Pequde 2; R. Ascher b.

Jechiel, Tosefet al ha-Thora f. 46a (BHM 5 S. 161 § 19); Midrasch Aggada, Pequde
(ed. S. Buber S. 189); Abba Gorion I.

16. Das Priestertum als eine Sache der Erstgeborenen — so auch in Israel bis zur Sünde
des goldenen Kalbes und der damit begründeten Ablösung durch den Stamm Levi
— ist in der Auslösung der Erstgeburt bis zum heutigen Tag selbstverständlich
vorausgesetzt; es bildet die Grundlage für den Ausdruck «die Versammlung der in
Himmel aufgeschriebenen Erstgeborenen» Hebr. 12,23.

17. In Bammidbar r. 4,8 (a.a.O.) wird das Priestertum Sems gegen Zweifel hinsichtlich
seiner Erstgeburt folgendermassen gerechtfertigt: «War denn Sem der Erstgeborene?
und war nicht vielmehr Jafet der Erstgeborene? weil gesagt ist (Gen. 10,21) «des

Bruders des grossen (sc. älteren) Japhet» — und warum überlieferte er sie (sc. die

priesterlichen Traditionen) dem Sem? Weil Noah voraussah, dass die Kette der
Erzväter aus ihm Bestand gewinnen sollte».

166



18. Philo, De leg. alleg. III, 79.

19. Philo, De congressu 99.

20. Diese Konzeption eines menschlichen, wenn auch urmenschlichen, Priestertums
dürfte einen besseren Hintergrund für Hebr. 7,3 abgeben als die Vorstellung, die von
M. de Jonge und A.S. van der Woude, 11Q Melchizedek and the New Testament.
NTS 11 (1964-65) S. 322 vorgeschlagen wird: «the author regarded Melchizedek as

angel inferior to the Son of God».

21. b. Sukka 52b.

22. Dies in der Linie von 1 IQ Melchizedek, vgl. die Publikation von A.S. van der
Woude, Melchisedek als himmlische Erlösergestalt in den neugefundenen eschatolo-
gischen Midraschim aus Qumran Höhle XI. Oudtestamentische Studien XIV Leiden
(1965) S. 354-373; vgl. M. de Jonge und A.S. van der Woude a.a.O. S. 302-303. Hier
erscheint Melchisedek in Linie 5 deutlich als eine Gestalt der Endzeit, die die Rückkehr

der Gefangenen und Proklamation ihrer Freilassung und Sühnung ihrer Vergehen

bewirken wird, was zur universalen Ausrufung der Königsherr -schaft des
Gottes Zions führen wird.

23. Zohar I f. 87a (übers. J. de Pauly, durchgesehen E. Lafuma-Giraud. Paris (1906) Bd.
1 S. 502).

24. Mit O. Kuss, Der Verfasser der Hebräerbriefs als Seelsorger in: Auslegung und
Verkündigung I: Aufsätze zur Exegese des Neuen Testamentes. Regensburg (1963)
S. 329: «ein nicht mehr rein judenchristliches Milieu», auch berühre «die Problematik»

alter Bund — neuer Bund «keineswegs ein lediglich judenchristliches, sondern
ein schlechthin christliches, auch für Heidenchristen bedeutsames Interesse» (a.a.O.
S. 330), gegen K. Bornhäuser, Empfänger und Verfasser des Briefes an die Hebräer.
Gütersloh (1932) S. 80: «Empfänger [sind] christliche, jerusalemische Priester»; ähnlich

C. Spicq, L'Epitre aux Hébreux. 1(1952) S. 252, wonach Apollos den Hebräerbrief

als ein Wort des Trostes an einen Kreis von jüdischen Priestern geschrieben
hätte, die von dem Diakon Stephanus bekehrt worden wären, nach dessen Tod aber
vertrieben worden wären und sich in irgendeiner grossen Stadt an der palästinischen
oder syrischen Küste, in Cäsarea oder in Antiochien, niedergelassen hätten. — Für
eine gemischte Gemeinde als Adresssaten sprechen Stellen wie 5,11-14; 6,1; 6,10;
10,32-34; 12-22 («ihr seid herzugetreten», wozu H. Windisch z.St. Philo, De spec,
leg. I 51 vergleicht) sowie die Sprache, das «gute Griechisch, das der Verfasser des

Hebräerbriefs [um der Adressaten willen] schreibt» (E. Ahlborn, Die Septuaginta-
Vorlage des Hebräerbriefs. Diss.theol. Göttingen (1966) [masch.] S. 35). Der Verfasser

von Hebr. will gerade auch den Heidenchristen die Thora im Lichte des Werkes
Jesu nahebringen.

25. Tertullian, De pudicitia 20; vgl. F. Overbeck, Zur Geschichte des Kanons. Chemnitz
(1880) Darmstadt (1965) S. 41: «Auf jeden Fall ist die Barnabas-Hypothese die

einzige des Anhörens werthe unter den Hypothesen, dieser Art, die man über den
Hbf. aufgestellt hat...». So auch K. Bornhäuser a.a.O. S. 80: «mit hoher Wahrscheinlichkeit...

[ist] Barnabas der Verfasser...». Zu der These einer alexandrinischen
Herkunft, wie sie von O. Maar, Philo und der Hebräerbrief. Diss. phil. Wien (1964)
[masch.] S. 71.111 und passim, C. Spicq, L'Epitre aux Hébreux, Apollos, Jean-

Baptiste, les Hellénistes et Qumran. Revue de Qumran 1 (1958/59) S. 365 u.a.
vertreten wird, vgl. E. Ahlborn a.a.O. S. 136: «Vom Text her lässt sich dieser
Versuch nicht stützen».

167



26. Hebr. 5,7 nach 5,1.

27. Hebr. 1,5.

28. Hebr. 1,6.

29. Hebr. 5,5f.

30. Hebr. 5,11.

31. O. Kuss, Der theologische Grundgedanke des Hebräerbriefs a.a.O. S. 309: «Die
Hebräerbriefgemeinde zeigt starke Verfallserscheinungen, so wie sie beim Nachlassen

der ersten Begeisterung, bei dem bald wieder stärker empfundenen Sichgeltendmachen

der Bedingungen dieses Aeons auftreten konnten...»; ders., Der Verfasser
des Hebräerbriefs als Seelsorger, a.a.O. S. 333: «So scheint es also zuletzt doch nicht
die positive Kraft einer aggressiven Irrlehre zu sein, welche die zentrale Gefährdung
der Gemeinde ausmacht, sondern es handelt sich bei der «geistlichen Krankheit» um
eine Art Anämie...».

32. F. Overbeck a.a.O. S. 49: «der Kanon (ist) eine schützende Form gewesen, (deren
gerade ein Brief wie Hebr. nicht) entrathen konnte. Mit einer der paulinischen
parallelen Auffassung des Evangeliums gehört er wie sie noch einem Zeitalter an, in
welchem das Christenthum noch nicht vom Mutterboden des Judenthums, aus
welchem es hervorgegangen ist, losgerissen war. Ihm ist insbesondere eine Art von
Versenkung in's Judenthum und in den ursprünglichen Geist des A. Testaments
eigen, wie sie im dritten Jahrhundert nicht mehr möglich und Jedermann absolut
unverständlich war. Eine solche Schrift konnte damals an sieht selbst keine Leser
mehr finden. Auch nach den paulinischen Briefen hätte im dritten Jahrhundert
niemand mehr gefragt, wenn sie nicht im Kanon gestanden hätten».

33. C.K. Barrett, The Eschatology of the Epistle to the Hebrews. In: Festschrift C.H.
Dodd (1956) S. 373: «Hebrews show a fresh approach to the O.T., whose only
presupposition ist that of primitive Christian eschatology».

34. Hebr. 7,1c. nach Gen. 14,17.

35. Hebr. 7,3.

36. J.A. Bengel spricht von «Archetypus», vgl. Gnomon zu Hebr. 7,3: «Non dicitur
Filius Dei assimilatus Melchisedeko, sed contra, nam Filius Dei est antiquior et
archetypus».

37. Philo, De congressu 99.

38. C.K. Barrett a.a.O. S. 389: «Now in Christian, and some other, apocalyptic the chief
actor is the Son of man, or Man. In this fact may be found the roots of the
conception, in Hebrews, of the divine high priest».

39. Pirqe de R. Elieser 27 (M. Kascher, Thora schelema S. 619); noch prägnanter Raschi
zu Gen. 14,20: «Und Abraham gab ihm den Zehnten von allem, was ihm gehörte,
weil er Priester war».

40. Die Aussage von O. Kuss a.a.O. S. 313: «die alttestamentliche Kultordnung hat ihre
wesentlichen Herrlichkeitsprädikate an das Heilshandeln Jesu Christi... abgegeben»
wäre demnach vielmehr umzukehren, dass sie sie von daher erhalten hat und im
Werk Jesu ihre glänzendste Bestätigung liegt. Es wäre ja sonst widersinnig, wenn der
Autor des Hebräerbriefs sich zur Belegung des hohepriesterlichen Amtes Christi auf
Schritt und Tritt auf die Zeugnisse des Alten Testamentes stützt, offenbar, weil er sie
als seine adäquate Aussageform empfindet. R.P. Pierre Schilling, Notes annexes I
[masch.] S. 507 legt mit Recht den Finger auf die Tatsache, dass durch die Konzep-

168



tion des hohepriesterlichen Amtes Christi im Hebräerbrief nicht nur «le sacerdoce
lévitique est aboli (le fait qu'elle n'existe plus de nos jours est peut-être un reflet déjà
maintenant que c'est déjà «la dernière heure» (1 Jn 2,18)», sondern ebensosehr das
priesterliche Amt der Kirche: «c'est dans la logique de la lettre qu'on doit dire alors
aussi que le sacerdoce ministériel de l'Eglise est aboli!... Etrange paradoxe que, par
leurs sacerdoces terrestres, le judaisme fait plutôt transparaître le déjà parce que leur
sacerdoce lévitique n'existe plus; et le christianisme plutôt le pas encore parce que
leur sacerdoce existe encore!». Im Lichte des oben Gesagten wäre freilich dazu zu
bemerken, dass das priesterliche Amt der Kirche genauso wie das levitische Priester-
tum seine Berechtigung im übergeordneten melchisedekitischen Priestertum Christi
findet. In dieser Weise dürfte die Kontroverse um die Kultpraxis der Hebräerbriefgemeinde

zu lösen sein, wie sie O. Kuss a.a.O. S. 321 referiert: «während M. Dibelius
[Theologische Blätter 21 (1942) S. 1-11] der Ansicht ist, in der Hebräerbriefgemeinde
habe jeder unmittelbare «Kultus im antiken Sinn» — d.h. ein Gottesdienst, der ein
Opfer oder etwas Opferähnliches einschliesst — gefehlt, schreibt H. Middendorf
einen Aufsatz mit dem unmissverständlichen Titel «Das hl. Messopfer nach dem
Hebräerbrief» [Oberrheinisches Pastoralblatt (1941) S. 141-144, 161-165], durch den

er zeigen will, «dass verschiedene Gedankengänge des Briefes uns zum sacrificium
missae hinführen» und in dem er einmal die «Fehlerquellen» blosszulegen versucht,
«aus denen das scheinbare Übersehen des Messopfers durch den Verfasser des
Briefes und das tatsächliche Nichtsehen durch die Exegeten erklärbar ist». Und
während O. Holtzmann [ZNW 10 (1909) S. 251-260] den Verfasser zu einem scharfen
Gegner jeder sakramentalen Abendmahlspraxis in der Gemeinde stempelt, will F.J.
Schierse [Verheissung und Heilsvollendung... (1955) in ihm wenigstens den Kritiker
einer falschen Abendmahlspraxis erkennen». Treffend bemerkt C.K. Barrett a.a.O.
S. 385: «The heavenly tabernacle and its ministrations are from one point of view
eternal archetypes, from another, they are eschatological events».

41. Diesen Eindruck erwecken die Formulierungen mancher Kommentare, so z.B. E.

Riggenbach (1913) S. 194: «Zur Aufstellung eines neuen Priestertums... lag ja kein
Bedürfnis vor, wenn das levitische seiner Aufgabe wirklich genügen konnte» oder S.

199: «das alte [Priestertum erfüllte] seinen Zweck nicht». Die Aussage in Hebr. 7,19
«Das Gesetz brachte nichts zur Erfüllung» ist völlig wertfrei gemeint; die Erfüllung
zu bringen war gar nicht Sache des Gesetzes. Und was das Priestertum betrifft, so
steht und fällt die Argumentation des Hebr. mit dem Nachweis, dass es gerade nicht
neu, sondern im Gegenteil ursprünglicher und dem levitischen vorgeordnet sei.

42. Die Bestimmung des Verhältnisses entspricht derjenigen, die C.K. Barrett a.a.O. S.

381 für den Glaubensbegriff in Hebr. vornimmt: «Faith is not merely a waiting for
the fulfilment of the promise; it means through the promise a present grasp upon
invisible truth. But this second meaning grows out of the first, and is not in any way
opposed to or contrasted with it».

43. b. Sukka 52b.

44. Zohar a.a.O.

45. Tanchuma jaschen zu Behaaloteka 17 (M. Kascher, Thora schelema S. 612) er-
schliesst das Königtum Abrahams aus dem Namen des Tals Schawe, vgl. oben
Anm. 2.

46. Ber.r. 43; Seder Elijahu r. 6; Pirqe Aboth VI,II.

169



47. Zohar a.a.O. f. 87b S. 505: «D'après une autre interprétation, les mots:"... Et il lui
donna la dîme de tout" signifient que le Saint, béni soit-il, donna la dîme à Abraham.

Et en quoi consista dette dîme? Elle consistait dans le degré [séphirotique] sur
lequel est basée toute la foi, et qui est la source de toutes les bénédictions. Or, en
accordant à Abraham la faculté d'atteindre cette séphira, il lui donna ainsi la dîme
qui consiste dans le prélèvement d'un sur dix et dix sur cent. C'est après avoir reçu
cette dîme qu'Abraham a atteint le plus haut degré qu'il soit permis à un homme
d'atteindre».

48. C. Spicq, L'Epîre aux Hébreux. Il (1953) S. 180: «c'est l'Ancien Testament qui sert
de moyen de démonstration de l'excellence du Nouveau».

170


	Melchisedek : der alte und der neue Bund im Hebräerbrief im Lichte der rabbinischen Tradition über Melchisedek

