Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Melchisedek : der alte und der neue Bund im Hebraerbrief im Lichte der
rabbinischen Tradition Uber Melchisedek

Autor: Willi, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961137

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Melchisedek

Der alte und der neue Bund im Hebréerbrief im Lichte
der rabbinischen Tradition iiber Melchisedek *

von Thomas Willi

1. In welcher Weise ist Jesus Hoherpriester? Die Fragestellung des He-
brierbriefs.

Der Eingangsteil des Hebrierbriefs, wie er uns tberliefert ist, gilt
dem Verhiltnis zwischen dem Sohn und den Séhnen (Kap. 1-2). Damit
diese letzteren sich threr Wiirde und ihrer Stellung in der Welt bewusst
werden, ist eine klare Auffassung vom Amt Jesu notwendig (3,1). Er wird
vorgestellt als der Gesandte, namlich Gottes, und als «der Hohepriester
unseres Bekenntnisses» (3,1). Dabei erhebt sich fiir jeden, der mit dem
Autor des Hebraerbriefs in der biblischen Schrift und threr Bewahrung im
judischen Leben bewandert ist, die Frage: in welcher Weise ist Jesus
Hoherpriester? Dieser Frage ist der Mittelteil des Briefes (4,14-10,18).
gewidmet. Der Schliissel zu ihrer Beantwortung liegt in der Rolle, die
Melchisedek nach der Bibel spielt.

In der Abfolge der Genesis, die schon als solche fiir die Traditionsbil-
dung von Gewicht ist, hat der Abschnitt Genesis 14,18-20 einen zentralen
Platz. Er bildet einen Wendepunkt in der Geschichte Abrahams. Abra-
ham ist vom Ruf Gottes getroffen worden; Gott gibt ihm ein Zeichen der
Beglaubigung zu diesem Ruf, indem er thm Menschen, die thn segnen
werden, ankiindigt mit den Worten: «Segnen werde ich, die dich segnen».
(Gen. 12,3), und Abraham gehorcht. Wie Abraham seine Sache vollig auf
Gott gestellt hatte, als er Lot um des Friedens willen den Vortritt liess
(Gen. 13), so ist es ihm vergodnnt, seine Grossmut diesem seinem Neffen
gegenitber zu vervollkommnen, indem er ihn, ohne jede Missgunst, aus
der Gewalt der Feinde befreit. Nun findet die Berufung Abrahams, die

Pfr. D. Thomas Willi, Leiter der Stiftung fir Kirche und Judentum, Basel, Adresse:
Austrasse 114, CH-4051 Basel. ' “

158



ner ausserordentlichen Haltung zeigt, Anerkennung und Bestitigung.
Melchisedek, der ganz unvermutet dem Zuriickkehrenden entgegen-
kommt, segnet ihn zur Wahrnehmung seiner Aufgabe und andererseits
Gott um seinetwillen, weil er seinen Heilsplan mit diesem Menschen so
sichtlich zur Ausfiihrung bringt. Melchisedek statuiert von aussen die
Berechtigung Abrahams, im Namen Gottes Besonderes zu leisten. Das
klingt in dem Namen malki-zedeq «K 6nig der Berechtigung»! an.

So geheimnisvoll, wie er auftritt, verschwindet Melchisedek wieder.
Abraham bleibt, freilich nun ein Abraham, der den Segen dieses Priester-
konigs an sicht tragt.

2. Die Stellung Melchisedeks in der rabbinischen Tradition.

Durch die rabbinischen Texte, die auf Melchisedek Bezug nehmen,
geht ein Erstaunen tiber die Abraham und Israel zuteil gewordene konigli-
che und priesterliche Wiirde. Sie ist es, die erkliart wird. Melchisedek
Ubertrdagt Abraham seine eigenen koniglichen? und priesterlichen Befug-
nisse3. Das schliesst die Tradition aus dem Segen Melchisedeks, aus Mel-
chisedeks darauffolgendem Verschwinden und aus der Tatsache, dass
Israel spiter eine solche Stellung einnimmt. Auch mag die Uberlegung
mitspielen, dass Abraham seinerseits selber der Empféinger der thm anver-
trauten Gaben gewesen sein muss und dass diese Gaben bei ihm, der
durch sein Verhalten und den Sieg iiber die Feinde derart ausgezeichnet
war, am besten aufgehoben waren. Darum wurden ihm durch Melchise-
dek, der zu der betreffenden Zeit «vor Gott diente»*, das Konigtum und
das Hohepriestertum iibergeben. Die priesterliche Wiirde wird ausdriick-
lich als die des Hohenpriesters beschrieben®. Die priesterlichen Verhal-
tensnormen (Halachot) gelten als tberliefert oder offenbart; man findet
sie in Brot und Wein angedeutet®. Andere gehen noch weiter. Nach ihnen
soll nicht bloss die priesterliche Uberlieferung, sondern die Thora als
solche Abraham durch Melchisedek offenbart worden sein”. In Jedem Fall
tritt Melchisedek ganz nahe an die Seite Gottes.

Das geschieht aber gerade in der Weise, dass Melchisedek als Mensch
im Vollsinn handelt.® Es gibt zwei Versuche, den Ubergang der Wiirde
Melchisedeks auf Abraham zu erkliren. Der eine sieht die Ursache in dem
Formfehler Melchisedeks, zuerst Abraham, dann Gott in seinem Segens-
wort Genesis 14, 19-20 zu erwdahnen® . Darum sei er seiner ausgezeichneten
Stellung verlustig gegangen. Der zweite Versuch einer Erkldrung sieht die
Ubertragung in dem Wunsche Sems selbst!©.

159



Hinter Melchisedek, dessen Namen auch appellativisch als «der ge-
rechte Konig» aufgefasst wird, verbirgt sich namlich nach der einhelligen
Meinung der rabbinischen Tradition niemand anderer als Sem, der Erst-
geborene Noahs!!. Als solchem kam ihm, nach der urspriinglichen Ord-
nung der Dinge, die bis zur Einrichtung der Stiftshiitte in Geltung blieb,
das priesterliche Amt zu!2. Denn in den Zelten Sems wollte Gott wohnen.
Das aber schloss den priesterlichen Dienst Sems ein. Dieser priesterliche
Dienst wird in Genesis 14,18 mit den Worten «ein Priester fir den hoch-
sten Gott» ausgedriickt. Uberhaupt ist Melchisedek der erste in der Thora
erwahnte Priester, obwohl es in der Tradition als ausgemacht gilt, dass
der priesterliche Dienst mit dem ersten Menschen begann.'® Sem als
Melchisedek vertritt darum die dlteste priesterliche Tradition, und er ist
das Bindeglied zwischen der Kette der Urvater und der der Erzviter'*. Er
autorisiert Abraham und in ithm seine Nachkommen, als konigliches Prie-
stertum (Ex. 19,6) in der Welt zu wirken.

Woher hat Melchisedek diese hohepriesterliche Vollmacht? Sie be-
ruht in dem vom ersten Menschen tiberkommenen Priestertum, das man
als ein Urpriestertum bezeichnen kann!®. Der Urmensch war der Erstge-
borene der Welt, darum leitet sich das in Frage stehende Priestertum auf
thn zurtick und ist mit thm unaufldslich verbunden. Die Rocke von Fell,
die Gott der Herr ihm machte, waren priesterliche Gewinder des Lob-
preises, in denen die Erstgeborenen ihren Dienst versahen!'®. Die Linie
ging iiber Sem, obwohl gegen dessen Erstgeburt aus Genesis 10,21 Ein-
wendungen erhoben werden. Aber Noah hatte vorausgesehen, dass aus
thm die Reihe der Viter erstehen werde!”, und er hatte thm das Priester-
tum tibergeben. So ist Abraham die priesterliche Wiirde nach Sem zuteil-
geworden.

Auf den ersten Blick scheint diese Auffassung verschiedener rabbini-
scher Texte im Widerspruch zu der Darstellung bei Philo zu sein. Hier
wird aller Nachdruck auf die Urspriinglichkeit und Neuheit des Priester-
tums von Melchisedek gelegt. Philo beschrinkt sich streng auf die Aussa-
gen der Genesis liber Melchisedek und kommt von daher zu dem Schluss,
dass er von Gott ausschliesslich zum priesterlichen Amt geschaffen wor-
den sei und nur als Priester erscheine’®. So sei Melchisedek. als erster
Gottes wirklich wiirdig gewesen. Er habe sich auch das zum Priestertum
notige Wissen selbst angeeignet. So ist bei Philo das Urspriingliche des
Priestertums des Melchisedek betont, das aus keiner vorgegebenen Tradi-
tion abgeleitet werden kann'®. Trotzdem hédngt gerade dieses Urspring-
liche bei Philo mit dem Menschentum tiberhaupt zusammen. Mensch sein
heisst Priester sein. Dieses urspriinglich menschliche Priestertum ist es,

160



das Melchisedek im Namen des hochsten Gottes verkorpert und Abra-
ham gegeniiber ausiibt. Doch ist bei Philo weder von einer Verbindung
mit den Urvitern noch von der Identifikation mit Sem ausdriicklich die
Rede.

Aus der rabbinischen Tradition ergibt sich also, dass Melchisedek in
Genesis 14 ein urmenschliches Priesteramt wahrnimmt. Dieses Amt wird
zu der betreffenden Zeit durch Sem bekleidet?®. An und fiir sich ist es
zeitlich unbegrenzt und ewig. Daher verwundert es nicht, Melchisedek
nicht bloss im Ubergang von der Urgeschichte zur Vitergeschichte, son-
dern auch am Ende der Zeit wieder zu finden. Neben dem Messias b.
David, dem Messias b. Josef und Elia wird er dort als einer der vier
Schmiede von Sacharja 2,3 identifiziert?!. Danach ist also Melchisedek
nicht bloss eine urzeitliche, sondern ebensosehr eine endzeitliche Ge-
stalt?2. Er ist als eine pragende geschichtliche Grdsse, die zum tiberzeitli-
chen Typus wurde, zu verstehen. Im Sohar, der diese Linien noch weiter
auszieht, vereinigt er in sich die obere und die untere Welt; er ist der
Garant, «qu’il n’y ait aucune séparation entre eux». «Remarquez que le
monde d’en bas est comblé de bénédictions lorsqu’il s’attache au Grand
Prétre. C’est pourquoi I’Ecriture dit: ”Et il la bénit, et dit: Béni soit
Abraham du Dieu trés haut, qui a crée le ciel et la terre”. De méme, la
mission du prétre dans ce bas monde consiste a attacher ce monde a celui
d’en haut par un lien indissoluble; le prétre doit également bénir le
monde, afin que, grace a cette bénédiction, ce bas monde arrive a I'union
avec celui d’en haut»?3.

3. Die Aussagen des Hebrierbriefs im Bereich der jiidischen Uberlieferung
zu Melchisedek.

Bei den Adressaten des Hebrierbriefs — vielleicht eine Gemeinde in
Rom — handelt es sich gewiss um eine aus Juden und Nichtjuden ge-
mischte Gemeinschaft24, in der wohl sogar die Nichtjuden das Uberge-
wicht hatten. Der Verfasser, in dem man vielleicht mit der begriindetsten
Vermutung der alten Kirche den Leviten Barnabas?’ sehen darf, unter-
nimmt es, die Wirksamkeit Jesu nach seiner Erhohung zu erkldren. Diese
Wirksamkeit bahnte sich freilich schon in der Zeit seines Fleisches an, wo
er als Mensch aus Menschen genommen zwar nicht die Gaben und Opfer
eines levitischen Priesters, sondern Bitten und Flehen darbrachte?®. Die
Kraft und Qualitat dieser Darbringung beruhte in dem Ruf Gottes, der
Jesus getroffen hatte: «Mein Sohn bist du, ich habe dich heute gezeugt»?”.

161



Mit diesem Geschehnis hatte das gottliche Wort des 2. Psalms seine voll-
gultige Verwirklichung gefunden. Nach dem Eingang des Briefs ist Jesus
dabei die Sohnschaft des Erstgeborenen zugesprochen worden2®. Daraus
ergibt sich die Eignung fiir jenes urmenschliche Priestertum der Erstge-
borenen, das Jesus nun, nach seiner Erhohung, in Erfiillung von Psalm
110,4 ausiibt. Auch diese Stellung geht einzig auf die Zusage Gottes
zuriick, nach der Jesus als Hoherpriester nach der Weise Melchisedeks
eingesetzt ist?°. :

Dariiber, das heisst iiber Melchisedek und die Weise seines Priester-
tums, «gédbe es nun vieles und Schwieriges zu sagen»3°. Das liegt nicht an
der Schwierigkeit der Materie, sondern an der Trigheit, die unter den
Adressaten eingerissen ist3! und die leider im Verlauf der Kirchenge-
schichte noch erheblich zunehmen sollte32. Das ganze 6. Kapitel ist nichts
als eine eingeschobene Mahnung, die Erleuchtung des Geistes und die
Krifte der kiinftigen Welt nicht brachliegen zu lassen oder zu missbrau-
chen und so die Verbindung zum Hohenpriester nach der Weise Melchise-
deks abreissen zu lassen. Ganz deutlich erscheint die Behandlung der
Schriftabschnitte iiber Melchisedek als eine Stufe der Belehrung, die er-
reicht sein sollte, aber tatsidchlich nicht erreicht ist. Darum beschriankt
sich der Verfasser auf die wichtigsten Punkte, indem er einen Grossteil
dessen unausgesprochen ldsst, was die rabbinische Tradition dem bibli-
schen Text zu entnehmen weiss. Er gibt nur sozusagen seine Quintessenz
wieder, soweit sie zur Beschreibung des Amtes Jesu notwendig ist*3. Wih-
rend in der rabbinischen Tradition die Ubertragung des Priestertums der
Urviter auf Abraham betont wird, so wird im Hebrierbrief die Gestalt
des Vermittlers, Melchisedek, in den Vordergrund geriickt. Sie wird in
den Wendungen von Genesis 14,18ab.20 vorgestellt; ja selbst Begriffe, die
eigentlich dort zur Beschreibung des Koénigs von Sodom gebraucht sind,
werden hier auf Melchisedek angewendet34.

Hebréer 7 erschliesst die besondere, die historische Bedingtheit tiber-
steigende Seinsweise Melchisedeks nach dem exegetischen Grundsatz
«Was nicht in der Thora ist, ist nicht in der Welt»: «Vaterlos, mutterlos,
ohne Genealogie, weder einen Anfang der Tage noch ein Ziel des Lebens
habend, vergleichbar also dem Sohne Gottes»3®. Damit ist nun freilich
das Urspriingliche am Priestertum des Melchisedek3® derart ausschliess-
lich betont, dass von einer wie auch immer gearteten Traditionskette, in
der Melchisedek stehen konnte, keine Rede mehr ist. Das ist der Aspekt,
den auch Philo betont, wenn er das Priestertum Melchisedeks als ein
«selbsterlerntes und autodidaktisches»37 bezeichnet. Die Ubertragung des
melchisedekitischen Amtes auf Abraham und die Seinen in der rabbini-

162



schen Tradition wie auch die Identifikation Melchisedek = Sem bedeutet
demgegeniiber die Historisierung einer solchen tiberzeitlichen Daseins-
form des Menschen. Diese dagegen wird im Hebréerbrief betont®®, der im
ubrigen die Bedeutung von Jesu Werk in den Zeiten seines Fleisches
keineswegs unterschétzt. Thm kommt es im vorliegenden Zusammenhang
darauf an, dass Jesus durch die Weise, wie er sein fleischliches Leben
gefithrt hat, zu jener urspriinglichen Art des Priestertums durchgestossen
ist. Die Uberlegenheit des Priestertums Melchisedeks wie Jesu iiber das
Priestertum Aarons besteht darin, dass jenes die Quelle fiir dieses ist. In
der freiwilligen Abgabe des Zehnten hat Abraham diese Uberlegenheit
anerkannt®®. Er selbst, seine Berufung und die Berufung seiner Nachkom-
menschaft haben in Melchisedek ihre Legitimation und Autorisation ge-
funden. Das levitische Priestertum leitet sich, gerade nach den angefiihr-
ten Zeugnissen der rabbinischen Tradition, aus dem melchisedekitischen
her+?.

Doch woher ist ein neuerliches Hervortreten dieses melchisedekitisi-
schen Priestertums zu begriinden? Aus Psalm 110, nach dem Gott, und
zwar mit einem Schwur, wiederum einen Priester nach der Weise Melchi-
sedeks einsetzt. Die rabbinische Tradition bezieht dieses Wort auf Abra-
ham und seine Linie, und in der Tat wird sie seit der Begegnung im Tal
Schawe iiber sich hinaus auf jenes tliberlegene Priestertum hinweisen, dem
sie ihre Autorisation verdankt. Jesus ist es nun, nach dem Hebréerbrief,
gegeben, jenes Priestertum wieder auszuiiben. Er ist der Mann, der tiber
die Schranken der Zeit hinweg das levitische Priestertum vor und nach
ihm zu begriinden und zu legitimieren bestimmt ist.

In Hebraer 7,20-21.23-25 wird schliesslich ein Vergleich zwischen
dem levitischen und dem melchisedekitischen Priestertum gezogen. Das
erstere beruht auf einer Vielheit von Menschen mit begrenzter Dauer ihres
Priestertums, wihrend nach Psalm 110 dieses melchisedekitische Priester-
tum ein ewiges ist.

Dieser erneute Ubergang im Priestertum — vom ersten berichtet
Genesis 14 — zieht eine Transformation der Rechtsgrundlage nach sich.
Der «andere Priester» (7,11), der nicht aus Levi, sondern aus Juda
stammt, ist nicht Priester auf der Grundlage des gottlichen Gesetzes,
sondern des gottlichen Schwurs (7, 28). Wie Abraham durch seinen Zehn-
ten die Wiirde Melchisedeks anerkennt, so weist das mosaische Gesetz
tiber sich hinaus auf eine noch stirkere Hoffnung und Weise, sich Gott zu
nihern. Ja, das mosaische Gesetz ist die Einfithrung in diesen stdrkeren
Bund (7, 13). Dieses Gesetz vom Sinai ist ein Beispiel und ein Schatten
(8,5) der urspriinglichen und endzeitlichen Ordnung der Dinge. Der Wis-

163



sende vermag aus dem Schatten die Konturen des abgeschatteten Origi-
nals zu erkennen, Darum ist das Gesetz Moses und seine Praxis von
bleibendem Wert. Auch sein Unvermogen und seine Unfahigkeit, etwas
zu nitzen (7,18), beruht nicht darin, dass es in sich unvollkommen
ware*!, sondern dass sein Ziel von vornherein ausserhalb seiner selbst
lag#2. Darauf wies bereits die Begegnung von Melchisedek und Abraham
hin. Dieses Ziel ist im Werk Jesu erreicht, besonders in dem Tod, in dem
er sich als die kostlichste Gabe Gott darbrachte und dadurch zum Ho-
henpriester nach der Ordnung Melchisedeks qualifiziert wurde (7, 27). So
geschah das, was Hebréder 7,12 als «Metathese», als Umsetzung des mo-
saischen Gesetzes in die melchisedekitische Ordnung bezeichnet. Eine
Metathese ist keine Abschaffung, sondern die Versetzung in eine neue
Umgebung, wie siec nach Hebrider 11,5 etwa Henoch zuteil wurde, der ja
gerade nicht ausgetilgt, sondern verkliart wurde. So wird auch das alte
Gesetz in die Herrlichkeit der neuen Ordnung versetzt und transparent
auf diese hin. ‘

Dass das mosaische Gesetz auch im rabbinischen Verstindnis fiir
eine solche Vertiefung und Transformation offen ist, zeigen manche Bei-
spiele der jidischen Auslegung. So erscheint die Gestalt Melchisedeks wie
im Hebraerbrief als liberzeitlich, zusammen mit dem Messias b. David,
dem Messias b. Josef und Elia am Ende der Zeiten eine Rolle zu spielen
wie einst am Anfang*3. Im Zohar ist es Melchisedek, der, wie Hebréer
6,19-20; 9,11-14 Jesus, die obere mit der unteren Welt verbindet und der
Welt Segen zuteil werden ldasst**. Und auch die Gestalt Abrahams tritt
ganz ins Licht des neuen Bundes, wenn es von ihm heisst, er sei von den
Volkern zum Konig gemacht, ja von Gott zum Herrn der Welt bestellt
worden*3. Diese Feststellungen zeigen, dass der Mensch im Licht Gottes
iiber das Vordergriindige hinaus gewaltige Dimensionen anzunehmen be-
stimmt ist. So tritt Abraham ganz an die Seite Gottes, wird ihm beigesellt,
weil er als erster die Anerkennung Gottes, des Schopfers, vollzog und
andere dazu brachte, sie zu vollziehen und so erst die Schopfung zu dem
machte, was sie nach dem Wunsch Gottes sein sollte*®. Nach dem Zohar
schliesslich hat Abraham die hochste Stufe erreicht, die einem Menschen
zu erreichen erlaubt ist*7.

So gewiss also die Thora, die Israel anvertraut ist, nicht die Erfullung
ist, aber unzweideutig auf sie hinweist, so gewiss ist sie das untriigliche
Kriterium fiir die Wahrheit des neuen Bundes*®. Denn dieser neue Bund
hat selbstverstindlich, genauso wie der alte, sein Zentrum in Israel. Das
erhellt ganz deutlich aus der in Hebrder 8,9-10 zitierten Verheissung des
Jeremia, in der der neue Bund ausdriicklich als fiir das Haus Israel ge-

164



schlossen bezeichnet wird. In ihm wird das gottliche Gesetz Natur, die
Natur des in seinen urspriinglichen Zustand zuriickgekehrten Menschen
sein. Dann wird der Schein der neuen Ordnung der Dinge das alte Gesetz
umglianzen. Dieses, obwohl ein kostliches Juwel, wird wegen des Glanzes
dieser seiner neuen Fassung fast unsichtbar werden (Hebrier 8,13), aber
es ist doch da und bleibt in Ewigkeit, wenn auch herrlich transformiert.

ANMERKUNGEN

* Diese Uberlegungen verdanken ihre Entstehung der Anregung durch R.P. Pierre
Schilling Prieuré¢ de I’Epiphanie, der sich mit seiner Gemeinschaft eine christliche
Aufnahme der jiidischen Tradition angelegen sein ldsst. [hm und denen, die mit ihm
wirken, sei der Aufsatz gewidmet.

1. Vgl. Ber.r., 43 zu Gen. 14,18 (ed. J. Theodor Bd. 1 (1903) S. 420): «Und Melchise-
dek: dieser Ort (sc. Jerusalem) setzt seine Bewohner ins Recht (mazdiq “et yoSaw)».
Das heisst, jeder, der in Jerusalem wohnt, ist gerechtfertigt; ein Schluss aus dem
Namen der Konige, die Jerusalem in vorisraelitischer Zeit bewohnten (Melchisedek,
Adonisedek Jos. 10,1) sowie aus Jes. 1,21. Dazu Nachmanides zu Gen. 14,18: «denn
dort (sc. in Jerusalem) ist die Schechina des Heiligen, gepriesen sei er, der genannt
wird zedeg».

2. Vgl. Tanchuma jaschen zu Behaaloteka 17 in: M. Kascher, Thora schelema zu Gen.
14 S. 612, wo das dem Abraham zugekommene Konigtum aus dem Namen des Tals
Schawe erschlossen wird, weil dort all jene, die den siegreichen Heimkehrer empfin-
gen, «iibereinkamen» (Wurzel $wh), ihn zum Konig zu erheben. Den Midrasch fiihrt
auch Raschi zu Gen. 14,17 an.

3. Ber.r. a.a.0. (eine etwas abweichende Version bei M. Kascher, Thora schelema zu
Gen. 14,18): «R. Samuel b. Nachman (hat gesagt): die Verhaltensnormen [Halachot]
des Priestertums (des Hohenpriestertums) iiberlieferte er ihm (offenbarte er ihm)».
Vgl. Vajjigra r. 25,6 (Ausg. Frankfurt a.0. fol. 194a Sp. 1), wo von der Ubertragung
der priesterlichen Befugnisse auf Abraham die Rede ist, weil Melchisedek den Men-
schen vor Gott gesegnet habe. Ahnlich b. Ned. 32b.

4. Targum Onkelos und Targum Jonathan zu Gen. 14,18. Dieser Dienst Melchisedeks
vor Gott ist im Zohar I, 87a (iibers. J. de Pauly, ed. E. Lafuma Bd. 1 (1906) S. 502
breit ausgefiihrt.

5.S. oben Anm. 3.

6. Ber.r. a.a.0.: «das Brot ist das Schaubrot, und der Wein, das sind die Trankopfer»;
Raschi zu Gen. 14,18, wonach Brot und Wein eine Andeutung fiir die Opfer,die
dereinst dargebracht werden sollten, sind.

165



T

Ber.r. a.a.0.: «Unsere Lehrer sagten: Die Thora offenbarte er ihm (als Beleg folgt
Spr. 9,5)». Natiirlich besteht ein innerer Zusammenhang zwischen der speziellen
priesterlichen Uberlieferung und dem Ganzen der Thora, wie etwa auch Hebr. 7,12
lehrt.

8. Vgl. die Betonung der Menschheit des Sohnes und deren Wiirde Hebr. 1,5-8.

10.

11,

12.

13.
14.
13,

16.

17.

. Vajjgra r. a.a.0. (25,6) belegt durch Ps. 110,4; b. Ned. 32b; aggadischer Midrasch

(M. Kascher, Thora schelema zu Gen. 14 S. 615).

Aggadischer Midrasch (M. Kascher, Thora schelema zu Gen. 14 S. 615): «Und auch
Sem ersuchte den Heiligen, gepricsen sei er, dass er das. Priestertum Abraham,
unserem Vater, geben solle, weil er im heiligen Geist voraussah, dass nicht ihm der
fiir das Priestertum geeignete Nachkomme entspriessen wiirde, wihrend Abraham,
unser Vater, geeignet wire und ein Besitzer der Thora, sodass er ausersehen sei fiir

- das Priestertum. Und so machte es der Heilige, gepriesen sei er, und gab ihm das

Priestertump».

Targum Jonathan zu Gen. 14,18: «Und der gerechte Konig, das ist Sem bar Noah,
der Konig von Jerusalem». Weil Gott in den Zelten Sems wohnen will, was den
priesterlichen Dienst einschliesst, der Gen. 14,18b mit «ein Priester dem hdchsten
Gotty» erwihnt ist. Dieses Attribut «ein Priester dem hochsten Gott» zeigt, dass sich
hinter dem geheimnisvollen «K6nig der Gerechtigkeit» Sem verbirgt. Vgl. Raschi zu
Gen. 14,18: «Und Melchisedek. Aggadischer Midrasch: das ist Sem b. Noah.»,
wobei von Abravanel, Ma®anot jeschu®a diese Aggada auf R. Mose ha-Darschan
zuriickgefiihrt wird. Weitere Belege fiir die Gleichung Melchisedek = Sem b. Ned.
32b und Raschi daselbst sowie Pirqge de R. Elieser 27. — Auf die sich aus dieser
Gleichsetzung ergebenden historischen Probleme geht vor allem Nachmanides z.St.
ein. -

Priestertum der Erstgeborenen und seine spétere Ablosung durch dasjenige der
Leviten: Bammidbar r. 4,8 (ed. Frankfurt a.0O. fol. 216b Sp. 1); vgl. noch Bammid-
bar r. 12,11 (a.a.0. fol. 248a Sp. 2).

Bammidbar r. 4,8 (a.a.0.) unter Berufung auf Ps. 69,32; ebenso b.Ab. zara 8a.
Bammidbar r. 4,8 (a.a.0.).

b.Ab.zara 8a unter Bezugnahme auf Ps. 69,32. Dass die Wiirde des Urmenschen die
hohepriesterliche war, ergibt sich aus den Parallelen, die zwischen Adam und Aaron
gezogen werden; vgl. H.J. Haag, Midrasch Avkir zu Gen. 2,4. Judaica 34 (1978) S.
173-175, 177, der folgende Stellen namhaft macht: Tan Pequde 2; R. Ascher b.
Jechiel, Tosefet al ha-Thora f. 46a (BHM 5 S. 161 § 19); Midrasch Aggada Pequde
(ed. S. Buber S. 189); Abba Gorion L.

Das Priestertum als eine Sache der Erstgeborenen — so auch in Israel bis zur Siinde
des goldenen Kalbes und der damit begriindeten Ablésung durch den Stamm Levi
— ist in der Auslosung der Erstgeburt bis zum heutigen Tag selbstverstandlich
vorausgesetzt; es bildet die Grundlage fiir den Ausdruck «die Versammlung der in
Himmel aufgeschriebenen Erstgeborenen» Hebr. 12,23.

In Bammidbar r. 4,8 (a.a.0.) wird das Priestertum Sems gegen Zweifel hinsichtlich
seiner Erstgeburt folgendermassen gerechtfertigt: « War denn Sem der Erstgeborene?
und war nicht vielmehr Jafet der Erstgeborene? weil gesagt ist (Gen. 10,21) «des
Bruders des grossen (sc. dlteren) Japhet» — und warum iiberlieferte er sie (sc. die
priesterlichen Traditionen) dem Sem? Weil Noah voraussah, dass die Kette der
Erzviter aus ihm Bestand gewinnen sollte».

166



18.
19.
20.

21.
22,

23,

24.

25

Philo, De leg. alleg. III, 79.
Philo, De congressu 99.

Diese Konzeption eines menschlichen, wenn auch urmenschlichen, Priestertums
dirfte einen besseren Hintergrund fiir Hebr. 7,3 abgeben als die Vorstellung, die von
M. de Jonge und A.S. van der Woude, 11Q Melchizedek and the New Testament.
NTS 11 (1964-65) S. 322 vorgeschlagen wird: «the author regarded Melchizedek as
angel inferior to the Son of God».

b. Sukka 52b.

Dies in der Linie von 11Q Melchizedek, vgl. die Publikation von A.S. van der
Woude, Melchisedek als himmlische Erlésergestalt in den neugefundenen eschatolo-
gischen Midraschim aus Qumran Hohle XI. Oudtestamentische Studien XIV Leiden
(1965) S. 354-373; vgl. M. de Jonge und A.S. van der Woude a.a.0. S. 302-303. Hier
erscheint Melchisedek in Linie 5 deutlich als eine Gestalt der Endzeit, die die Riick-
kehr der Gefangenen und Proklamation ihrer Freilassung und Sithnung ihrer Verge-
hen bewirken wird, was zur universalen Ausrufung der Konigsherr -schaft des
Gottes Zions fithren wird.

Zohar I f. 87a (iibers. J. de Pauly, durchgesehen E. Lafuma-Giraud. Paris (1906) Bd.
1 8. 502).

Mit O. Kuss, Der Verfasser der Hebréderbriefs als Seelsorger in: Auslegung und
Verkiindigung I: Aufsétze zur Exegese des Neuen Testamentes. Regensburg (1963)
S. 329: «ein nicht mehr rein judenchristliches Milieu», auch beriihre «die Problema-
tik» alter Bund — neuer Bund «keineswegs ein lediglich judenchristliches, sondern
ein schlechthin christliches, auch fiir Heidenchristen bedeutsames Interesse» (a.a.O.
S. 330), gegen K. Bornhduser, Empfinger und Verfasser des Briefes an die Hebréer.
Giitersloh (1932) S. 80: «kEmpfanger [sind] christliche, jerusalemische Priester»; dhn-
lich C. Spicq, L’Epitre aux Hébreux. 1(1952) S. 252, wonach Apollos den Hebrier-
brief als ein Wort des Trostes an einen Kreis von jidischen Priestern geschrieben
hitte, die von dem Diakon Stephanus bekehrt worden wiren, nach dessen Tod aber
vertrieben worden waren und sich in irgendeiner grossen Stadt an der paléstinischen
oder syrischen Kiiste, in Césarea oder in Antiochien, niedergelassen hétten. — Fir
eine gemischte Gemeinde als Adresssaten sprechen Stellen wie 5,11-14; 6,1; 6,10;
10,32-34; 12-22 («ihr seid herzugetreten», wozu H. Windisch z.St. Philo, De spec.
leg. I 51 vergleicht) sowie die Sprache, das «gute Griechisch, das der Verfasser des
Hebréerbriefs [um der Adressaten willen] schreibt» (E. Ahlborn, Die Septuaginta-
Vorlage des Hebréderbriefs. Diss.theol. Gottingen (1966) [masch.] S. 35). Der Verfas-
ser von Hebr. will gerade auch den Heidenchristen die Thora im Lichte des Werkes
Jesu nahebringen.

. Tertullian, De pudicitia 20; vgl. F. Overbeck, Zur Geschichte des Kanons. Chemnitz

(1880) = Darmstadt (1965) S. 41: «Auf jeden Fall ist die Barnabas-Hypothese die
einzige des Anhorens werthe unter den Hypothesen, dieser Art, die man iiber den
Hbf. aufgestellt hat...». So auch K. Bornhduser a.a.0. S. 80: «mit hoher Wahrschein-
lichkeit... [ist] Barnabas der Verfasser...». Zu der These einer alexandrinischen Her-
kunft, wie sie von O. Maar, Philo und der Hebréderbrief. Diss. phil. Wien (1964)
[masch.] S. 71.111 und passim, C. Spicg, L’Epitre aux Hébreux, Apollos, Jean-
Baptiste, les Hellénistes et Qumran. Revue de Qumran 1 (1958/59) S. 365 u.a.
vertreten wird, vgl. E. Ahlborn a.a.0. S. 136: «Vom Text her ldsst sich dieser
Versuch nicht stiitzen».

167



20
27.
28.
29.
30.
31.

32.

38

34.
35.
36.

37.
38.

39.

40.

Hebr. 5,7 nach 5,1.
Hebr. 1,5.

Hebr. 1,6.

Hebr. 5,5f.
Hebr. 5,11.

O. Kuss, Der theologische Grundgedanke des Hebréerbriefs a.a.0. S. 309: «Die
Hebréerbriefgemeinde zeigt starke Verfallserscheinungen, so wie sie beim Nachlas-
sen der ersten Begeisterung, bei dem bald wieder stédrker empfundenen Sichgeltend-
machen der Bedingungen dieses Aeons auftreten konnten...»; ders., Der Verfasser
des Hebrderbriefs als Seelsorger, a.a.0. S. 333: «So scheint es also zuletzt doch nicht
die positive Kraft einer aggressiven Irrlehre zu sein, welche die zentrale Gefahrdung
der Gemeinde ausmacht, sondern es handelt sich bei der «geistlichen Krankheit» um
eine Art Anidmie...».

F. Overbeck a.a.O. S. 49: «der Kanon (ist) eine schiitzende Form gewesen, (deren
gerade ein Brief wie Hebr. nicht) entrathen konnte. Mit einer der paulinischen
parallelen Auffassung des Evangeliums gehort er wie sie noch einem Zeitalter an, in
welchem das Christenthum noch nicht vom Mutterboden des Judenthums, aus
welchem es hervorgegangen ist, losgerissen war. Thm ist insbesondere eine Art von
Versenkung in’s Judenthum und in den urspriinglichen Geist des A. Testaments
eigen, wie sie im dritten Jahrhundert nicht mehr moglich und Jedermann absolut
unverstdandlich war. Eine solche Schrift konnte damals an sicht selbst keine Leser
mehr finden. Auch nach den paulinischen Briefen hétte im dritten Jahrhundert
niemand mehr gefragt, wenn sie nicht im Kanon gestanden hitten».

C.K. Barrett, The Eschatology of the Epistle to the Hebrews. In: Festschrift C.H.
Dodd (1956) S. 373: «Hebrews show a fresh approach to the O.T., whose only
presupposition ist that of primitive Christian eschatology».

Hebr. 7,1c. nach Gen. 14,17.
Hebr. 7,3.

J.A. Bengel spricht von «Archetypus», vgl. Gnomon zu Hebr. 7,3: «Non dicitur
Filius Dei assimilatus Melchisedeko, sed contra, nam Filius Dei est antiquior et
archetypus».

Philo, De congressu 99.

C.K. Barrett a.a.0. S. 389: «Now in Christian, and some other, apocalyptic the chief
actor is the Son of man, or Man. In this fact may be found the roots of the
conception, in Hebrews, of the divine high priest».

Pirqe de R. Elieser 27 (M. Kascher, Thora schelema S. 619); noch pragnanter Raschi
zu Gen. 14,20: «Und Abraham gab ihm den Zehnten von allem, was ihm gehorte,
weil er Priester wary.

Die Aussage von O. Kuss a.a.0. S. 313: «die alttestamentliche Kultordnung hat ihre
wesentlichen Herrlichkeitspridikate an das Heilshandeln Jesu Christi... abgegeben»
wire demnach vielmehr umzukehren, dass sie sie von daher erhalten hat und im
Werk Jesu ihre glinzendste Bestédtigung liegt. Es wire ja sonst widersinnig, wenn der
Autor des Hebrierbriefs sich zur Belegung des hohepriesterlichen Amtes Christi auf
Schritt und Tritt auf die Zeugnisse des Alten Testamentes stiitzt, offenbar, weil er sie
als seine addquate Aussageform empfindet. R.P. Pierre Schilling, Notes annexes |
[masch.] S. 507 legt mit Recht den Finger auf die Tatsache, dass durch die Konzep-

168



41.

42.

43.

44,

45.

46.

tion des hohepriesterlichen Amtes Christi im Hebréaerbrief nicht nur «le sacerdoce
levitique est aboli (le fait qu’elle n’existe plus de nos jours est peut-étre un reflet déja
maintenant que c’est déja «la derniére heure» (1 Jn 2,18)», sondern ebensosehr das
priesterliche Amt der Kirche: «c’est dans la logique de la lettre qu’on doit dire alors
aussi que le sacerdoce ministériel de ’Eglise est aboli!... Etrange paradoxe que, par
leurs sacerdoces terrestres, le judaisme fait plutot transparaitre le déja parce que leur
sacerdoce lévitique n’existe plus; et le christianisme plutot le pas encore parce que
leur sacerdoce existe encore!». Im Lichte des oben Gesagten wire freilich dazu zu
bemerken, dass das priesterliche Amt der Kirche genauso wie das levitische Priester-
tum seine Berechtigung im lbergeordneten melchisedekitischen Priestertum Christi
findet. In dieser Weise diirfte die Kontroverse um die Kultpraxis der Hebréerbrief-
gemeinde zu 16sen sein, wie sie O. Kuss a.a.0. S. 321 referiert: «wdhrend M. Dibelius
[Theologische Blatter 21 (1942) S. 1-11] der Ansicht ist, in der Hebraerbriefgemeinde
habe jeder unmittelbare «Kultus im antiken Sinn» — d.h. ein Gottesdienst, der ein
Opfer oder etwas Opferdhnliches einschliesst — gefehlt, schreibt H. Middendorf
einen Aufsatz mit dem unmissverstindlichen Titel «Das hl. Messopfer nach dem
Hebréerbrief» [Oberrheinisches Pastoralblatt (1941) S. 141-144, 161-165], durch den
er zeigen will, «dass verschiedene Gedankenginge des Briefes uns zum sacrificium
missae hinfithren» und in dem er einmal die «Fehlerquellen» blosszulegen versucht,
«aus denen das scheinbare Ubersehen des Messopfers durch den Verfasser des
Briefes und das tatsdchliche Nichtsehen durch die Exegeten erkldrbar ist». Und
wihrend O. Holtzmann [ZNW 10 (1909) S. 251-260] den Verfasser zu einem scharfen
Gegner jeder sakramentalen Abendmahlspraxis in der Gemeinde stempelt, will F.J.
Schierse [Verheissung und Heilsvollendung... (1955) in ihm wenigstens den Kritiker
einer falschen Abendmahlspraxis erkennen». Treffend bemerkt C.K. Barrett a.a.O.
S. 385: «The heavenly tabernacle and its ministrations are from one point of view
eternal archetypes, from another, they are eschatological events».

Diesen Eindruck erwecken die Formulierungen mancher Kommentare, so z.B. E.
Riggenbach (1913) S. 194: «Zur Aufstellung eines neuen Priestertums... lag ja kein
Bediirfnis vor, wenn das levitische seiner Aufgabe wirklich geniigen konnte» oder S.
199: «das alte [Priestertum erfiillte] seinen Zweck nicht». Die Aussage in Hebr. 7,19
«Das Gesetz brachte nichts zur Erfiillung» ist vollig wertfrei gemeint; die Erfullung
zu bringen war gar nicht Sache des Gesetzes. Und was das Priestertum betrifft, so
steht und fillt die Argumentation des Hebr. mit dem Nachweis, dass es gerade nicht
neu, sondern im Gegenteil urspriinglicher und dem levitischen vorgeordnet sei.

Die Bestimmung des Verhéltnisses entspricht derjenigen, die C.K. Barrett a.a.0O. S.
381 fiir den Glaubensbegriff in Hebr. vornimmt: «Faith is not merely a waiting for
the fulfilment of the promise; it means through the promise a present grasp upon
invisible truth. But this second meaning grows out of the first, and is not in any way
opposed to or contrasted with it».

b. Sukka 52b.

Zohar a.a.O.

Tanchuma jaschen zu Behaaloteka 17 (M. Kascher, Thora schelema S. 612) er-
schliesst das Konigtum Abrahams aus dem Namen des Tals Schawe, vgl. oben
Anm. 2.

Ber.r. 43; Seder Elijahu r. 6; Pirge Aboth VLII.

169



47. Zohar a.a.0. f. 87b S. 505: «D’aprés une autre interprétation, les mots:“... Et il lui
donna la dime de tout” signifient que le Saint, béni soit-il, donna la dime a Abra-
ham. Et en quoi consista dette dime? Elle consistait dans le degré [séphirotique] sur
lequel est basée toute la foi, et qui est la source de toutes les bénédictions. Or, en
accordant & Abraham la faculté d’atteindre cette séphira, il lui donna ainsi la dime
qui consiste dans le prélévement d’un sur dix et dix sur cent. C’est apres avoir regu
cette dime qu’Abraham a atteint le plus haut degré qu’il soit permis a un homme
d’atteindre».

48. C. Spicq, L’Epire aux Hébreux. Il (1953) S. 180: «c’est I’Ancien Testament qui sert
de moyen de démonstration de I’excellence du Nouveau».

170



	Melchisedek : der alte und der neue Bund im Hebräerbrief im Lichte der rabbinischen Tradition über Melchisedek

