
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Von den theologischen Zwangsdisputationen des Mittelalters zum
christlich-jüdischen Dialog heute

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von den theologischen
Zwangsdisputationen des Mittelalters
zum christlich-jüdischen Dialog heute*

von Stefan Schreiner

Wenn von den Zwangsdisputationen des Mittelalters die Rede ist,
sind damit zunächst jene drei gemeint, die in besonderer Weise gewirkt
und Geschichte gemacht haben: die Disputationen von Paris 25.-27. Juni
1240 Barcelona 20. Juli bis 10. August 1263 und Tortosa 7. Februar
1413 bis 13. November 1414). Zwangsdisputationen nennt man sie, weil
sie nicht einem gemeinsamen Willen der Disputanten zu intellektuellem
Austausch, einem beiderseitigen Gesprächswunsch entsprungen sind, wie
er gelegentlich noch im frühen Mittelalter in den Gesprächen eben
bekehrter Fleidenchristen mit Juden bezeugt ist, sondern eher Schauprozessen

glichen, Tribunalen, vor die man einen oder mehrere prominente
wortmächtige Sprecher der jüdischen Gemeinschaft zerrte, damit sie vor
christlichem Publikum die «Inferiorität» der jüdischen Religion gegenüber
der christlichen und zugleich die alleinige und ausschliessliche Wahrheit
und Gültigkeit der christlichen Lehre(n) demonstrierten. Es waren in der
Regel von Christen veranstaltete Befragungen von Juden, bei denen die
jüdischen Gesprächspartner als Gesprächspartner aber überhaupt nicht
gefragt, geschweige denn ernst genommen waren, sondern bestenfalls, wie
J.Maier schrieb, als «negative Zeugen der Wahrheit» der christlichen
Lehre(n) zu dienen hatten, die durch ihr Nein deren Authentizität
verbürgten. Stand so das Ziel der Disputationen am Beginn schon fest, so
sollten überdies die äusseren Umstände, unter denen dieses geforderte
Zeugnis eingeholt wurde, die den jeweiligen Disputanten zugedachte Position

allen sichtbar vor Augen führen. Doch so paradox es scheinen mag,
es war eben diese den Juden zugeschriebene Rolle — die Zwangsdiputa-
tionen waren insofern in ihrer Abzweckung nichts Aussergewöhnliches;
vielmehr dokumentierten sie nur öffentlich, was auch sonst allenthalben
als die raison d'être der Juden im christlichen Staat vorausgesetzt und
verstanden wurde1 — oft die einzige Chance des Überlebens im christlichen

Staat viele Jahrhunderte hindurch.

Dr. Stefan Schreiner, wissenschaftlicher Assistent an der Humboldt-Universität Berlin /'
DDR. Adresse: Charlottenstrasse 42, DDR-1080 Berlin.

141



Bewahrte diese Zeugenschaft doch zumindesten manchmal vor
Vertreibung oder Vernichtung der Juden gleich den Häretikern und/oder
Ungläubigen, wie es die Dekretalen Papst Gregors IX. vom Anfang des
13. Jahrhunderts verfügt hatten, preisgegeben waren. Dass diese Chance
freilich keine Garantie, schon gar keine Garantie auf Dauer gewesen ist,
braucht kaum eigens noch hinzugefügt zu werden. Die Geschichte der
Juden im mittelalterlichen und neuzeitlichen Europa bezeugt dies mit
erschreckender Deutlichkeit. Dass jiidischerseits kaum oder gar keine
Neigung verspürt wurde, auf christliches Disputationsansinnen einzugehen,

kann da nicht überraschen, ganz abgesehen davon, dass Juden keine
innere Notwendigkeit eines Gespräches mit Christen zu sehen vermochten2.

Zwar hatte R. Elcazar einst verlangt: «Wisse, was du dem Ungläubigen

zu erwidern hast» (Pirqe Avot II, 14), doch «nur wer den Minim zu
antworten versteht wie R. Idit, der soll ihnen antworten», mahnt ergänzend

der Talmud (Sanh 38b), und R.Yehuda b. SermUel der Fromme
(gest. 1217) empfahl mit Bezug auf Prov 26,4: «Erwidere nicht dem Toren
seiner Torheit nach, damit du ihm nicht selber gleichst», sich besser nicht
auf einen Disput einzulassen3. Aber was vermochte schon diese Empfehlung

eines Rabbiners: Das christliche Selbstverständnis verlangte geradezu

nach Bestätigung durch den jüdischen Einspruch, und das galt im
öffentlichen wie im individuellen Bereich. Die genannten drei
Zwangsdisputationen waren denn auch weder die einzigen ihrer Art noch die
ausschliessliche Form der Disputation. So erfahren wir aus der Geschichtsliteratur

immer wieder, dass vor allem Dominikaner, denen das ministerium
verbi Divini, zu dem auch die Missions- und Zwangspredigten gehörten4,
in besonderer Weise aufgetragen war, mit einer gewissen Vorliebe Juden
zu Disputationen herausforderten. Indessen war das Ende dieser zumeist
privaten Disputationen nicht in jedem Falle für die Initiatoren günstig;
denn die in der gelehrten Diskussion geschulten jüdischen Disputanten
gingen des öfteren als die eigentlichen «Sieger» aus solchen Streitgesprächen

hervor, so häufig immerhin, dass sich Papst Gregor IX. 1223 resp.
1231 veranlasst sah, den Christen das individuelle Disputieren mit Juden
überhaupt zu verbieten, da Niederlagen der christlichen Disputanten dem
Glauben des Kirchenvolkes nicht gerade förderlich seiens.

Dass solche Streitgespräche tatsächlich offenbar in grösserer Zahl
angestanden haben, belegen mindestens indirekt auch alle jene Handbücher,

die Juden, teils unter eigenem Namen, teils anonym, als Argumentationshilfen

für ihre zum Disputieren genötigten Glaubensbrüder verfasst
haben, indem sie nach dem Vorbild von Yacaqov b. ReJuvens «Sefer
milchamôt Hasem» (1170), dem «Prototyp dieser Literaturgattung»,
zumeist in Gestalt eines fiktiven Dialoges zwischen einem meyahed Be-

142



kenner der Einheit Gottes) und einem mekahed Leugner) den
entsprechenden Lehr- und Lernstoff bereitstellten6. Lreilich genügt die Betrachtung

der in diesem Zusammenhang zu nennenden Werke nicht (von denen
viele zudem noch auf ihre Bearbeitung warten), um ein einigermassen
vollständiges und zuverlässiges Bild von der Vielfalt und Komplexität
christlich-jüdischer Auseinandersetzung im Mittelalter zu bekommen.
Dazu wären des weiteren die Rechts- und Sozialgeschichte7 ebenso wie
die Kunst-8 und Literaturgeschichte9 heranzuziehen und insbesondere die
Religionsphilosophie, die weithin apologetischen und/oder polemischen
Bedürfnissen ihre Entfaltung verdankt10.

Doch um ein solches vollständiges Bild soll es hier gar nicht gehen,
so interessant es auch wäre, jedes der angesprochenen Teilgebiete auf
seinen Beitrag zum Thema hin zu beleuchten. Die hier gestellte Aufgabe
ist wesentlich kleiner und bescheidener angesetzt: Hier geht es einzig und
allein um die eingangs genannten drei Disputationen, doch nicht um diese
für sich, sondern um diese als Exempla der Geschichte. Geschichte macht
die Vergangenheit zum Lehrstück für die Gegenwart, und in diesem Sinne
soll es hier um die Lrage gehen, ob und in welcher Weise die Beschäftigung

mit den erwähnten Zwangsdisputationen für das heutige christlichjüdische

Gespräch belangvoll und hilfreich sein kann. Dass solche
Beschäftigung mehr ist als eine Befriedigung eines rein historischen Interesses,

wird sich schnell zeigen, spätestens dann, wenn man sich vergegenwärtigt,

dass die Themen heutigen christlich-jüdischen Gespräches im
Grunde weithin diejenigen sind, über die man ebenso schon vor 200, 400

oder/ und 700 Jahren gestritten hat. Recht hatte L.E. Talmage, als er
schrieb: dass die Disputationsliteratur «is so often associated with a
relentless sameness, with monotony, with repetition, with endless déjà vu.

By and large, this is so. The formulation may change in accord with the
language of the age but the fundamental argument remains the same11».

Wenn wir uns hier auf die Betrachtung der genannten drei Zwangsdisputationen

beschränken, dann dies also nicht ihrer herausragenden historischen

Bedeutung allein wegen, sondern deshalb vor allem, weil sie für drei
Typen verfehlten christlich-jüdischen Gespräches stehen, die gleichwohl
bis in unsere Tage hinein — bewusst oder unbewusst — Nachahmung
gefunden haben, obwohl sie doch in meritorischer Hinsicht deutlich genug
demonstrieren, wie ein christlich-jüdisches Gespräch nicht gelingen kann,
von den äusseren Umständen seiner Veranstaltung, eben von der Tatsache,

dass es sich um Zwangsdisputationen handelt, gar nicht zu reden.
Doch genug der Vorrede; wenden wir uns nun dem Gehalt der Disputationen

zu.

143



Die Pariser Disputation von 1240

Unmittelbarer Anlass der Pariser Disputation von 1240 war ein Brief
Papst Gregors IX. vom Juni 1239 an alle Könige der Christenheit, in dem
er den Talmud als ein Werk «jüdischen Irrglaubens darin so schreckliche

und unaussprechliche Dinge enthalten sind, dass sie in denen, die
ihrer Erwähnung tun, Scham hervorrufen und Abscheu in denen, die sie

anhören», indiziert und anordnet, dass «am ersten Samstag des kommenden

Frühlings am Morgen, wenn alle Juden in ihren Synagogen versammelt

sind, alle den Juden in eurem der Könige der Christenheit)
Reiche gehörenden Bücher konfisziert und diese dann der Kontrolle
unserer des Papstes) treuen Söhne, der Dominikaner-und
Franziskanermönche, überstellt werden12». Von allen Angeschriebenen indessen

reagierte nur Fouis IX. von Frankreich (1214-1270) auf diesen Brief und
gab Anstoss zur Pariser Disputation13, ohne freilich selbst dabei den
Vorsitz persönlich zu übernehmen, sondern diesen der Königinmutter
Blanche von Kastilien zu überlassen, was für das Klima der Disputation
wichtig war, insofern nämlich, als jüdische Quellen Blanche von Kastilien
eine allgemein faire Behandlung der Juden bescheinigen14. Christliche
Beisitzer waren u.a. der in den Quellen als judenfreundlich geschilderte
Bischof Walter von Sens und der als eher judenfeindlich eingestufte
Bischof Wilhelm von Auvergne, Bischof von Paris. Als eigentlicher Ankläger

fungierte Nicholas Donin aus Fa Rochelle, ein jüdischer Konvertit,
der konvertiert war, nachdem er als Karäer von seiner Gemeinschaft
wegen antitalmudischer Tendenzen gemassregelt worden war.

Es ist übrigens bezeichnend, dass in allen Zwangsdisputationen
Wortführer der christlichen Seite Konvertiten waren. Welche Problematik
dieser Umstand der Disputation bedeutete, illustriert höchst eindrücklich
ein von Selomo b. Verga im «Sevet Yehudah» (§ 32) überliefertes
Gespräch zwischen dem König Don Pedro, dem Alten, von Kastilien (gest.
1319), dem Weisen Nicolaus von Valencia und dem Juden Ephraim b.
Sancho. Darin heisst es u.a.: Nachdem Nicolaus die Juden der Schmähung

der Christen bezichtigt hatte, fragte ihn der König: «Woher hast du
das gehört?» Darauf Nicolaus: «Von einem, der zu unserem Glauben
übergetreten ist.» Darauf der König: «Einem solchen kann man nicht
glauben; denn wer seine Religion ändert, dem ist es auch ein leichtes, seine
Worte zu ändern; zudem ist der Glaubenshass nur ein gespielter, indem
man dabei nur die Fiebe zu seinem eigenen neuen Bekenntnis an den Tag
legen will15».

Doch zurück zur Pariser Disputation. Wenn die näheren Umstände
ihres Verlaufs im einzelnen auch nicht bekannt, jedenfalls umstritten sind,

144



so ist doch sicher dass sie mit der Unterbreitung einer von Donin, der
übrigens auch den o.e. Brief Papst Gregors IX. angeregt hatte, verfassten
35 Punkte umfassenden Anklageschrift gegen den Talmud und damit das
Judentum (dass diese so gemeint war, wird sich noch zeigen) begonnen
hat, der dann als Hauptsprecher der jüdischen Seite der als Tosaphist
bekannte R.Yehiel b. Yosef und R. Yehuda b. David von Melun zu
entgegnen hatten, was, wenn wir den Quellen folgen, indessen im wesentlichen

ersterer getan hat16.

Worum ging es nun bei dieser Disputation? Donins Anklageschrift
lässt sich in folgenden sechs Punkten zusammenfassen: (1) Die Wertschätzung

des Talmuds durch die Juden sei ein Angriff auf die Autorität der
Bibel: Christen könnten sich zwar noch mit dem vorchristlichen, auf die
Bibel reduzierten Judentum anfreunden — als solches wäre es Zeuge des

Judentums allerdings, das Jesus überwunden habe —, aber ein talmudisches,

nachchristliches Judentum sei Gotteslästerung: das Alte Testament
habe nur eine gottgewollte Fortsetzung: das Neue Testament und das
Christentum! (2) Der Talmud enthalte viele unmoralische, zudem besonders

antichristliche Lehren: die Christen würden als Götzendiener
betrachtet. (3) Ferner enthalte er obszöne Geschichten und verwerfliche
Anthropomorphismen: die Aggadah sei eine einzige Gotteslästerung (vgl.
BM 59b), dazu (4) Verunglimpfungen Jesu und Marias (etwa Sanh 43a;
67a; 107b und Gittin 56b). Zwei weitere Anklagepunkte richteten sich

gegen das Semone-cEsre, da in diesem die Christen verflucht und der
christliche Staat als memselet zadôn, als Herrschaft des Frevels, gebrandmarkt

würden, sowie dem Kol-Nidre, durch das sich die Juden gegenseitig
von ihren Gelübden freisprechen würden.

Donins Anklagen sprechen für sich. R.Yehiel und R.Yehuda gelang
es zwar, alle erhobenen Anschuldigungen als Missverständnisse bzw.
böswillige Missdeutungen zu entkräften und zurückzuweisen; doch haben sie

dennoch nicht zu verhindern vermocht, dass nur zwei Jahre nach dieser

Disputation ganze 24 Wagenladungen talmudischer Schriften in Paris
öffentlich verbrannt wurden. Gleichwohl sind R. Yehiels (und R.Yehu¬
das) Antworten bemerkenswert, wenn auch hier nicht auf alle näher
eingegangen werden kann. Während die letzten beiden Anklagepunkte
schnell abgehakt waren17, boten die anderen vier R. Yehiel Gelegenheit
zu einigen grundsätzlichen Ausführungen zum Problem jüdischen
Selbstverständnisses und der Bedeutung des Talmuds, deren Relevanz für das

heutige interreligiöse Gespräch sofort erkennbar wird. Um mit Punkt 4

anzufangen: Hier bestreitet R. Yehiel, dass die von Donin angezogenen
talmudischen Aussagen den Jesus der Christen meinen; warum sollte es

nicht mehrere Personen mit demselben Namen gegeben haben! Im übri-

145



gen: «Nicht jeder in Frankreich geborene Louis ist auch König von
Frankreich!» Damit brachte R. Yehiel ein neues Argument in diese
Debatte; denn, bislang hatte gegolten, was Abraham ibn Daud, in seinem
«Sefer ha-Qabbala» festgehalten hat, nämlich dass der im Talmud
erwähnte Schüler des R. Yehôshuca b. Perahyah der christliche Jesus ist18.

Zudem — so R. Yehiel weiter — hätten die Juden zur Zeit der Abfassung
des Talmuds keine genauere Kenntnis von Jesus und den Christen gehabt;
und welches Interesse sollten sie auch gehabt haben, sich um solche
Kenntnisse zu bemühen19?!

Weiter, hinsichtlich Donins Polemik gegen die talmudische Aggadah
bemerkt R. Yehiel, dass Aggadah und Halachah zweierlei sind. Die Aggadah

will wohl ernst, aber darf nicht wörtlich genommen werden; und mit
Bezug auf jPeah II,6/17a'«Keine Halacha kann von Aggadot hergeleitet
werden» und Hai Gaon «Jeder mag sie intepretieren, wie es ihm angemessen

erscheint» relativiert R. Yehiel die Aggadah so, dass er ihr jede
Beweiskraft nimmt. Was den Vorwurf, die Christen würden als Götzendiener

angesehen werden, anlangt, so vertritt R. Yehiel im Anschluss an
Moses Maimonides die Position, dass Christen zu den Noachiden, d.h. zu
den «zivilisierten Völkern» (cummôt hagedurôt be-darkey ha-datôt) gezählt
werden, mithin also die talmudischen Bestimmungen bezüglich Götzendienst

und Götzendiener nicht auf sie angewendet werden können und
dürfen20. Die wichtigste Antwort indessen, die R. Yehiel gibt, ist die auf
Donins ersten Anklagepunkt. Mit allem Nachdruck macht er deutlich,
dass eine Reduktion des Judentums auf die Bibel unmöglich ist; denn der
Talmud i s t Judentum. Donin gehe von der Annahme aus, dass eine

Reduzierung des Judentums auf die Bibel, genauer: auf das sog. Alte
Testament die Konversion der Juden zum Christentum möglich mache,
da der Weg vom Alten zum Neuen Testament führe. Demgegenüber
macht R. Yehiel jedoch deutlich, dass die Hebräische Bibel zwei Fortsetzungen

habe : hier den Talmud und das Judentum, dort eben das Neue
Testament und das Christentum, auch wenn R. Yehiel diese Formulierung

selber nicht benutzt hat. Ist mit den wenigen Sätzen die Argumentationsfolge

der Pariser Disputation auch nur eher angedeutet als beschrieben,

geschweige denn analysiert, so mögen sie dennoch hier genügen, um
nun zur nächsten Disputation übergehen zu können.

Die Disputation von Barcellona 1263)

Weitaus bedeutender und/da dogmatisch gehaltvoller, theologisch
damit weitreichender als die Pariser Disputation war die Disputation von
Barcelona21, zu der König Jaime I. von Aragon (1218-1276),in dessen

146



Gegenwart die Disputation stattfand, den wohl zu seiner Zeit bedeutendsten

jüdischen Gelehrten, Mose b. Nachman (Nachmanides) aufgefordert
hatte. Als christlicher Opponent fungierte wiederum ein Konvertit, diesmal

Frai Pablo Christian! aus Montpellier, ehemals ein Schüler von R.Eli-
cezer von Tarascon.

Pablo Christiani war nach seiner Konversion zum Christentum den
Dominikanern beigetreten und hatte sich als eifriger Missionsprediger
einen Namen gemacht. Als solcher hatte er die Zuneigung König Louis
IX. von Frankreich gewonnen, dessen Protégé er war. Pablo war es auch,
der Louis IX. veranlasst hatte, den Juden das Tragen des «Judenflecks»
aufzuerlegen (1269 verordnet), wie es das Laterankonzil 1215 beschlossen
hatte. Insofern besteht durch Pablos Einfluss auf Louis IX. eine gewisse
«persönliche Verbindung» zwischen den beiden Disputationen von 1240

und 1263.

Über die Disputation von Barcelona gibt es mehrere Berichte des

Nachmanides in hebräisch und lateinisch für Bischof Petrus de Castell-
nou, Bischof von Gerona (1264 geschrieben) sowie einen christlichen
Bericht22. Auch bei dieser Disputation führte königliche Autorität den
Vorsitz, was insofern wichtig ist angemerkt zu werden, als der König
Nachmanides nämlich persönlichen Schutz garantiert hatte, worauf sich
denn Nachmanides, wenn er freimütig sich äussert, auch mehrfach beruft.
Allerdings hat diese Schutzgarantie nicht verhindert, dass Nachmanides
1265 der Prozess gemacht wurde. Zwar wurde er formal freigesprochen,
doch schien es ihm angemessener, Spanien zu verlassen (der Papst hatte

gegen den Freispruch Einspruch erhoben) und nach Palästina auszuwandern,

wo er dann 1270 gestorben ist. Der Überlieferung zufolge begrub
man ihn in Haifa neben R. Yehiel von Paris, der einige Jahre früher
ebenfalls ins Heilige Land ausgewandert und dort auch gestorben war23.

Doch kommen wir zur eigentlichen Disputation. Pablos Fragen an
Nachmanides waren: (1) Ist der Messias bereits erschienen oder nicht? (2)
Ist der von den Propheten verheissene Messias zugleich Gott und Mensch,
also menschgewordener Gott und damit Person der Trinität? (3) Nachweis,

dass der Messias leiden und sterben muss für das Heil der Menschen
und dass nach dem Kommen des Messias/Christus Jesus von Nazareth
das jüdische Religionsgesetz seine Gültigkeit verloren hat; und (4) die
Frage: Wer hat den rechten/richtigen Glauben, die Juden oder die Christen?

Eine an und für sich sinnlose Frage, die dennoch zu jener Zeit (und
nicht nur zu jener Zeit) mehrfach verhandelt worden ist, wie etwa auch
dem oben schon einmal zitierten Gespräch des Königs Don Pedro von
Kastilien, dem Weisen Nicolaus von Valencia und dem Juden Ephraim b.

Sancho zu entnehmen ist. Dort fragt der König: «Welche von den beiden

147



ist die bessere, die christliche oder die deinige?» Darauf Ephraim: «Meine
Religion ist besser für mich, von meinem Standpunkt aus, da ich dereinst
in Ägypten Sklave war, von dort aber von Gott durch Wunder und
Zeichen herausgeführt worden bin; für dich aber ist deine Religion besser,
da sie andauernd die herrschende ist24».

Aber bleiben wir bei Pablo und Nachmanides. Pablos Fragen gingen
wirklich auf den Grund; in seinen Thesen ging es nun nicht mehr um den
Talmud als Quelle der Häresie, sondern — das genaue Gegenteil! — er
zitiert den Talmud, zieht ihn heran, um mit ihm die Richtigkeit nicht nur
seiner Thesen, sondern der christlichen Lehre(n) zu demonstrieren. Mit
seinem Bemühen, das Christuszeugnis aus dem Alten Testament und der
jüdischen Tradition aufzuweisen, hebt Pablo den Gegenstand seiner
Disputation deutlich von dem seines Vorgängers ab. Donin verunglimpfte
den Talmud, Pablo benutzt ihn als Beweisstück für die Wahrheit und
Richtigkeit des Christentums! Dass Pablo wichtige (messianisch gedeutete)

Texte aus dem Alten Testament Gen 49,10;Jes 53; Dan 9,24-27;
12,11 f; Ps 110) bemühte und christologisch auslegte, war dabei nichts
Neues; seit dem Neuen Testament war dies die Form der Auslegung der
Hebräischen Bibel. Was neu war, war die Tatsache, dass Pablo sich nicht
auf alttestamentliche Perikopen als Beweistexte beschränkte, sondern
auch talmudische und midraschische Texte heranzog, und zwar ebenso als
Teile in der Auslegung einer biblischen Perikope wie um ihrer selbst
willen. Zu diesen rabbinischen Texten, die Pablo bemühte, gehören u.a.
solche aggadischen Auslegungen zur Perikope vom leidenden Gottesknecht,

die ihn messianisch deuten (§§ 28-30), Aggadot von der Geburt
des Messias zur Zeit der Tempelzerstörung (§§ 19-24), aber auch Texte aus
Werken von Maimonides (§§ 72-78).

In seinen Antworten bestreitet Nachmanides nicht die Existenz der
von Pablo zitierten Aggadot, aber — wie Yehiel — relativiert er ihren
Wert bzw. bestreitet er deren Beweiskraft. Zwar unterstellt ihm Pablo, als
Jude habe er, Nachmanides, alle Aggadot/Midraschim gleichermassen
anzuerkennen und für wahr zu halten, aber Nachmanides bestreitet dies.

Gelegentlich kann er auch einfach sagen: «Ich glaube nicht diesen Aggadot!»

Hinsichtlich der bibelexegetischen Probleme, die Pablo Christiani
mit seinen Zitaten aufgeworfen hat, stellt sich Nachmanides in die Reihe
der Exegeten der spanischen Schule (Ibn Ezra), die wie die französische
(Raschi,Raschbam) der Aggadah/dem Midrasch eher ablehnend
gegenüberstehen, ihn jedenfalls sehr relativieren und dem Literalsinn klar das
Wort reden (daher um exakte Philologie bemüht waren). Nachmanides
hält Pablo den talmudischen Grundsatz entgegen: «Kein Bibelvers geht
über seinen Literalsinn hinaus» (Schabb 63a)2 s. Diesem Grundsatz fol-

148



gend, kann Nachmanides dann die messianisch gedeuteten Bibelstellen
zur Beantwortung der Frage, ob Jesus von Nazareth der Messias ist,
dadurch entkräften, dass er andere Texte zitiert, deren Yerheissungen
nicht erfüllt sind (etwa Jes 2,4; Micha 4,3; Jes 11 u.a.). Und es gehört zu
den grössten Momenten in seiner Disputation, wenn er den Glauben der
Christen, sie lebten in der messianischen Zeit, dadurch herausfordern
kann: «Seit den Tagen Jesu bis heute ist die ganze Welt voll von Gewalttat

und Verheerung, und die Christen vergiessen weit mehr Blut als die
übrigen Völker. Ausserdem treiben sie auch Unzucht. Wie hart wäre es

für dich, mein Herr König, und für diese deine Ritter, wenn sie keinen
Krieg mehr lernen könnten». (§ 49)2e. Auch der Anspruch, Jesus habe
von der Erbsünde befreit, erledigt sich für Nachmanides mit Hinweis auf
den Psat, den Literalsinn; denn die von Gott dem ersten Menschenpaar
nach dem Sündenfall verhängten Strafen — harte Fronarbeit des Mannes,
Gebärschmerzen der Frau (Gen 3,16-19) — sind durch Jesu Kommen
nicht aus der Welt geschafft (§ 45). Und die Erwiderung Pablos darauf,
dass das, was Jesus gebracht habe, innerlich, im Bereich der Seele und des
Geistes wirke, konnte Nachmanides nicht befriedigen, geschweige denn
überzeugen.

Die zweite Frage, ob der Messias Mensch und Gott in einer Person
sei, kontert Nachmanides mit dem Hinweis auf Jes 11,1, demzufolge der
Messias aus dem Stamme Davids sein werde. Pablos Einwand, dass die
Gottheit des Messias aus dem Sitzen zur Rechten Gottes (nach dem
Midrasch) zu belegen sei, weist Nachmanides mit der Frage zurück, wie
er, Pablo, denn dann das Sitzen Abrahams zur Linken Gottes (ebenfalls
nach dem Midrasch) erkläre. Doch damit nicht genug; denn wo es um die
Frage der Göttlichkeit des Messias, für Nachmanides also um die Frage
der Göttlichkeit eines Menschen geht, da kann er sehr deutliche Worte
finden: «Diese Sache, an die ihr glaubt und die das grundlegende Dogma
eures Glaubens ist, kann der Verstand nicht akzeptieren noch lässt die
Natur sie zu. Die Propheten haben von jeher nie derartiges geredet; und
auch das Wunder kann sich nicht auf diese Sache erstrekken, wie ich mit
kompletten Beweisen am rechten Ort und zu rechter Zeit erklären werde:
dass der Schöpfer Himmels und der Erden und alles dessen, was in ihnen
ist, sich ändert, durch den Mutterleib einer Jüdin hindurchgeht, in ihm
neun Monate heranwächst und als kleines Kind geboren wird, danach

gross wird, danach der Gewalt seiner Feinde übergeben wird, die ihn zum
Tode verurteilen und töten, danach gemäss eurer Aussage das Leben
wiedererhält und zu seinem Ausgangsort zurückkehrt. Das kann weder
der Verstand eines Juden noch irgend eines anderen Menschen aushalten.
Eure Worte, die ihr redet, sind umsonst und nichtig; denn dies ist der

Hauptpunkt unserer Auseinandersetzung. Aber wir können auch über

149



den Messias reden, wie ihr wollt.» (§ 47)27. Für Nachmanides war der
eigentliche Streitpunkt zwischen Juden(tum) und Christen(tum) freilich
weniger eine Frage der Vernünftigkeit des Glaubens (wenngleich er diese

Frage nach der wahren Religion mit dem Hinweis auf die Vernunftwidrigkeit
der christlichen Dogmen für beantwortet ansieht), als eine Frage des

— mit Bedacht zu formulieren — Götzendienstes : Die Anbetung des

Menschen Jesus von Nazareth als einen menschgewordenen Gott war für
Nachmanides eine Verletzung des ersten Gebotes. Freilich hütet er sich,
die Lehre von der Inkarnation als solche als Götzendienst und blasphe-
misch zu bezeichnen; er hält sie für unbegreiflich. Könnten sich Juden mit
dem Gedanken von Jesus als einem Messias, der nur Mensch war, also in
diesem Sinne menschlichen Messias, noch anfreunden (§ 47) — Messiasse
hat es im Laufe der jüdischen Geschichte viele gegeben —, so ist die Idee
eines göttlichen Messias unannehmbar. Aber — so Nachmanides — für
Juden ist die Idee des Messias, die Person des Messias, im Grunde weit
weniger wichtig als für die Christen.

Die Disputation von Tortosa 1413-1414)

Die Disputation von Barcelona war unbestreitbar der Höhepunkt
der grossen öffentlichen Disputationen. Demgegenüber war die Disputation

von Tortosa, der wir uns jetzt kurz zuwenden wollen, nur noch ein
Tribunal, ein Schauprozess, der vor dem schismatischen Papst Benedikt
XIII. über 21 Monate mit 69 Sitzungen veranstaltet wurde28.

Die Umstände waren für die jüdischen Teilnehmer besonders
schlimm. Vorausgegangen waren die schrecklichen Massaker in Kastilien,
Aragon und Katalonien (1391), viele jüdische Gemeinden waren vernichtet.

Das grauenvolle Massaker, das Vicente Ferret und seine Flagellanten
1412 angerichtet hatten, lastete wie ein drohender Schatten über der Disputation.

Vicente Ferrer übrigens war es auch, der den Führer der christlichen

Seite, Geronimo de Santa Fé (vorher Joschua ha-Lorqi) zum
Christentum gebracht hatte. Zu den jüdischen Repräsentanten, die im Laufe
der Monate wechselten, gehörten neben Bonastruc Desmaitres als dem
Hauptsprecher u.a. Joseph Albo, Don Vidal Benveniste de la Cavalleria,
Mattityahu ha-Yisari, Zerachyah ha-Levi.

Einen Eindruck von den Bedingungen der Disputation vermittelt ein
kurzer Dialog zwischen R. Astruc ha-Levi und Geronimo. R. Astruc
klagte: «Wir sind fern von Zuhause, unsere Vorräte sind aufgebraucht
oder gänzlich vernichtet worden; Zerstörung ist in unsere Gemeinden
eingezogen in unserer Abwesenheit. Wir wissen nichts vom Los unserer

150



Frauen und Kinder. Wir haben hier keinen angemessenen Unterhalt,
nicht einmal genug zu essen, aussergewöhnliche Ausgaben werden von
uns eingefordert. Warum müssen Menschen solches Unglück leiden
wegen ihrer Argumente, die sie gegen Geronimo und andere, die in Saus und
Braus leben, ins Feld führen?» Darauf Geronimo : «Ein Lehrer, an dem
sich andere ein Beispiel nehmen sollen, muss Mannhaftigkeit zeigen, die
gegnerische Angriffe auszuhalten in der Lage ist... Du, Rabbi Astruc, da
du dich doch als Lehrer betrachtest, solltest für andere ein Beispiel an
Mannhaftigkeit sein und dich nicht durch Gedanken an deine Frau oder
andere Sorgen beunruhigen lassen. Und selbst wenn du aufgrund
fehlender Geisteskraft dich von diesen Dingen bewegen lässt, dann sollte dies
doch nur von kurzer Dauer sein, denn Gefühl sollte der Verstand
überwinden, der durch harte Auseinandersetzung in der Tat mehr geschärft
wird als durch Wohlleben29».

Dass unter solchen Bedingungen Begeisterung zum Disputieren nicht
aufkam, ist nur allzu verständlich. So schleppten sich denn die ersten 47

Sitzungen (d.i. das ganze Jahr 1413 über) dahin, indem man immer wieder
und wieder im wesentlichen das Messiasproblem traktierte, ohne in der
Sache irgend etwas Neues zu formulieren. In der 48. Sitzung, am 8.

Januar 1414, verlangte der Papst, dass fernerhin Klarheit zu verschaffen
sei über: (1) das gemeinhin Talmud genannte Buch wegen der darin
enthaltenen Betrügereien, Lästerungen und Abscheulichkeiten, (2) das
Verbrechen des Wuchers, das sie (die Juden) mit Perfektion begehen, (3) ihre
Synagogen, insbesondere über die, die sie ohne Genehmigung des Hl.
Stuhls ausgebaut oder verschönert oder restauriert haben, (4) die sozialen
Beziehungen zwischen Juden und Katholiken und (5) die öffentlichen
Ämter, welche Juden im christlichen Land nicht innehaben dürfen30».

Diesem Themenkatalog zufolge möchte es scheinen, dass von theologischer

Disputation in Tortosa nicht mehr allzu viel zu spüren war, weit
mehr von einem Inquisitionsgericht zu reden wäre. Indessen kam auch die

Theologie, bzw. das, was man dort unter theologischer Disputation
verstand zu ihrem Recht. Die in allen diesbezüglichen Fragen ausgetauschten
Argumente waren die bereits bekannten. Geronimo scheint nur etwas
versierter in jüdischen Themen gewesen zu sein als seine beiden Vorgänger.

Für die Disputation galt ihm: die Juden, die mit ihm disputierten,
hätten alle jüdischen Überlieferungen ohne Abstrich als gleichgewichtig
und verbindlich anzuerkennen, während er als Christ das Recht habe,
selektiv zu verfahren. Am Beginn der Diskussion stand folgende Erklärung

des Papstes: «Ich habe euch nicht herholen lassen, um zu prüfen,
welche unserer beiden Religionen die wahre ist; denn es ist mir vollkommen

klar, dass die meine die wahre ist und dass eure überholt ist.»

151



R. Astruc erwiderte darauf: «Ich sage, dass jede Disputation über einen
Grundsatz einer Religion unerlaubt ist, damit niemand von den Grundsätzen

seiner Religion abgebracht werden kann. Mir scheint, dass nur
Wissenschaft zum Gegenstand der Diskussion gemacht werden kann,
Religion aber ist Sache des Glaubens, nicht des Arguments31». Damit war
das Gespräch bereits wieder an seinen Grenzen angekommen; und so ging
es weiter. Es ist wie eine Ironie der Geschichte: Nachmanides focht für
Rationalität,Vernünftigkeit und Vernunftgemässheit, seine Nachfolger
setzen hingegen auf Glauben. Während sich Pablo Christiani den
Vorwurf mangelnder Rationalität in seiner Argumentation gefallen lassen

muss, glänzt Geronimo mit scholastischer Methode: Sein Argumentationsmodell

ist der Syllogismus: praemissio maior — Jeder, der die
Verfassungen der Propheten erfüllt, ist der Messias, praemissio minor —Der,
der die Verheissungen der Propheten erfüllte, war Jesus von Nazareth,
ergo — Jesus von Nazareth ist der Messias. Alles, was seiner Meinung
nach die Religionsdisputation zu demonstrieren hatte, war die Richtigkeit
der praemissio minor3 2l

* * *

Soweit der kurze Blick auf die drei Zwangsdisputationen. Fragen wir
nun nach ihren Voraussetzungen und abschliessend dann nach ihrer
Bedeutung, die sie als Exempla im eingangs erwähnten Sinne haben.

«Das Judentum, oft als Zeuge für das Christentum in Anspruch
genommen, weil es die Authentizität der Bibel verbürgte, konnte aber
auch zum erbitterten Gegner erklärt werden, wenn die Bibel begann, als

Arsenal häretischer Lehren gebraucht zu werden», bemerkte S.W.Baron
(a.a.O.S.55) treffend. Daher schaute die Kirche mit einigem Misstrauen
auf die Präsenz der Bibel in der Hand von Laien.

1199 erklärte Papst Innozenz III.: Die Bibel enthalte zu viele
tiefgründige Aussagen, als dass sie von Laien verstanden werden könnten.
Man solle daher gläubig in der Auslegung der Schrift den Vorgaben des

Klerus folgen. Folgerichtig verbot 30 Jahre später das Konzil von
Toulouse den Besitz von Bibeln in der Landessprache oder in Latein durch
Laien. König Jaime I. von Aragon hatte bereits 1234 die Konfiskation
aller Bibeln im Besitz von Laien, sofern diese in der jeweiligen Landessprache

geschrieben waren, angeordnet. Und Berthold von Regensburg
warnte die Christen, über biblische Themen mit Juden zu disputieren,
denn «sie sind ungebildete, obwohl sie sich in der Schrift auskennen», etc.
etc. Warum dies alles?

Seit den Zeiten Karls des Grossen war ein zunehmendes Interesse an
der Bibel und Bibelexegese zu beobachten (Rhabanus Maurus), das im
Zuge der Konfrontation mit Juden(tum) und Islam am Vorabend und im

152



Kontext der Kreuzzüge nicht nur weiter wuchs, sondern den Anstoss zur
Entfaltung erster Versuche einer christlichen Hebraistik gab. Diese intensive

Hinwendung zur Bibel war für die Kirche nicht ohne Gefahren; denn
alle innerkirchlichen Reformbestrebungen begannen, wie die Geschichte
zeigt, mit einer Rückkehr zur und Rückbesinnung auf die Bibel33, die die
jüdische Bibelexegese durchaus mit einbezog. Nicht zu übersehen ist die
Attraktivität, die die jüdische Bibelexegese für manche christliche Exege-
ten hatte : von Nicolaus von Manjacoria, über Herbert Bosham, Petrus
Comestor u.a. bis hin zu Nicolaus von Lyra etc. Doch diese Attraktivität
konnte nur als Verführung verstanden werden; folgerichtig wurden die
Juden zu Vätern der Reformbewegungen gestempelt, die jüdischen
Schriften als eigentliche Quellen häretischer Inspiration ausgemacht, die
Christen, die sich auf sie stützten, als Judaizantes gebrandmarkt. Dagegen
half nur das Damnamus gegen die jüdische, insbesondere rabbinische
Literatur — eben dies geschah in der Pariser Disputation und der
anschliessenden Talmudverbrennung34.

Da indessen weder Talmudverbrennungen noch Zwangspredigten
den gewünschten Erfolg brachten, ging die Barcelona-Disputation von
anderen Voraussetzungen aus. Ihr zugrunde lag ein Programm, das
Ramon de Penaforte (1180-1275) begründet hatte und von seinem Schüler
Ramôn Martin (1230-1310) die entsprechende theoretische Grundlage
erhalten hatte35. In Kurzform möchte man es die Bekehrung der Juden
durch Überzeugung mit Argumenten aus deren eigenen Quellen nennen.
Um dies zu erreichen, hatte de Penaforte in Aragon entsprechende Collégien

für hebraistische (und arabistische) Studien einrichten lassen und von
seinen Schülern das Erlernen mindestens der hebräischen und arabischen
Sprache verlangt. Das Konzil von Vienne nahm 1311 diese Anregung auf,
Papst Clemens V. (1305-1314) verfügte daraufhin die Errichtung von
Lehrstühlen für Hebräisch, Chaldäisch und Arabisch an den Universitäten

des christlichen Europa und das Konzil von Basel erneuerte im
September 1434 diese Verfügung. Damit hatte die christliche Hebraistik
ihren Platz und ihre Aufgaben zum Besten der Judenmission bekommen.
Das Judentum als Judentum interessierte dabei nicht, wie es auch nicht
darum ging, Christen durch hebraistische Studien zu besserer Kenntnis
und zum Verstehen des Judentums zu verhelfen. Was zählte, war die

Möglichkeit und Fähigkeit, die Hebraistik in den Dienst der Judenmission

zu stellen — ein Programm, das sich in der Folge viele, angefangen
von Petrus Nigri, über Sebastian Münster, bis hin zu Franz Delitzsch und
Hermann L. Strack in unserem Jahrhundert, zu eigen gemacht haben. Die
Disputation in Barcelona war die erste Prüfung, die dieses Programm, das
Judentum aus seinen eigenen Quellen zu widerlegen und die Wahrheit und
Richtigkeit der christlichen Lehre(n) zu demonstrieren, zu bestehen hatte.

153



Die Disputation von Tortosa hingegen stand ganz im Zeichen
dominanter Scholastik und erstarkter Inquisition. Wie die Quellen belegen,
sind die jüdischen Disputanten in ständiger Angst um ihre Familien
gehalten worden, tyrannisiert und dauernd (philosophisch) belehrt worden,
ohne dass ihnen die christlichen Disputanten mit der gebührenden
Aufmerksamkeit und Geduld zugehört haben. Trotz dieser widrigen, erniedrigenden

Umstände bewiesen sie couragierte Argumentationskraft, auch
wenn eine Disputation im Grunde genommen gar nicht zustande gekommen

ist, sie bestenfalls eine verzweifelte Selbstverteidigung gegen eine
selbstsichere scholastische Lehre (einschliesslich deren Vertreter) zu leisten
vermochten. Die wichtigste intellektuelle Voraussetzung der Disputation
von Tortosa war die Grundüberzeugung aller mittealterlichen
Religionsphilosophie, die bis zur Zeit der Aufklärung unangefochten durchgehalten
worden ist, nämlich die behauptete Identität von Vernunfterkenntnis und
Offenbarung, wie sie programmatisch etwa Ibn Tufail in seinem
philosophischen Roman «Chayy ibn Yaqzan» vorgeführt hat36. Nur auf dieser
Grundlage war ein Disput über die Frage nach der wahren Religion, weil
richtigen, d.h. logisch begründbaren Religion möglich; eine Grundlage
freilich, die mindestens von R.Astruc in seinen Antworten während der
Disputation von Tortosa nicht akzeptiert wurde, was zu dem Konflikt am
Ende zwischen Glauben und Vernunft, zwischen Erkenntnis und Offenbarung

führte.

' Zusammenfassend scheinen es mir drei Einsichten zu sein, die uns
diese Religionsdisputationen zu vermitteln geeignet sind, die äussere
Form dabei ausser acht gelassen; denn dass ein Gespräch zwischen
Menschen verschiedener Religion nur möglich ist und gelingen kann, wenn
dabei auf allen äusseren Zwang verzichtet, beide Gesprächspartner als

prinzipiell gleichberechtigt gelten und das Ende des Gespräches bei dessen

Beginn nicht schon festgelegt, sondern prinzipiell offen ist, bedarf eigentlich

kaum der Erwähnung. Was hingegen in meritorischer Hinsicht zu
sagen ist, kann vielleicht folgendermassen formuliert werden: (1) Während

der Pariser Disputation hat man weithin aneinander vorbeigeredet,
weil der eine Disputant, in diesem Falle Donin, sein Gegenüber nicht in
dessen eigenem Selbstverständnis ernst nahm, sondern über sein

Programm der Traditionskritik und der Reduzierung des Judentums auf die
Bibel sich einen Gesprächspartner schaffen wollte, der gar nicht da war,
ohne dabei zu merken, dass ein Gespräch, sofern es ein solches sein soll,
hinter historisch Gewordenes, auch nicht hinter das historisch gewachsene
Selbstverständnis der Gesprächspartner zurückkann. (2) Die Barcelona-
Disputation demonstrierte, dass ein Gespräch sich nicht im Aufzeigen
phänomenologischer Vergleichspunkte (partieller Übereinstimmungen
und partieller Unterschiede) erschöpfen kann, ebenso wenig wie es mög-

154



lieh ist, die Wahrheit und Richtigkeit der eigenen Tradition und Lehre(n)
durch selektive Inanspruchnahme derjenigen des anderen zu beweisen
(Missionseffekt!). (3) Die wichtigste Einsicht scheint mir indessen die zu
sein, die durch Nachmanides' Argumentation angebahnt, aus dem Resultat

der Disputation von Tortosa37 eröffnet wird, nämlich dass auf der
Grundlage bzw. unter der Voraussetzung der Identität von Vernunfterkenntnis

und Offenbarung ein Religionsgespräch unmöglich ist, weil es

nur auf die unsinnige Frage nach der wahren bzw. richtigen Religion
hinauslaufen kann, derzufolge der Wahrheitsanspruch der einen den
anderslautenden Wahrheitsanspruch der anderen für falsch, ja für Unwahrheit,

Lüge erklären muss. Religion indessen entzieht sich rationaler Beg-
ründbarkeit, ihre Wahrheit ist mit den Mitteln logischer Schlussfolgerung,
also objektiv nicht beweisbar. Dennoch gilt sie für den, der sich zu ihr
bekennt, absolut. Damit sind zwei Stichworte genannt, über die hier zu
verhandeln der gebotene Rahmen nicht erlaubt. Doch unerlässlich scheint

mir, und die Beschäftigung mit der Geschichte der theologischen
Religionsdisputationen zwingt im Grunde dazu, der Frage nach der Bedeutung

von Wahrheit resp. Wahrheitsanspruch und Absolutheit resp. Abso-
lutheitsanspruch der eigenen Religion im Gegenüber zur anderen für das

interreligiöse Gespräch neu nachzugehen, doch dies, wie gesagt, kann nur
Thema einer eigenen, anderen Abhandlung sein38.

ANMERKUNGEN

* Gekürzte Fassung eines am 6.12.1985 im Rahmen einer Veranstaltung der Melanch-
thon-Akademie Köln gehaltenen Vortrages.

1. S.W. Baron, A Social and Religious History of the Jews, Bd. IX, New
York-London-Philadelphia 5726/1965, S. 55; H. Liebeschütz, Synagoga und Ecclesia.

Religionsgeschichtliche Studien über diè Auseinandersetzung der Kirche mit dem Judentum

im Hochmittelalter, Heidelberg 1983, S. 34ff. 132ff.

2. Vgl. dazu F.E. Talmage (Ed.), Disputation and Dialogue. Readings in the Jewish-
Christian Encounter, New York 1975, S. 259-308.

3. S.W. Baron, a.a.O.S. 76.

4. ebenda S. 71-75 mit 274f.

5. ebenda S. 77.

6. Vgl. dazu die Bibliographie von Y. Rosenthal, Die antichristliche Disputationsliteratur

bis Ende des 18.Jhd. (hebr.), in; Areschet 2 (5720 / 1960), S. 130-179; 3 (5721 /
1961), S. 433-439. Eine umfassende Aufarbeitung steht trotz umfangreicher bisheri-

155



ger Detailforschung noch aus. Zur Einführung s. S.W. Baron, a.a.O.S. 97-134 mit
287-307.

7 Vgl. H. Liebeschütz, a.a.O.S. 181-235 (Lit.!).

8. Vgl. K.u.U. Schubert, Jüdische Buchkunst, I, Graz 1983 Buchkunst im Wandel
der Zeiten, Bd. 3/1); L. Kötzsche / P. von der Osten-Sacken (Ed.), Wenn der
Messias kommt. Das jüdisch-christliche Verhältnis im Spiegel mittelalterlicher
Kunst, Berlin 1985 Veröffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum,
Bd. 16) (Lit.!).

9. S. die Informationen in M. Richarz (Ed.), Arbeitsinformationen über Studienprojekte

etc. Nr. 13, Germania Judaica Köln 1986, S. 80f.

10. Vgl. H.-J. Schoeps, Jüdisch-christliches Religionsgespräch in neunzehn Jahrhunderten,

Nachdruck Königstein/Ts. 1984, S. 71 ff.

11. F.E. Talmage, a.a.O.S. lf.
12. Übers, nach dem Zitat bei H. Maccoby, Judaism on Trial. Jewish-Christian

Disputations in the Middle Ages, London-Toronto 1982, S. 21f.

13. S. dazu H. Maccoby, a.a.O.S. 19ff.; S.W. Baron, a.a.O.S. 75-83 mit 275-279. (Lit.!).
Übers, des jüdischen und christlichen Berichtes bei H. Maccoby, a.a.O.S. 153-167;
zum jüdischen Bericht vgl. auch J. Höxter (Ed.), Quellenbuch zur jüdischen
Geschichte und Literatur, III, Nachdruck Zürich 1983, S. 91-95.

14. E. Berger, Histoire de Blanche de Castille, Paris 1895.

15. Zit. nach J. Höxter, a.a.O. II, S. 97.

16. Vgl. dazu H. Maccoby, a.a.O.S. 20-24; S.W. Baron, a.a.O.S. 64-67 mit 270-272
und 79-83 mit 273-279. Zu Donins Anklageschrift s. den Text bei I. Loeb, in: REJ
1 (1880), S. 259f.

17. Donins Angriff auf das Kol-Nidre weist Yehiel mit Hinweis auf Dt 23,24 zurück,
während er die birkat ha-Minim als auf Apostaten vom Judentum und auf Karäer
bezogen erklärt, nicht aber auf Christen. Im übrigen verpflichte Avot III, 2 die
Juden, für das Wohl des christlichen Staates zu beten.

18. ed. G.D. Cohen, London 21969, hebr. S. 15, engl. S. 20. Zur Sache s. J. Maier, Jesus

von Nazareth in der talmudischen Überlieferung, Darmstadt 1978 EdF 82).

19. Dies ist übrigens das Leitmotiv der Abhandlung von A. Freimann, Die Wortführer
des Judentums in den ältesten Kontroversen zwischen Juden und Christen, in:
MGWJ 55 (1911), S. 555-585; 56 (1912), S. 49-64. 164-180.

20. S. dazu J. Katz, Exclusiveness and Tolerance, Oxford 1961, Kap. 10.

21. Dazu H. Maccoby, a.a.O.S. 39-81; S.W. Baron, a.a.O.S. 83-87 mit 279-282.

22. Entsprechende Übersetzung mit ausführlicher Kommentierung von H.G. von Mu-
tius, Die christlich-jüdische Zwangsdisputation zu Barcelona, Frankfurt / M.-Bern
1982 Judentum und Umwelt Bd. 5), dessen Übersetzung und Paragrapheneinteilung

hier übernommen ist. Engl. Übers, bei H. Maccoby, a.a.O.S. 97-146. 147-
150.

23. H.G. von Mutius, a.a.O.S. 302-311.

24. Zit. nach J. Höxter, a.a.O.S. 97f.

25. Möglicherweise ist das Bemühen um den Psat überhaupt ein Produkt der christli¬
chen Inanspruchnahme des Dras.

156



26. Zit. nach H.G. von Mutius, a.a.O.S. 160f.

27. Zit. nach H.G. von Mutius, a.a.O.S. 151 f. Bemerkenswert ist der Schlusssatz; zeigt
er doch an, dass die gesamte Messiasfrage für Nachmanides im Grunde kein status
confessionis ist.

28. Dazu H. Maccoby, a.a.O.S. 82-94; S.W. Baron, a.a.O.S. 87-94 mit 282-286. Die
(christlichen) Sitzungsprotokolle sind veröffentlicht mit entsprechendem Kommentar

von A. Pacios Lopez, La disputa de Tortosa, 2 Bde. Madrid-Barcelona 1957: Als
jüdischer Bericht wäre Joseph Albos «Sepher ha-Iqqarim» anzusehen; denn er war
nicht nur Teilnehmer der Disputation, sondern hat sein Werk unter dem Eindruck
und im Nachgang dazu verfasst. S. dazu H.-J. Schoeps, a.a.O.S. 74-76.

29. Übers, nach dem Zitat bei H. Maccoby, a.a.O.S. 84f.

30. Dazu S.W. Baron, a.a.O.S. 91 mit 284f. Der Themenkatalog basiert auf Geronimos
Schrift «De Judaids Erroribus ex Talmud». S. dazu M. Orfali, Jeronimo de Santa Fe
and the Christian Polemic against the Talmud, in: Annuario di Studi Ebraici 10

(1980-84), S. 157-178.

31. Übers, nach dem Zitat bei H. Maccoby, a.a.O.S. 86.

32. S. dazu H. Maccoby, a.a.O.S. 88.

33. Ausführlichst dargestellt hat dies L.I. Newman, Jewish Influence on Christian Re¬

form Movements, New York 1925.

34. Es wirkt wie eine Ironie der Geschichte: Manche von Donin gegen die Autorität des
Talmuds als Inbegriff der Tradition vorgebrachte Kritik wurde 200 Jahre später von
den Reformatoren gegen die katholische Tradition gewandt.

35. S. dazu H.G. von Mutius, a.a.O.S. 4-8.
36. S. dazu das Nachwort in meiner Ausgabe von Ibn Tufail, Hajj ibn Jaqzan - der

Naturmensch, Leipzig und Weimar 1983, S. 105-120.

37. S. dazu H. Maccoby, a.a.O.S. 90ff.

38. Wichtige, beherzigenswerte Sätze dazu hat bereits H.-S. Schoeps, a.a.O.S. 17-22,
formuliert. Zu vergleichen wäre dazu auch E. Fromm, Ihr werdet sein wie Gott,
Reinbek b. Hamburg 1980; sowie G. Mensching, Toleranz und Wahrheit in der
Religion, München-Hamburg 1966 Siebenstern-Taschenbuch, Bd. 81), und U.
Mann, Christentum und Toleranz, in: Toleranz heute - 250 Jahre nach Mendelssohn

und Lessing, Berlin 1979 Veröffentlichungen aus dem Institut Kirche und
Judentum, Bd. 9), S. 85-103.

157


	Von den theologischen Zwangsdisputationen des Mittelalters zum christlich-jüdischen Dialog heute

