Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Von den theologischen Zwangsdisputationen des Mittelalters zum
christlich-judischen Dialog heute

Autor: Schreiner, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961136

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von den theologischen
Zwangsdisputationen des Mittelalters
zum christlich-judischen Dialog heute *

von Stefan Schreiner

Wenn von den Zwangsdisputationen des Mittelalters die Rede ist,
sind damit zunichst jene drei gemeint, die in besonderer Weise gewirkt
und Geschichte gemacht haben: die Disputationen von Paris ( 25.-27. Juni
1240 ), Barcelona ( 20. Juli bis 10. August 1263 ) und Tortosa ( 7. Februar
1413 bis 13. November 1414). Zwangsdisputationen nennt man sie, weil
sie nicht einem gemeinsamen Willen der Disputanten zu intellektuellem
Austausch, einem beiderseitigen Gesprachswunsch entsprungen sind, wie
er gelegentlich noch im frithen Mittelalter in den Gesprichen eben be-
kehrter Heidenchristen mit Juden bezeugt ist, sondern eher Schauprozes-
sen glichen, Tribunalen, vor die man einen oder mehrere prominente
wortmachtige Sprecher der jiidischen Gemeinschaft zerrte, damit sie vor
christlichem Publikum die «Inferioritdt» der jidischen Religion gegeniiber
der christlichen und zugleich die alleinige und ausschliessliche Wahrheit
und Giiltigkeit der christlichen Lehre(n) demonstrierten. Es waren in der
Regel von Christen veranstaltete Befragungen von Juden, bei denen die
judischen Gesprachspartner als Gesprdichspartner aber iiberhaupt nicht
gefragt, geschweige denn ernst genommen waren, sondern bestenfalls, wie
J.Maier schrieb, als «negative Zeugen der Wahrheit» der christlichen
Lehre(n) zu dienen hatten, die durch ihr Nein deren Authentizitit ver-
biirgten. Stand so das Ziel der Disputationen am Beginn schon fest, so
sollten iiberdies die dusseren Umstinde, unter denen dieses geforderte
Zeugnis eingeholt wurde, die den jeweiligen Disputanten zugedachte Posi-
tion allen sichtbar vor Augen fiihren. Doch so paradox es scheinen mag,
es war eben diese den Juden zugeschriebene Rolle — die Zwangsdiputa-
tionen waren insofern in ihrer Abzweckung nichts Aussergewohnliches;
vielmehr dokumentierten sie nur offentlich, was auch sonst allenthalben
als die raison d’étre der Juden im christlichen Staat vorausgesetzt und
verstanden wurde! — oft die einzige Chance des Uberlebens im christli-
chen Staat viele Jahrhunderte hindurch.

Dr. Stefan Schreiner; wissenschaftlicher Assistent an der Humboldt-Universitdt Berlin /
DDR. Adresse: Charlottenstrasse 42, DDR-1080 Berlin.

141



Bewahrte diese Zeugenschaft doch zumindesten manchmal vor Ver-
treibung oder Vernichtung der Juden gleich den Héiretikern und/oder
Ungldubigen, wie es die Dekretalen Papst Gregors IX. vom Anfang des
13. Jahrhunderts verfiigt hatten, preisgegeben waren. Dass diese Chance
freilich keine Garantie, schon gar keine Garantie auf Dauer gewesen ist,
braucht kaum eigens noch hinzugefiigt zu werden. Die Geschichte der
Juden im mittelalterlichen und neuzeitlichen Europa bezeugt dies mit
erschreckender Deutlichkeit. Dass judischerseits kaum oder gar keine
Neigung verspiirt wurde, auf christliches Disputationsansinnen einzuge-
hen, kann da nicht iberraschen, ganz abgesehen davon, dass Juden keine
innere Notwendigkeit eines Gespriaches mit Christen zu sehen vermoch-
ten. Zwar hatte R. Elcazar einst verlangt: «Wisse, was du dem Ungliu-
bigen zu erwidern hast» (Pirqe Avot II, 14), doch «nur wer den Minim zu
antworten versteht wie R. Idit, der soll thnen antworten», mahnt ergin-
zend der Talmud (Sanh 38b), und R.Yehuda b. Semuel der Fromme
(gest. 1217) empfahl mit Bezug auf Prov 26,4: «Erwidere nicht dem Toren
seiner Torheit nach, damit du ihm nicht selber gleichst», sich besser nicht
auf einen Disput einzulassen3. Aber was vermochte schon diese Empfeh-
lung eines Rabbiners: Das christliche Selbstverstindnis verlangte gerade-
zu nach Bestitigung durch den jiidischen Einspruch, und das galt im
Offentlichen wie im individuellen Bereich. Die genannten drei Zwangsdi-
sputationen waren denn auch weder die einzigen ihrer Art noch die aus-
schliessliche Form der Disputation. So erfahren wir aus der Geschichtsli-
teratur immer wieder, dass vor allem Dominikaner, denen das ministerium
verbi Divini, zu dem auch die Missions- und Zwangspredigten gehorten?,
in besonderer Weise aufgetragen war, mit einer gewissen Vorliebe Juden
zu Disputationen herausforderten. Indessen war das Ende dieser zumeist
privaten Disputationen nicht in jedem Falle fiir die Initiatoren gilinstig;
denn die in der gelehrten Diskussion geschulten jidischen Disputanten
gingen des ofteren als die eigentlichen «Sieger» aus solchen Streitgespri-
chen hervor, so hdufig immerhin, dass sich Papst Gregor IX. 1223 resp.
1231 veranlasst sah, den Christen das individuelle Disputieren mit Juden
liberhaupt zu verbieten, da Niederlagen der christlichen Disputanten dem
Glauben des Kirchenvolkes nicht gerade forderlich seien?.

Dass solche Streitgespriache tatsdchlich offenbar in grosserer Zahl
angestanden haben, belegen mindestens indirekt auch alle jene Handbii-
cher, die Juden, teils unter eigenem Namen, teils anonym, als Argumenta-
tionshilfen fiir ihre zum Disputieren genotigten Glaubensbriider verfasst
haben, indem sie nach dem Vorbild von Yacaqov b. Reuvens «Sefer
milchaméot Hasem» (1170), dem «Prototyp dieser Literaturgattung», zu-
meist in Gestalt eines fiktiven Dialoges zwischen einem meyahed (= Be-

142



kenner der Einheit Gottes) und einem mekahed (= Leugner) den entspre-
chenden Lehr- und Lernstoff bereitstellten®. Freilich gentigt die Betrach-
tung der in diesem Zusammenhang zu nennenden Werke nicht (von denen
viele zudem noch auf ihre Bearbeitung warten), um ein einigermassen
vollstandiges und zuverlédssiges Bild von der Vielfalt und Komplexitat
christlich-jiidischer Auseinandersetzung im Mittelalter zu bekommen.
Dazu wiren des weiteren die Rechts- und Sozialgeschichte? ebenso wie
die Kunst-8 und Literaturgeschichte® heranzuziehen und insbesondere die
Religionsphilosophie, die weithin apologetischen und/oder polemischen
Bediirfnissen ihre Entfaltung verdankt!°.

Doch um ein solches vollstindiges Bild soll es hier gar nicht gehen,
so interessant es auch wire, jedes der angesprochenen Teilgebiete auf
seinen Beitrag zum Thema hin zu beleuchten. Die hier gestellte Aufgabe
ist wesentlich kleiner und bescheidener angesetzt: Hier geht es einzig und
allein um die eingangs genannten drei Disputationen, doch nicht um diese
fur sich, sondern um diese als Exempla der Geschichte. Geschichte macht
die Vergangenheit zum Lehrstiick fiir die Gegenwart, und in diesem Sinne
soll es hier um die Frage gehen, ob und in welcher Weise die Beschéfti-
gung mit den erwdhnten Zwangsdisputationen fiir das heutige christlich-
judische Gesprdch belangvoll und hilfreich sein kann. Dass solche Be-
schiftigung mehr ist als eine Befriedigung eines rein historischen Interes-
ses, wird sich schnell zeigen, spitestens dann, wenn man sich vergegen-
wirtigt, dass die Themen heutigen christlich-jiidischen Gesprdches im
Grunde weithin diejenigen sind, iiber die man ebenso schon vor 200, 400
oder/ und 700 Jahren gestritten hat. Recht hatte F.E. Talmage, als er
schrieb: dass die Disputationsliteratur «is so often associated with a re-
lentless sameness, with monotony, with repetition, with endless déja vu.
By and large, this is so. The formulation may change in accord with the
language of the age but the fundamental argument remains the same’!».
Wenn wir uns hier auf die Betrachtung der genannten drei Zwangsdispu-
tationen beschrianken, dann dies also nicht ihrer herausragenden histori-
schen Bedeutung allein wegen, sondern deshalb vor allem, weil sie fiir drei
Typen verfehlten christlich-jidischen Gespriches stehen, die gleichwohl
bis in unsere Tage hinein — bewusst oder unbewusst — Nachahmung
gefunden haben, obwohl sie doch in meritorischer Hinsicht deutlich genug
demonstrieren, wie ein christlich-jiildisches Gesprach nicht gelingen kann,
von den dusseren Umstdnden seiner Veranstaltung, eben von der Tatsa-
che, dass es sich um Zwangsdisputationen handelt, gar nicht zu reden.
Doch genug der Vorrede; wenden wir uns nun dem Gehalt der Disputa-
tionen zu.

143



Die Pariser Disputation von 1240

Unmittelbarer Anlass der Pariser Disputation von 1240 war ein Brief
Papst Gregors IX. vom Juni 1239 an alle Konige der Christenheit, in dem
er den Talmud als ein Werk «jiidischen Irrglaubens (...) darin so schreckli-
che und unaussprechliche Dinge enthalten sind, dass sie in denen, die
ihrer Erwahnung tun, Scham hervorrufen und Abscheu in denen, die sie
anhoreny, indiziert und anordnet, dass «am ersten Samstag des kommen-
den Frithlings am Morgen, wenn alle Juden in ihren Synagogen versam-
melt sind, alle den Juden in eurem (= der Konige der Christenheit)
Reiche gehorenden Biicher konfisziert und (...) diese dann der Kontrolle
unserer (= des Papstes) treuen S6hne, der Dominikaner-und Franziska-
nermonche, tberstellt werden!?». Von allen Angeschriebenen indessen
reagierte nur Louis IX. von Frankreich (1214-1270) auf diesen Brief und
gab Anstoss zur Pariser Disputation!?®, ohne freilich selbst dabei den
Vorsitz personlich zu iibernehmen, sondern diesen der Koniginmutter
Blanche von Kastilien zu tiberlassen, was fiir das Klima der Disputation
wichtig war, insofern namlich, als jiidische Quellen Blanche von Kastilien
eine allgemein faire Behandlung der Juden bescheinigen'#. Christliche
Beisitzer waren u.a. der in den Quellen als judenfreundlich geschilderte
Bischof Walter von Sens und der als eher judenfeindlich eingestufte Bi-
schof Wilhelm von Auvergne, Bischof von Paris. Als eigentlicher Ankla-
ger fungierte Nicholas Donin aus La Rochelle, ein judischer Konvertit,
der konvertiert war, nachdem er als Karder (!) von seiner Gemeinschaft
wegen antitalmudischer Tendenzen gemassregelt worden war.

Es ist Ubrigens bezeichnend, dass in allen Zwangsdisputationen
Wortfiihrer der christlichen Seite Konvertiten waren. Welche Problematik
dieser Umstand der Disputation bedeutete, illustriert hochst eindriicklich
ein von Selomo b. Verga im «Sevet Yehudah» (§ 32) iiberliefertes Ge-
spriach zwischen dem Konig Don Pedro, dem Alten, von Kastilien (gest.
1319), dem Weisen Nicolaus von Valencia und dem Juden Ephraim b.
Sancho. Darin heisst es u.a.: Nachdem Nicolaus die Juden der Schmai-
hung der Christen bezichtigt hatte, fragte ihn der Konig: «Woher hast du
das gehort?» Darauf Nicolaus: «Von einem, der zu unserem Glauben
libergetreten ist.» Darauf der Konig: «Einem solchen kann man nicht
glauben; denn wer seine Religion dndert, dem ist es auch ein leichtes, seine
Worte zu dndern; zudem ist der Glaubenshass nur ein gespielter, indem
man dabei nur die Liebe zu seinem eigenen neuen Bekenntnis an den Tag
legen will!3».

Doch zuriick zur Pariser Disputation. Wenn die ndheren Umstiande
ihres Verlaufs im einzelnen auch nicht bekannt, jedenfalls umstritten sind,

144



so ist doch sicher dass sie mit der Unterbreitung einer von Donin, der
ubrigens auch den o.e. Brief Papst Gregors IX. angeregt hatte, verfassten
35 Punkte umfassenden Anklageschrift gegen den Talmud und damit das
Judentum (dass diese so gemeint war, wird sich noch zeigen) begonnen
hat, der dann als Hauptsprecher der jiidischen Seite der als Tosaphist
bekannte R.Yehiel b. Yosef und R. Yehuda b. David von Melun zu
entgegnen hatten, was, wenn wir den Quellen folgen, indessen im wesentli-
chen ersterer getan hat!®,

Worum ging es nun bei dieser Disputation? Donins Anklageschrift
lasst sich in folgenden sechs Punkten zusammenfassen: (1) Die Wertschit-
zung des Talmuds durch die Juden sei ein Angriff auf die Autoritit der
Bibel: Christen konnten sich zwar noch mit dem vorchristlichen, auf die
Bibel reduzierten Judentum anfreunden — als solches wire es Zeuge des
Judentums allerdings, das Jesus liberwunden habe —, aber ein talmudi-
sches, nachchristliches Judentum sei Gotteslasterung: das Alte Testament
habe nur ei1ne gottgewollte Fortsetzung: das Neue Testament und das
Christentum! (2) Der Talmud enthalte viele unmoralische, zudem beson-
ders antichristliche Lehren: die Christen wiirden als Gotzendiener be-
trachtet. (3) Ferner enthalte er obszéne Geschichten und verwerfliche
Anthropomorphismen: die Aggadah sei eine einzige Gotteslasterung (vgl.
BM 59b), dazu (4) Verunglimpfungen Jesu und Marias (etwa Sanh 43a;
67a; 107b und Gittin 56b). Zwei weitere Anklagepunkte richteten sich
gegen das Semone-°Esre, da in diesem die Christen verflucht und der
christliche Staat als memselet zadon, als Herrschaft des Frevels, gebrand-
markt wiirden, sowie dem Kol-Nidre, durch das sich die Juden gegenseitig
von ihren Geliibden freisprechen wiirden.

Donins Anklagen sprechen fiir sich. R.Yehiel und R.Yehuda gelang
es zwar, alle erhobenen Anschuldigungen als Missverstdndnisse bzw. bos-
willige Missdeutungen zu entkréiften und zuriickzuweisen; doch haben sie
dennoch nicht zu verhindern vermocht, dass nur zwei Jahre nach dieser
Disputation ganze 24 Wagenladungen talmudischer Schriften in Paris
offentlich verbrannt wurden. Gleichwohl sind R. Yehiels (und R.Yehu-
das) Antworten bemerkenswert, wenn auch hier nicht auf alle ndher ein-
gegangen werden kann. Wéihrend die letzten beiden Anklagepunkte
schnell abgehakt waren!”, boten die anderen vier R. Yehiel Gelegenheit
zu einigen grundsétzlichen Ausfithrungen zum Problem jiidischen Selbst-
verstdndnisses und der Bedeutung des Talmuds, deren Relevanz fiir das
heutige interreligiose Gesprich sofort erkennbar wird. Um mit Punkt 4
anzufangen: Hier bestreitet R. Yehiel, dass die von Donin angezogenen
talmudischen Aussagen den Jesus der Christen meinen; warum sollte es
nicht mehrere Personen mit demselben Namen gegeben haben! Im ubri-

145



gen: «Nicht jeder in Frankreich geborene Louis ist auch Konig von
Frankreich!» Damit brachte R. Yehiel ein neues Argument in diese De-
batte; denn, bislang hatte gegolten, was Abraham ibn Daud, in seinem
«Sefer ha-Qabbala» festgehalten hat, ndmlich dass der im Talmud er-
wihnte Schiiler des R. Yehoshu®a b. Perahyah der christliche Jesus ist!8.
Zudem — so R. Yehiel weiter — hatten die Juden zur Zeit der Abfassung
des Talmuds keine genauere Kenntnis von Jesus und den Christen gehabt;
und welches Interesse sollten sie auch gehabt haben, sich um solche
Kenntnisse zu bemithen'®?! _

Weiter, hinsichtlich Donins Polemik gegen die talmudische Aggadah
bemerkt R. Yehiel, dass Aggadah und Halachah zweierlei sind. Die Agga-
dah will wohl ernst, aber darf nicht wortlich genommen werden; und mit
Bezug auf jPeah I1.6/17a «Keine Halacha kann von Aggadot hergeleitet
werden» und Hai Gaon «Jeder mag sie intepretieren, wie es ihm angemes-
sen erscheint» relativiert R. Yehiel die Aggadah so, dass er ihr jede Be-
weiskraft nimmt. Was den Vorwurf, die Christen wiirden als Gotzendie-
ner angesehen werden, anlangt, so vertritt R. Yehiel im Anschluss an
Moses Maimonides die Position, dass Christen zu den Noachiden, d.h. zu
den «zivilisierten Volkern» (Summaot hagedurot be-darkey ha-datot) gezahlt
werden, mithin also die talmudischen Bestimmungen bezlglich Gotzen-
dienst und Gotzendiener nicht auf sie angewendet werden koénnen und
diirfen??. Die wichtigste Antwort indessen, die R. Yehiel gibt, ist die auf
Donins ersten Anklagepunkt. Mit allem Nachdruck macht er deutlich,
dass eine Reduktion des Judentums auf die Bibel unméglich ist; denn der
‘Talmud ist Judentum. Donin gehe von der Annahme aus, dass eine
Reduzierung des Judentums auf die Bibel, genauer: auf das sog. Alte
Testament die Konversion der Juden zum Christentum moglich mache,
da der Weg vom Alten zum Neuen Testament fiihre. Demgegeniiber
macht R. Yehiel jedoch deutlich, dass die Hebriische Bibel zwei Fortset-
zungen habe : hier den Talmud und das Judentum, dort eben das Neue
Testament und das Christentum, auch wenn R. Yehiel diese Formulie-
rung selber nicht benutzt hat. Ist mit den wenigen Sdtzen die Argumenta-
tionsfolge der Pariser Disputation auch nur eher angedeutet als beschrie-
ben, geschweige denn analysiert, so mogen sie dennoch hier gentigen, um
nun zur niachsten Disputation iibergehen zu konnen.

Die Disputation von Barcellona (1263)

Weitaus bedeutender und/da dogmatisch gehaltvoller, theologisch
damit weitreichender als die Pariser Disputation war die Disputation von
Barcelona®!, zu der Konig Jaime I. von Aragon (1218-1276),in dessen

146



Gegenwart die Disputation stattfand, den wohl zu seiner Zeit bedeutend-
sten judischen Gelehrten, Mose b. Nachman (Nachmanides) aufgefordert
hatte. Als christlicher Opponent fungierte wiederum ein Konvertit, dies-
mal Frai Pablo Christiani aus Montpellier, ehemals ein Schiiler von R.Eli-
ezer von Tarascon.

Pablo Christiani war nach seiner Konversion zum Christentum den
Dominikanern beigetreten und hatte sich als eifriger Missionsprediger
einen Namen gemacht. Als solcher hatte er die Zuneigung Konig Louis
IX. von Frankreich gewonnen, dessen Protégé er war. Pablo war es auch,
der Louis IX. veranlasst hatte, den Juden das Tragen des «Judenflecks»
aufzuerlegen (1269 verordnet), wie es das Laterankonzil 1215 beschlossen
hatte. Insofern besteht durch Pablos Einfluss auf Louis IX. eine gewisse
«personliche Verbindung» zwischen den beiden Disputationen von 1240
und 1263.

Uber die Disputation von Barcelona gibt es mehrere Berichte des
Nachmanides in hebrdisch und lateinisch fiir Bischof Petrus de Castell-
nou, Bischof von Gerona (1264 geschrieben) sowie einen christlichen
Bericht?2. Auch bei dieser Disputation fiihrte konigliche Autoritdt den
Vorsitz, was insofern wichtig ist angemerkt zu werden, als der Konig
Nachmanides ndmlich persénlichen Schutz garantiert hatte, worauf sich
denn Nachmanides, wenn er freimiitig sich dussert, auch mehrfach beruft.
Allerdings hat diese Schutzgarantie nicht verhindert, dass Nachmanides
1265 der Prozess gemacht wurde. Zwar wurde er formal freigesprochen,
doch schien es ihm angemessener, Spanien zu verlassen (der Papst hatte
gegen den Freispruch Einspruch erhoben) und nach Palédstina auszuwan-
dern, wo er dann 1270 gestorben ist. Der Uberlieferung zufolge begrub
man ihn in Haifa neben R. Yehiel von Paris, der einige Jahre friher
ebenfalls ins Heilige Land ausgewandert und dort auch gestorben war?3.

Doch kommen wir zur eigentlichen Disputation. Pablos Fragen an
Nachmanides waren: (1) Ist der Messias bereits erschienen oder nicht? (2)
Ist der von den Propheten verheissene Messias zugleich Gott und Mensch,
also menschgewordener Gott und damit Person der Trinitdt? (3) Nach-
weis, dass der Messias leiden und sterben muss fiir das Heil der Menschen
und dass nach dem Kommen des Messias/Christus Jesus von Nazareth
das jidische Religionsgesetz seine Giiltigkeit verloren hat; und (4) die
Frage: Wer hat den rechten/richtigen Glauben, die Juden oder die Chri-
sten? Eine an und fiir sich sinnlose Frage, die dennoch zu jener Zeit (und
nicht nur zu jener Zeit) mehrfach verhandelt worden ist, wie etwa auch
dem oben schon einmal zitierten Gespréich des Konigs Don Pedro von
Kastilien, dem Weisen Nicolaus von Valencia und dem Juden Ephraim b.
Sancho zu entnehmen ist. Dort fragt der K6nig: «Welche von den beiden

147



ist die bessere, die christliche oder die deinige?» Darauf Ephraim: «Meine
Religion ist besser fiir mich, von meinem Standpunkt aus, da ich dereinst
in Agypten Sklave war, von dort aber von Gott durch Wunder und
Zeichen herausgefiihrt worden bin; fir dich aber ist deine Religion besser,
da sie andauernd die herrschende ist**».

Aber bleiben wir bei Pablo und Nachmanides. Pablos Fragen gingen
wirklich auf den Grund; in seinen Thesen ging es nun nicht mehr um den
Talmud als Quelle der Héresie, sondern — das genaue Gegenteil! — er
zitiert den Talmud, zieht ihn heran, um mit ihm die Richtigkeit nicht nur
seiner Thesen, sondern der christlichen Lehre(n) zu demonstrieren. Mit
seinem Bemiihen, das Christuszeugnis aus dem Alten Testament und der
judischen Tradition aufzuweisen, hebt Pablo den Gegenstand seiner Di-
sputation deutlich von dem seines Vorgangers ab. Donin verunglimpfte
den Talmud, Pablo benutzt thn als Beweisstiick fiir die Wahrheit und
Richtigkeit des Christentums! Dass Pablo wichtige (messianisch gedeute-
te) Texte aus dem Alten Testament ( Gen 49,10;Jes 53; Dan 9,24-27;
12,11f; Ps 110) bemiihte und christologisch auslegte, war dabei nichts
Neues; seit dem Neuen Testament war dies die Form der Auslegung der
Hebriischen Bibel. Was neu war, war die Tatsache, dass Pablo sich nicht
auf alttestamentliche Perikopen als Beweistexte beschriankte, sondern
auch talmudische und midraschische Texte heranzog, und zwar ebenso als
Teile in der Auslegung einer biblischen Perikope wie um ihrer selbst
willen. Zu diesen rabbinischen Texten, die Pablo bemiuhte, gehoren u.a.
solche aggadischen Auslegungen zur Perikope vom leidenden Gottes-
knecht, die ithn messianisch deuten (§§ 28-30), Aggadot von der Geburt
des Messias zur Zeit der Tempelzerstorung (§§ 19-24), aber auch Texte aus
Werken von Maimonides (§§ 72-78).

In seinen Antworten bestreitet Nachmanides nicht die Existenz der
von Pablo zitierten Aggadot, aber — wie Yehiel — relativiert er ihren
Wert bzw. bestreitet er deren Beweiskraft. Zwar unterstellt thm Pablo, als
Jude habe er, Nachmanides, alle Aggadot/Midraschim gleichermassen
anzuerkennen und fiir wahr zu halten, aber Nachmanides bestreitet dies.
Gelegentlich kann er auch einfach sagen: «Ich glaube nicht diesen Agga-
dot!» Hinsichtlich der bibelexegetischen Probleme, die Pablo Christiani
mit seinen Zitaten aufgeworfen hat, stellt sich Nachmanides in die Reihe
der Exegeten der spanischen Schule (Ibn Ezra), die wie die franzosische
(Raschi,Raschbam) der Aggadah/dem Midrasch eher ablehnend gegen-
iiberstehen, ihn jedenfalls sehr relativieren und dem Literalsinn klar das
Wort reden (daher um exakte Philologie bemiiht waren). Nachmanides
hilt Pablo den talmudischen Grundsatz entgegen: «Kein Bibelvers geht
Uber seinen Literalsinn hinaus» (Schabb 63a)?°. Diesem Grundsatz fol-

148



gend, kann Nachmanides dann die messianisch gedeuteten Bibelstellen
zur Beantwortung der Frage, ob Jesus von Nazareth der Messias ist,
dadurch entkriften, dass er andere Texte zitiert, deren Verheissungen
nicht erfiillt sind (etwa Jes 2,4; Micha 4,3; Jes 11 u.a.). Und es gehort zu
den grossten Momenten in seiner Disputation, wenn er den Glauben der
Christen, sie lebten in der messianischen Zeit, dadurch herausfordern
kann: «Seit den Tagen Jesu bis heute ist die ganze Welt voll von Gewalt-
tat und Verheerung, und die Christen vergiessen weit mehr Blut als die
ubrigen Volker. Ausserdem treiben sie auch Unzucht. Wie hart wire es
fiir dich, mein Herr Koénig, und fiir diese deine Ritter, wenn sie keinen
Krieg mehr lernen kénnten». (§ 49)2°. Auch der Anspruch, Jesus habe
von der Erbstinde befreit, erledigt sich fiir Nachmanides mit Hinweis auf
den Psat, den Literalsinn; denn die von Gott dem ersten Menschenpaar
nach dem Siindenfall verhingten Strafen — harte Fronarbeit des Mannes,
Gebarschmerzen der Frau (Gen 3,16-19) — sind durch Jesu Kommen
nicht aus der Welt geschafft (§ 45). Und die Erwiderung Pablos darauf,
dass das, was Jesus gebracht habe, innerlich, im Bereich der Seele und des
Geistes wirke, konnte Nachmanides nicht befriedigen, geschweige denn
uberzeugen.

Die zweite Frage, ob der Messias Mensch und Gott in einer Person
sei, kontert Nachmanides mit dem Hinweis auf Jes 11,1, demzufolge der
Messias aus dem Stamme Davids sein werde. Pablos Einwand, dass die
Gottheit des Messias aus dem Sitzen zur Rechten Gottes (nach dem
Midrasch) zu belegen sei, weist Nachmanides mit der Frage zurlick, wie
er, Pablo, denn dann das Sitzen Abrahams zur Linken Gottes (ebenfalls
nach dem Midrasch) erkliare. Doch damit nicht genug; denn wo es um die
Frage der Gottlichkeit des Messias, fiir Nachmanides also um die Frage
der Gottlichkeit eines Menschen geht, da kann er sehr deutliche Worte
finden: «Diese Sache, an die ihr glaubt und die das grundlegende Dogma
eures Glaubens ist, kann der Verstand nicht akzeptieren noch ldsst die
Natur sie zu. Die Propheten haben von jeher nie derartiges geredet; und
auch das Wunder kann sich nicht auf diese Sache erstrekken, wie ich mit
kompletten Beweisen am rechten Ort und zu rechter Zeit erklaren werde:
dass der Schopfer Himmels und der Erden und alles dessen, was in ihnen
ist, sich dndert, durch den Mutterleib einer Jidin hindurchgeht, in ihm
neun Monate heranwichst und als kleines Kind geboren wird, danach
gross wird, danach der Gewalt seiner Feinde libergeben wird, die ihn zum
Tode verurteilen und tdten, danach gemadss eurer Aussage das Leben
wiedererhilt und zu seinem Ausgangsort zuriickkehrt. Das kann weder
der Verstand eines Juden noch irgend eines anderen Menschen aushalten.
Eure Worte, die ihr redet, sind umsonst und nichtig; denn dies ist der
Hauptpunkt unserer Auseinandersetzung. Aber wir kénnen auch uber

149



den Messias reden, wie thr wollt.» (§ 47)?7. Fur Nachmanides war der
eigentliche Streitpunkt zwischen Juden(tum) und Christen(tum) freilich
weniger eine Frage der Verniinftigkeit des Glaubens (wenngleich er diese
Frage nach der wahren Religion mit dem Hinweis auf die Vernunftwidrig-
keit der christlichen Dogmen fiir beantwortet ansieht), als eine Frage des
— mit Bedacht zu formulieren — Gotzendienstes : Die Anbetung des
Menschen Jesus von Nazareth als einen menschgewordenen Gott war fiir
Nachmanides eine Verletzung des ersten Gebotes. Freilich hiitet er sich,
die Lehre von der Inkarnation als solche als Gotzendienst und blasphe-
misch zu bezeichnen; er halt sie fiir unbegreiflich. Konnten sich Juden mit
dem Gedanken von Jesus als einem Messias, der nur Mensch war, also in
diesem Sinne menschlichen Messias, noch anfreunden (§ 47) — Messiasse
hat es im Laufe der jiidischen Geschichte viele gegeben —, so ist die Idee
eines gottlichen Messias unannehmbar. Aber — so Nachmanides — fiir
Juden ist die Idee des Messias, die Person des Messias, im Grunde weit
weniger wichtig als fur die Christen.

Die Disputation von Tortosa (1413-1414)

Die Disputation von Barcelona war unbestreitbar der Hohepunkt
der grossen oOffentlichen Disputationen. Demgegentiiber war die Disputa-
tion von Tortosa, der wir uns jetzt kurz zuwenden wollen, nur noch ein
Tribunal, ein Schauprozess, deér vor dem schismatischen Papst Benedikt
XIII. iiber 21 Monate mit 69 Sitzungen veranstaltet wurde?®,

Die Umstinde waren fir die jiidischen Teilnehmer besonders
schlimm. Vorausgegangen waren die schrecklichen Massaker in Kastilien,
Aragon und Katalonien (1391), viele jiidische Gemeinden waren vernich-
tet. Das grauenvolle Massaker, das Vicente Ferret und seine Flagellanten
1412 angerichtet hatten, lastete wie ein drohender Schatten tiber der Dispu-
tation. Vicente Ferrer iibrigens war es auch, der den Flhrer der christli-
chen Seite, Geronimo de Santa Fé (vorher Joschua ha-Lorqi) zum Chri-
stentum gebracht hatte. Zu den jiidischen Reprisentanten, die im Laufe
der Monate wechselten, gehorten neben Bonastruc Desmaitres als dem
Hauptsprecher u.a. Joseph Albo, Don Vidal Benveniste de la Cavalleria,
Mattityahu ha-YiSari, Zerachyah ha-Levi.

Einen Eindruck von den Bedingungen der Disputation vermittelt ein
kurzer Dialog zwischen R. Astruc ha-Levi und Geronimo. R. Astruc
klagte: «Wir sind fern von Zuhause, unsere Vorrite sind aufgebraucht
oder ginzlich vernichtet worden; Zerstorung ist in unsere Gemeinden
eingezogen in unserer Abwesenheit. Wir wissen nichts vom Los unserer

150



Frauen und Kinder. Wir haben hier keinen angemessenen Unterhalt,
nicht einmal genug zu essen, aussergewohnliche Ausgaben werden von
uns eingefordert. Warum miissen Menschen solches Ungliick leiden we-
gen threr Argumente, die sie gegen Geronimo und andere, die in Saus und
Braus leben, ins Feld fiihren?» Darauf Geronimo : «Ein Lehrer, an dem
sich andere ein Beispiel nehmen sollen, muss Mannhaftigkeit zeigen, die
gegnerische Angriffe auszuhalten in der Lage ist... Du, Rabbi Astruc, da
du dich doch als Lehrer betrachtest, solltest fiir andere ein Beispiel an
Mannhaftigkeit sein und dich nicht durch Gedanken an deine Frau oder
andere Sorgen beunruhigen lassen. Und selbst wenn du aufgrund feh-
lender Geisteskraft dich von diesen Dingen bewegen lidsst, dann sollte dies
doch nur von kurzer Dauer sein, denn Gefiihl sollte der Verstand tiber-
winden, der durch harte Auseinandersetzung in der Tat mehr geschirft
wird als durch Wohlleben?».

Dass unter solchen Bedingungen Begeisterung zum Disputieren nicht
aufkam, ist nur allzu verstindlich. So schleppten sich denn die ersten 47
Sitzungen (d.1. das ganze Jahr 1413 {iber) dahin, indem man immer wieder
und wieder im wesentlichen das Messiasproblem traktierte, ohne in der
Sache irgend etwas Neues zu formulieren. In der 48. Sitzung, am 8.
Januar 1414, verlangte der Papst, dass fernerhin Klarheit zu verschaffen
sei Uber: (1) das gemeinhin Talmud genannte Buch wegen der darin ent-
haltenen Betriigereien, Lasterungen und Abscheulichkeiten, (2) das Ver-
brechen des Wuchers, das sie (die Juden) mit Perfektion begehen, (3) ihre
Synagogen, insbesondere Uber die, die sie ohne Genehmigung des HI.
Stuhls ausgebaut oder verschonert oder restauriert haben, (4) die sozialen
Beziehungen zwischen Juden und Katholiken und (5) die 6ffentlichen
Amter, welche Juden im christlichen Land nicht innehaben diirfen3%».

Diesem Themenkatalog zufolge mochte es scheinen, dass von theolo-
gischer Disputation in Tortosa nicht mehr allzu viel zu spiiren war, weit
mehr von einem Inquisitionsgericht zu reden wére. Indessen kam auch die
Theologie, bzw. das, was man dort unter theologischer Disputation ver-
stand zu ihrem Recht. Die in allen diesbeziiglichen Fragen ausgetauschten
Argumente waren die bereits bekannten. Geronimo scheint nur etwas
versierter in jidischen Themen gewesen zu sein als seine beiden Vorgan-
ger. Fir die Disputation galt ihm: die Juden, die mit ihm disputierten,
hitten alle jiidischen Uberlieferungen ohne Abstrich als gleichgewichtig
und verbindlich anzuerkennen, wihrend er als Christ das Recht habe,
selektiv zu verfahren. Am Beginn der Diskussion stand folgende Erkla-
rung des Papstes: «Ich habe euch nicht herholen lassen, um zu priifen,
welche unserer beiden Religionen die wahre ist; denn es ist mir vollkom-
men klar, dass die meine die wahre ist und dass eure iberholt ist.»

151



R. Astruc erwiderte darauf: «Ich sage, dass jede Disputation tliber einen
Grundsatz einer Religion unerlaubt ist, damit niemand von den Grund-
sdtzen seiner Religion abgebracht werden kann. Mir scheint, dass nur
Wissenschaft zum Gegenstand der Diskussion gemacht werden kann,
Religion aber ist Sache des Glaubens, nicht des Arguments3!». Damit war
das Gesprich bereits wieder an seinen Grenzen angekommen; und so ging
es weiter. Es ist wie eine Ironie der Geschichte: Nachmanides focht fiir
Rationalitat,Vernlinftigkeit und Vernunftgemaissheit, seine Nachfolger
setzen hingegen auf Glauben. Wahrend sich Pablo Christiani den Vor-
wurf mangelnder Rationalitat in seiner Argumentation gefallen lassen
muss, glanzt Geronimo mit scholastischer Methode: Sein Argumenta-
tionsmodell ist der Syllogismus: praemissio maior — Jeder, der die Ver-
heissungen der Propheten erfiillt, ist der Messias, praemissio minor —Der,
der die Verheissungen der Propheten erfiillte, war Jesus von Nazareth,
ergo — Jesus von Nazareth ist der Messias. Alles, was seiner Meinung
nach die Religionsdisputation zu demonstrieren hatte, war die Richtigkeit

der praemissio minor3?!
Kk ok ok

Soweit der kurze Blick auf die drei Zwangsdisputationen. Fragen wir
nun nach ihren Voraussetzungen und abschliessend dann nach ihrer Be-
deutung, die sie als Exempla im eingangs erwiahnten Sinne haben.

«Das Judentum, oft als Zeuge fiir das Christentum in Anspruch
genommen, weil es die Authentizitit der Bibel verbiirgte, konnte aber
auch zum erbitterten Gegner erkliart werden, wenn die Bibel begann, als
Arsenal haretischer Lehren gebraucht zu werden», bemerkte S.W.Baron
(a.a.0.8.55) treffend. Daher schaute die Kirche mit einigem Misstrauen
auf die Prasenz der Bibel in der Hand von Laien.

1199 erklarte Papst Innozenz II1.:. Die Bibel enthalte zu viele tiefg-
rindige Aussagen, als dass sie von Laien verstanden werden konnten.
Man solle daher glaubig in der Auslegung der Schrift den Vorgaben des
Klerus folgen. Folgerichtig verbot 30 Jahre spater das Konzil von Tou-
louse den Besitz von Bibeln in der Landessprache oder in Latein durch
Laien. Konig Jaime I. von Aragon hatte bereits 1234 die Konfiskation
aller Bibeln im Besitz von Laien, sofern diese in der jeweiligen Landessp-
rache geschrieben waren, angeordnet. Und Berthold von Regensburg
warnte die Christen, Uiber biblische Themen mit Juden zu disputieren,
denn «sie sind ungebildete, obwohl sie sich in der Schrift auskennen», etc.
etc. Warum dies alles?

Seit den Zeiten Karls des Grossen war ein zunehmendes Interesse an
der Bibel und Bibelexegese zu beobachten (Rhabanus Maurus), das im
Zuge der Konfrontation mit Juden(tum) und Islam am Vorabend und im

152



Kontext der Kreuzziige nicht nur weiter wuchs, sondern den Anstoss zur
Entfaltung erster Versuche einer christlichen Hebraistik gab. Diese inten-
sive Hinwendung zur Bibel war fiir die Kirche nicht ohne Gefahren; denn
alle innerkirchlichen Reformbestrebungen begannen, wie die Geschichte
zeigt, mit einer Riickkehr zur und Rickbesinnung auf die Bibel33, die die
judische Bibelexegese durchaus mit einbezog. Nicht zu iibersehen ist die
Attraktivitdt, die die jiidische Bibelexegese fiir manche christliche Exege-
ten hatte : von Nicolaus von Manjacoria, iiber Herbert Bosham, Petrus
Comestor u.a. bis hin zu Nicolaus von Lyra etc. Doch diese Attraktivitét
konnte nur als Verfiihrung verstanden werden; folgerichtig wurden die
Juden zu Vitern der Reformbewegungen gestempelt, die jlidischen
Schriften als eigentliche Quellen héiretischer Inspiration ausgemacht, die
Christen, die sich auf sie stiitzten, als Judaizantes gebrandmarkt. Dagegen
half nur das Damnamus gegen die jiidische, insbesondere rabbinische
Literatur — eben dies geschah in der Pariser Disputation und der an-
schliessenden Talmudverbrennung?3#+.

Da indessen weder Talmudverbrennungen noch Zwangspredigten
den gewlinschten Erfolg brachten, ging die Barcelona-Disputation von
anderen Voraussetzungen aus. Thr zugrunde lag ein Programm, das Ra-
moén de Penaforte (1180-1275) begriindet hatte und von seinem Schiiler
Ramoén Martin (1230-1310) die entsprechende theoretische Grundlage
erhalten hatte3®. In Kurzform méchte man es die Bekehrung der Juden
durch Uberzeugung mit Argumenten aus deren eigenen Quellen nennen.
Um dies zu erreichen, hatte de Penaforte in Aragon entsprechende Colle-
gien fur hebraistische (und arabistische) Studien einrichten lassen und von
seinen Schiilern das Erlernen mindestens der hebraischen und arabischen
Sprache verlangt. Das Konzil von Vienne nahm 1311 diese Anregung auf,
Papst Clemens V. (1305-1314) verfiigte daraufhin die Errichtung von
Lehrstithlen fur Hebriisch, Chalddisch und Arabisch an den Universi-
titen des christlichen Europa und das Konzil von Basel erneuerte im
September 1434 diese Verfiigung. Damit hatte die christliche Hebraistik
thren Platz und ihre Aufgaben zum Besten der Judenmission bekommen.
Das Judentum als Judentum interessierte dabei nicht, wie es auch nicht
darum ging, Christen durch hebraistische Studien zu besserer Kenntnis
und zum Verstehen des Judentums zu verhelfen. Was zdhlte, war die
Moéglichkeit und Fahigkeit, die Hebraistik in den Dienst der Judenmis-
sion zu stellen — ein Programm, das sich in der Folge viele, angefangen
von Petrus Nigri, iiber Sebastian Miinster, bis hin zu Franz Delitzsch und
Hermann L. Strack in unserem Jahrhundert, zu eigen gemacht haben. Die
Disputation in Barcelona war die erste Prifung, die dieses Programm, das
Judentum aus seinen eigenen Quellen zu widerlegen und die Wahrheit und
Richtigkeit der christlichen Lehre(n) zu demonstrieren, zu bestehen hatte.

133



Die Disputation von Tortosa hingegen stand ganz im Zeichen domi-
nanter Scholastik und erstarkter Inquisition. Wie die Quellen belegen,
sind die jidischen Disputanten in stindiger Angst um ihre Familien ge-
halten worden, tyrannisiert und dauernd (philosophisch) belehrt worden,
ohne dass ihnen die christlichen Disputanten mit der gebithrenden Auf-
merksamkeit und Geduld zugehort haben. Trotz dieser widrigen, erniedri-
genden Umstinde bewiesen sie couragierte Argumentationskraft, auch
wenn eine Disputation im Grunde genommen gar nicht zustande gekom-
men ist, sie bestenfalls eine verzweifelte Selbstverteidigung gegen eine
selbstsichere scholastische Lehre (einschliesslich deren Vertreter) zu leisten
vermochten. Die wichtigste intellektuelle Voraussetzung der Disputation
von Tortosa war die Grundiiberzeugung aller mittealterlichen Religions-
philosophie, die bis zur Zeit der Aufklarung unangefochten durchgehalten
worden ist, namlich die behauptete Identitit von Vernunfterkenntnis und
Offenbarung, wie sie programmatisch etwa Ibn Tufail in seinem philoso-
phischen Roman «Chayy ibn Yaqzan» vorgefiihrt hat®*°. Nur auf dieser
Grundlage war ein Disput iiber die Frage nach der wahren Religion, weil
richtigen, d.h. logisch begriindbaren Religion méglich; eine Grundlage
freilich, die mindestens von R.Astruc in seinen Antworten wihrend der
Disputation von Tortosa nicht akzeptiert wurde, was zu dem Konflikt am
Ende zwischen Glauben und Vernunft, zwischen Erkenntnis und Offenba-
rung flhrte.

' Zusammenfassend scheinen es mir drei Einsichten zu sein, die uns
diese Religionsdisputationen zu vermitteln geeignet sind, die dussere
Form dabei ausser acht gelassen; denn dass ein Gesprach zwischen Men-
schen verschiedener Religion nur moglich ist und gelingen kann, wenn
dabei auf allen dusseren Zwang verzichtet, beide Gesprichspartner als
prinzipiell gleichberechtigt gelten und das Ende des Gespriches bei dessen
Beginn nicht schon festgelegt, sondern prinzipiell offen ist, bedarf eigent-
lich kaum der Erwihnung. Was hingegen in meritorischer Hinsicht zu
sagen ist, kann vielleicht folgendermassen formuliert werden: (1) Wih-
rend der Pariser Disputation hat man weithin aneinander vorbeigeredet,
well der eine Disputant, in diesem Falle Donin, sein Gegeniiber nicht in
dessen eigenem Selbstverstindnis ernst nahm, sondern tber sein Pro-
gramm der Traditionskritik und der Reduzierung des Judentums auf die
Bibel sich einen Gesprachspartner schaffen wollte, der gar nicht da war,
ohne dabei zu merken, dass ein Gesprich, sofern es ein solches sein soll,
hinter historisch Gewordenes, auch nicht hinter das historisch gewachsene
Selbstverstindnis der Gespriachspartner zuriickkann. (2) Die Barcelona-
Disputation demonstrierte, dass ein Gesprach sich nicht im Aufzeigen
phianomenologischer Vergleichspunkte (partieller Ubereinstimmungen
und partieller Unterschiede) erschopfen kann, ebenso wenig wie es mog-

154



lich ist, die Wahrheit und Richtigkeit der eigenen Tradition und Lehre(n)
durch selektive Inanspruchnahme derjenigen des anderen zu beweisen
(Missionseffekt!). (3) Die wichtigste Einsicht scheint mir indessen die zu
sein, die durch Nachmanides’ Argumentation angebahnt, aus dem Resul-
tat der Disputation von Tortosa3? eroffnet wird, namlich dass auf der
Grundlage bzw. unter der Voraussetzung der Identitit von Vernunfter-
kenntnis und Offenbarung ein Religionsgesprach unmoglich ist, weil es
nur auf die unsinnige Frage nach der wahren bzw. richtigen Religion
hinauslaufen kann, derzufolge der Wahrheitsanspruch der einen den an-
derslautenden Wahrheitsanspruch der anderen fiir falsch, ja fiir Unwahr-
heit, Liige erkldren muss. Religion indessen entzieht sich rationaler Beg-
riindbarkeit, ihre Wahrheit ist mit den Mitteln logischer Schlussfolgerung,
also objektiv nicht beweisbar. Dennoch gilt sie fiir den, der sich zu ihr
bekennt, absolut. Damit sind zwei Stichworte genannt, iiber die hier zu
verhandeln der gebotene Rahmen nicht erlaubt. Doch unerldsslich scheint
mir, und die Beschiftigung mit der Geschichte der theologischen Reli-
gionsdisputationen zwingt im Grunde dazu, der Frage nach der Bedeu-
tung von Wahrheit resp. Wahrheitsanspruch und Absolutheit resp. Abso-
lutheitsanspruch der eigenen Religion im Gegeniiber zur anderen fir das
interreligiose Gesprich neu nachzugehen, doch dies, wie gesagt, kann nur
Thema einer eigenen, anderen Abhandlung sein?®.

ANMERKUNGEN

* Geklirzte Fassung eines am 6.12.1985 im Rahmen einer Veranstaltung der Melanch-
thon-Akademie Koln gehaltenen Vortrages.

1. S.W. Baron, A Social and Religious History of the Jews, Bd. IX, New York-Lon-
don-Philadelphia 5726/1965, S. 55; H. Liebeschiitz, Synagoga und Ecclesia. Reli-
gionsgeschichtliche Studien iiber di¢ Auseinandersetzung der Kirche mit dem Juden-
tum im Hochmittelalter, Heidelberg 1983, S. 34ff. 132ff." '

. Vgl. dazu F.E. Talmage (Ed.), Disputation and Dialogue. Readings in the Jewish-
Christian Encounter, New York 1975, S. 259-308.

. S.W. Baron, a.a.0.S. 76.
.ebenda S. 71-75 mit 274f.
.ebenda S. 77.

. Vgl. dazu die Bibliographie von Y. Rosenthal, Die antichristliche Disputationslite-
ratur bis Ende des 18.Jhd. (hebr.), in: Areschet 2 (5720 / 1960), S. 130-179; 3 (.5721./
1961), S. 433-439. Eine umfassende Aufarbeitung steht trotz umfangreicher bisheri-

155

[§=]

AN AW



ger Detailforschung noch aus. Zur Einfithrung s. S.W. Baron, a.a.0.S. 97-134 mit
287-307.

7 Vgl. H. Liebeschiitz, a.a.0.S. 181-235 (Lit.!).

8.

9,

10.

11.
12,

13.

14.
15.
16.

17,

18.

19.

20,
21,
22.

23.
24.
25.

Vgl. K.u.U. Schubert, Jiidische Buchkunst, I, Graz 1983 (= Buchkunst im Wandel
der Zeiten, Bd. 3/1); L. Kotzsche / P. von der Osten-Sacken (Ed.), Wenn der
Messias kommt. Das jiidisch-christliche Verhiltnis im Spiegel mittelalterlicher
Kunst, Berlin 1985 (= Vero6ffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum,
Bd. 16) (Lit.!).

S. die Informationen in M. Richarz (Ed.), Arbeitsinformationen iiber Studienpro-
jekte etc. Nr. 13, Germania Judaica Koln 1986, S. 80f.

Vgl. H.-J. Schoeps, Jiidisch-christliches Religionsgesprich in neunzehn Jahrhunder-
ten, Nachdruck Konigstein/Ts. 1984, S. 71 ff.

F.E. Talmage, a.a.0.S. 1f.

Ubers. nach dem Zitat bei H. Maccoby, Judaism on Trial. Jewish-Christian Dispu-
tations in the Middle Ages, London-Toronto 1982, S. 21f.

S. dazu H. Maccoby, a.a.0.S. 19ff.; SSW. Baron, a.a.0.S. 75-83 mit 275-279. (Lit.!).
Ubers. des jiidischen und christlichen Berichtes bei H. Maccoby, a.a.0.S. 153-167;
zum judischen Bericht vgl. auch J. Hoxter (Ed.), Quellenbuch zur jiidischen Ge-
schichte und Literatur, III, Nachdruck Ziirich 1983, S. 91-95.

E. Berger, Histoire de Blanche de Castille, Paris 1895.
Zit. nach J. Hoxter, a.a.0. 11, S. 97.

Vgl. dazu H. Maccoby, a.a.0.S. 20-24; S.W. Baron, a.a.0.S. 64-67 mit 270—272
und 79-83 mit 273-279. Zu Donins Anklageschrift s. den Text bei I. Loeb, in: REJ
1 (1880), S. 259¢f.

Donins Angriff auf das Kol-Nidre weist Yehiel mit Hinweis auf Dt 23,24 zurlick,
wahrend er die birkat ha-Minim als auf Apostaten vom Judentum und auf Karéer (!)
bezogen erklirt, nicht aber auf Christen. Im {ibrigen verpflichte Avot III, 2 die
Juden, fiir das Wohl des christlichen Staates zu beten.

ed. G.D. Cohen, London 21969, hebr. S. 15, engl. S. 20. Zur Sache s. J. Maier, Jesus
von Nazareth in der talmudischen Uberlieferung, Darmstadt 1978 (= EdF 82).

Dies ist iibrigens das Leitmotiv der Abhandlung von A. Freimann, Die Wortfiihrer
des Judentums in den iltesten Kontroversen zwischen Juden und Christen, in:
MGWIJ 55 (1911), S. 555-585; 56 (1912), S. 49-64. 164-180.

S. dazu J. Katz, Exclusiveness and Tolerance, Oxford 1961, Kap. 10.
Dazu H. Maccoby, a.a.0.S. 39-81; S.W. Baron, a.a.0.S. 83-87 mit 279-282.

Entsprechende Ubersetzung mit ausfiihrlicher Kommentierung von H.G. von Mu-
tius, Die christlich-jiidische Zwangsdisputation zu Barcelona, Frankfurt / M.-Bern
1982 (= Judentum und Umwelt Bd. 5), dessen Ubersetzung und Paragraphen-
einteilung hier iibernommen ist. Engl. Ubers. bei H. Maccoby, a.a.0.S. 97-146. 147 -
150. '

H.G. von Mutius, a.a.0.S. 302-311.
Zit. nach J. Hoxter, a.a.0.S. 97f.

Moglicherweise ist das Bemiihen um den PSat iliberhaupt ein Produkt der christli-
chen Inanspruchnahme des Dras.

156



26.
2L

28.

29.
30,

31.
32.
33

34.

35;

26,

37.
38.

Zit. nach H.G. von Mutius, a.a.0.S. 160f.

Zit. nach H.G. von Mutius, a.a.0.S. 151f. Bemerkenswert ist der Schlusssatz; zeigt
er doch an, dass die gesamte Messiasfrage fiir Nachmanides im Grunde kein status
confessionis ist.

Dazu H. Maccoby, a.a.0.S. 82-94; S.W. Baron, a.a.0.S. 87-94 mit 282-286. Die
(christlichen) Sitzungsprotokolle sind verdffentlicht mit entsprechendem Kommen-
tar von A. Pacios Lopez, La disputa de Tortosa, 2 Bde, Madrid-Barcelona 1957: Als
judischer Bericht wire Joseph Albos «Sepher ha-Iqqarim» anzusehen; denn er war
nicht nur Teilnehmer der Disputation, sondern hat sein Werk unter dem Eindruck
und im Nachgang dazu verfasst. S. dazu H.-J. Schoeps, a.a.0.S. 74-76.

Ubers. nach dem Zitat bei H. Maccoby, a.a.0.S. 84f.

Dazu S.W. Baron, a.a.0.S. 91 mit 284f. Der Themenkatalog basiert auf Geronimos
Schrift «De Judaicis Erroribus ex Talmudy». S. dazu M. Orfali, Jeronimo de Santa Fe
and the Christian Polemic against the Talmud, in: Annuario di Studi Ebraici 10
(1980-84), S. 157-178.

Ubers. nach dem Zitat bei H. Maccoby, a.a.0.S. 86.
S. dazu H. Maccoby, a.a.0.S. 88.

Ausfithrlichst dargestellt hat dies L.I. Newman, Jewish Influence on Christian Re-
form Movements, New York 1925.

Es wirkt wie eine Ironie der Geschichte: Manche von Donin gegen die Autoritit des
Talmuds als Inbegriff der Tradition vorgebrachte Kritik wurde 200 Jahre spiter von
den Reformatoren gegen die katholische Tradition gewandt.

S. dazu H.G. von Mutius, a.a.0.S. 4-8.

S. dazu das Nachwort in meiner Ausgabe von Ibn Tufail, Hajj ibn Jaqzan — der
Naturmensch, Leipzig und Weimar 1983, S. 105-120.

S. dazu H. Maccoby, a.a.0.S. 90ff.

Wichtige, beherzigenswerte Sitze dazu hat bereits H.-S. Schoeps, a.a.0.S. 17-22,
formuliert. Zu vergleichen wire dazu auch E. Fromm, Thr werdet sein wie Gott,
Reinbek b. Hamburg 1980; sowie G. Mensching, Toleranz und Wahrheit in der
Religion, Miinchen-Hamburg 1966 (= Siebenstern-Taschenbuch, Bd. 81), und U.
Mann, Christentum und Toleranz, in: Toleranz heute — 250 Jahre nach Mendels-
sohn und Lessing, Berlin 1979 (= Veroffentlichungen aus dem Institut Kirche und
Judentum, Bd. 9), S. 85-103.

157



	Von den theologischen Zwangsdisputationen des Mittelalters zum christlich-jüdischen Dialog heute

