
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Kulturelle und religiöse Begegnung von Juden, Christen und Muslimen :
Lehren der Vergangenheit

Autor: Knoch-Mund, Gaby / Knoch-Mund, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle und religiöse Begegnung
von Juden, Christen und

Muslimen - Lehren der Vergangenheit
(Cultural and religious encounter between

Jews, Christians, and

Muslimus - Lessons from the past)

Bericht vom Internationalen Kolloquium des ICCJ (Internationaler
Rat von Christen und Juden) vom 6. bis 11. Juli 1986 in Madrid, Toledo
und Salamanca.

von Gaby und Christoph Knoch-Mund

Erstmals in der Geschichte des ICCJ wurden zum alljährlichen
Kolloquium Vertreter aller drei monotheistischen Religionen eingeladen. Diese

Erweiterung wurde von allen Teilnehmern in Spanien als grosse
Bereicherung empfunden. Gleichzeitig wurde das Exekutiv-Komitee gebeten,

für zukünftige Kolloquien die Einladung von muslimischen Teilnehmern

und Referenten wieder vorzusehen. Es ist jedoch in keiner Weise
daran gedacht, von jetzt an die weiterhin nötige Verständigung zwischen
Christen und Juden zu Gunsten der Dreiergespräche aufzugeben. Ein
erster Versuch in dieser Richtung konnte nur in Spanien unternommen
werden wie im Verlauf der Tagung ganz deutlich wurde. In keinem anderen

Land der Welt gab es solche Höhen und Tiefen im Verhältnis der drei
Religionen zueinander. Nirgends haben sich Kulturen und Denkweisen so
im gegenseitigen Austausch entwickelt und beeinflusst wie etwa im
mittelalterlichen Toledo. Zu Zeiten konnten Juden und Muslime aus derselben
christlichen Quelle schöpfen und sie je verschieden in ihre philosophischtheologische

Tradition einbringen, häufiger war es jedoch umgekehrt:
klassische philosophische Literatur fand ihren Weg über muslimische und
jüdische Tradenten und Übersetzer in die christliche Theologie. Diese
Phasen schöpferischen Zusammenlebens, das «Goldene Zeitalter», waren
allerdings stets sehr kurz und sollten nicht idealisiert werden, denn wie
viele Menschen wurden wenig später von der einen oder anderen Seite

wegen ihres Glaubens verfolgt, vertrieben oder umgebracht! Diese
wechselvolle Geschichte wurde den Teilnehmern durch das Eröffnungsreferat
von Prof. L. Suarez Fernandez am Sonntagabend in Madrid deutlich in
Erinnerung gerufen. Der Empfang in der Synagoge Madrids war eine
erste Begegnung mit der wechselvollen Geschichte der spanischen Juden,

137



ist sie doch das erste jüdische Gotteshaus, das seit der Vertreibung der
Juden aus Spanien 1492 vor wenigen Jahren erbaut wurde. Der Besuch
Toledos am Montag ergänzte dann das Eröffnungsreferat: tagten dort im
6. und 8. Jahrhundert christliche Konzilien, so gründete Kalif al Hakim II
in 10. Jh. eine Übersetzerschule, die später von Samuel ha Levi gefordert
wurde und über viele Jahrhunderte hinweg bestand. Sie erst machte Plato
und Aristoteles dem Humanismus der Renaissance zugänglich. Der Halt
gegenüber der mauerbewehrten Stadt Avila auf dem Weg nach Salamanca
liess die traurige Geschichte der Conversos (Theresa von Avila, ua) lebendig

werden, denen das Christentum vieles verdankt.

Die in Dublin 1985 erstmals durchgeführten Bibelarbeiten wurden in
etwas veränderter Form auch in Salamanca fortgesetzt und werden wohl
kaum mehr aus dem Programm kommender Kolloquien gestrichen werden!

Unter Anleitung von Experten aus den drei Religionen beschäftigten
sich alle Gruppen mit der Bindung / Opferung Isaaks / Ismaels in
jüdischen, christlichen und muslimischen Traditionen.

Dreimal standen Einzelvorträge eines jüdischen, christlichen oder
muslimischen Gelehrten auf dem Programm: Der geschichtliche Vortrag
von Prof. Luis Suarez Fernandez (Madrid) über die Beziehungen
zwischen Juden, Christen und Muslimen in Spanien (von der muslimischen
Eroberung bis zur Vertreibung von Juden [1492] und Muslimen [1502] aus
den Land) wurde oben schon erwähnt. Prof. Hasan Askari (Birmingham)
rief zu einem Weg gegenseitigen Verstehens auf. In einem brillanten Vortrag

befasste sich Prof. Shalom Rosenberg (Jerusalem) mit dem Verhältnis

von Judentum, Christentum und Islam in der Sicht des Maimonides
und dessen Bedeutung für die heutige Zeit. Von der «Ringparabel» ausgehend

fragte er nach der Beziehung des Besitzers des «echten» Ringes zu
den Anhängern der anderen Ringe. Wie kann die subjektive und somit
absolute Beziehung zur eigenen Religion in Bezug auf andere Religionen
erweitert werden? Wie nah sind sich die monotheistischen Religionen
wirklich (Trinität!)? Wie ist das Verständnis von «Heil» und «Erlösung»?
In seiner Argumentation stützte sich Rosenberg vor allem auf Maimonides,

dessen 850. Geburtstag Anlass zur Wahl des Tagungsortes war,
Franz Rosenzweig und Rav Kook. Abschliessend formulierte er folgende
These: Toleranz bedeutet nicht Relativismus (das ist ein Problem des

Gnostizismus), Theologie ist jedoch immer mit Polemik und Apologie
verbunden (zB als Preis für das Leben in der Diaspora; nach der Meinung
des Referenten sollten sich in Israel die religiösen Gegensätze verringern
lassen.). Als ein biblisches Motiv, das sich zur Identifikation eignet, nannte

er Hiob, der die Geschichte des (jüdischen) Leidens, die Erfahrung der

138



Schoah widerspiegelt; Hiob betete mit Freunden und für Freunde. So soll,
nach Buber, Brüderlichkeit die Absolutheit der eigenen Überzeugung
entschärfen und zur Toleranz erziehen. Auf diese Weise können die verschiedenen

Namen für den einen Namen — Gott — nebeneinander bestehen.

Der Versuch, sich auch im gottesdienstlichen Bereich näherzukommen,

wurde dieses Jahr ebenfalls ausgeweitet. Gab es am Morgen jeweils
einen jüdischen, muslimischen, katholischen und protestantischen Gottesdienst,

versammelte sich das Plenum einmal im Lauf des Tages zu «Joint
spiritual considerations». Diese Andachten wurden von Vertretern der
drei Religionen gemeinsam gestaltet, wobei Texte der drei Traditionen zu
einem gemeinsamen Thema vorgetragen wurden. Am Nachmittag des

ersten Sitzungstages standen den Teilnehmern zwei gleichermassen attraktive

Programme zur Wahl. Wie vor einem Jahr schon bestand die
Möglichkeit zur Teilnahme an «interaction groups», in denen mit gruppendynamischen

Methoden der Dialog zwischen den Religionen auf neue Weise
erlebt werden konnte. Leider fand zur selben Zeit — auf Wunsch vieler
Teilnehmer des vergangenen Jahres — ein Vortrag statt. Prof. Hava Laza-
rus-Yafeh (Jerusalem) sprach über «Schwierigkeiten auf dem Weg zum
Dialog mit dem Islam», der anschliessend sehr kontrovers diskutiert
wurde.

Die intensive Arbeit an verschiedenen historischen und philosophischen

Themen in Kleingruppen mit Fachleuten aus den drei Religionen
fand ihren Abschluss in einer ausführlichen Podiumsdiskussion. Jede der
acht Gruppen formulierte die Ergebnisse ihrer Arbeit in zwei Fragen, die
dem Podium vorgelegt wurden. Unter der Leitung von Dr. Victor Gold-
bloom, dem Präsidenten des ICCJ, diskutierten Prof. Riffat Hassan
(Universität Louisville, USA), Prof. Hava Lazarus-Yafeh und Dr. John B.

Taylor (World Conference on Religion and Peace, Genf) und versuchten,
Antworten zu finden. Abschliessend sollen einige dieser Fragen
zusammengestellt werden:

— Lässt sich eine gemeinsame Sprache finden?

— Gebote und Gesetze umschreiben eine Lebensform. Was soll den anderen

Religionen davon weitervermittelt werden?

— Wie ist Toleranz möglich, wenn das Leben von ökonomischen Zwängen

bestimmt ist?

— Historische Forschung und Geschichtsunterricht sind zur Förderung
von gegenseitigem Verständnis unbedingt nötig. Wie kann dies auf
breiter Basis erreicht werden?

139



— Können religiöse Gruppierungen in einer säkularen Welt Wegzeichen
sein? Ist die Berufung auf ein «Goldenes Zeitalter» noch möglich?

— Jeder Dialog birgt Risiken in sich, ebenso die Öffnung zum Gespräch
zwischen drei Religionen. Ist sich der ICCJ dieser Schwierigkeiten
bewusst?

— Welchen Einfluss hat der Dialog zwischen den Religionen auf das

Gespräch innerhalb der eigenen Religion, Denomination oder Kirche?
(Einfluss interreligiöser Gespräche auf intrareligiöse?)

Die Schlussdiskussion zeigte, wie schmerzlich die Erfahrungen von
Grenzen noch sein können, brachte aber vermehrt Versöhnliches und
Gemeinsames zu Tage. So hatten viele Teilnehmer die Öffnung zum Islam
als Bereicherung empfunden. Im Dialog zwischen Juden, Christen und
Muslimen hat ein wichtiger Lernprozess eingesetzt. Es bleibt zu hoffen,
dass auch im kommenden Jahr möglichst viele Leute das Wagnis der
Begegnung mit einer fremden und der eigenen Tradition auf sich nehmen
werden.

An dieser Stelle sei schon auf das nächste Kolloquium des ICCJ im
Jahr 1987 hingewiesen, das vom 12. bis 17. Juli 1987 in Fribourg stattfinden

wird. Die Schweiz wurde als Tagungsland gewählt, weil vor 40 Jahren
in Seelisberg erstmals Thesen zum Gespräch zwischen Juden und Christen
während einer internationalen Tagung formuliert wurden. Der Schwerpunkt

des Kolloquiums 1987 wird neben Rückschau und Ausblick im
Bereich der Erziehung liegen: Wie wird die Religion des anderen im eigenen

Unterricht (Schule / Religionsunterricht) dargestellt? In welcher Weise

kommt der andere selbst zu Wort? Es soll neben den Vorträgen und
Gruppenarbeiten Zeit zum gegenseitigen Austausch über die Grenzen
hinweg bleiben. Damit sollen alle die angesprochen werden, die sich mit
Erziehung und Unterricht befassen.

Von der jährlichen Generalversammlung des ICCJ, die im Anschluss
an das Kolloquium stattfand, sind die Überwindung der schwierigsten
finanziellen Probleme des ICCJ zu erwähnen und die intensiven
Bemühungen des Exekutivkommitees und des Generalsekretärs um nähere
Informationen und Hintergründe über das geplante Karmeliterinnenkloster
auf dem Gelände eines der Konzentrationslager in Auschwitz.

Schliesslich wurde beschlossen, ein feste Arbeitsgruppe zum Thema
«Frau» einzurichten, wobei die Erfahrungen der muslimischen Teilnehmerinnen

einen wertvollen Anstoss lieferten.

140


	Kulturelle und religiöse Begegnung von Juden, Christen und Muslimen : Lehren der Vergangenheit

