Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Kulturelle und religiose Begegnung von Juden, Christen und Muslimen :
Lehren der Vergangenheit

Autor: Knoch-Mund, Gaby / Knoch-Mund, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961135

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kulturelle und religiose Begegnung
von Juden, Christen und :
Muslimen - Lehren der Vergangenheit

(Cultural and religious encounter between
Jews, Christians, and
Muslimus — Lessons from the past)

Bericht vom Internationalen Kolloquium des ICCJ (Internationaler
Rat von Christen und Juden) vom 6. bis 11. Juli 1986 in Madrid, Toledo
und Salamanca.

von Gaby und Christoph Knoch-Mund

Erstmals in der Geschichte des ICCJ wurden zum alljéhrlichen Kol-
loquium Vertreter aller drei monotheistischen Religionen eingeladen. Die-
se Erweiterung wurde von allen Teilnehmern in Spanien als grosse Be-
reicherung empfunden. Gleichzeitig wurde das Exekutiv-Komitee gebe-
ten, fiir zukiinftige Kolloquien die Einladung von muslimischen Teilneh-
mern und Referenten wieder vorzusehen. Es ist jedoch in keiner Weise
daran gedacht, von jetzt an die weiterhin notige Verstindigung zwischen
Christen und Juden zu Gunsten der Dreiergespriache aufzugeben. Ein
erster Versuch in dieser Richtung konnte nur in Spanien unternommen
werden wie im Verlauf der Tagung ganz deutlich wurde. In keinem ande-
ren Land der Welt gab es solche Hohen und Tiefen im Verhéltnis der drei
Religionen zueinander. Nirgends haben sich Kulturen und Denkweisen so
im gegenseitigen Austausch entwickelt und beeinflusst wie etwa im mittel-
alterlichen Toledo. Zu Zeiten konnten Juden und Muslime aus derselben
christlichen Quelle schopfen und sie je verschieden in ihre philosophisch-
theologische Tradition einbringen, hdufiger war es jedoch umgekehrt:
klassische philosophische Literatur fand ihren Weg tiber muslimische und
judische Tradenten und Ubersetzer in die christliche Theologie. Diese
Phasen schopferischen Zusammenlebens, das «Goldene Zeitalter», waren
allerdings stets sehr kurz und sollten nicht idealisiert werden, denn wie
viele Menschen wurden wenig spiter von der einen oder anderen Seite
wegen ihres Glaubens verfolgt, vertrieben oder umgebracht! Diese wech-
selvolle Geschichte wurde den Teilnehmern durch das Er6ffnungsreferat
von Prof. L. Suarez Fernandez am Sonntagabend in Madrid deutlich in
Erinnerung gerufen. Der Empfang in der Synagoge Madrids war eine
erste Begegnung mit der wechselvollen Geschichte der spanischen Juden,

137



ist sie doch das erste judische Gotteshaus, das seit der Vertreibung der
Juden aus Spanien 1492 vor wenigen Jahren erbaut wurde. Der Besuch
Toledos am Montag erginzte dann das Eroffnungsreferat: tagten dort im
6. und 8. Jahrhundert christliche Konzilien, so griindete Kalif al Hakim II
in 10. Jh. eine Ubersetzerschule, die spiter von Samuel ha Levi gefordert
wurde und tber viele Jahrhunderte hinweg bestand. Sie erst machte Plato
und Aristoteles dem Humanismus der Renaissance zuginglich. Der Halt
gegeniiber der mauerbewehrten Stadt Avila auf dem Weg nach Salamanca
liess die traurige Geschichte der Conversos (Theresa von Avila, ua) leben-
dig werden, denen das Christentum vieles verdankt.

Die in Dublin 1985 erstmals durchgefiihrten Bibelarbeiten wurden in
etwas verdanderter Form auch in Salamanca fortgesetzt und werden wohl
kaum mehr aus dem Programm kommender Kolloquien gestrichen wer-
den! Unter Anleitung von Experten aus den drei Religionen beschiftigten
sich alle Gruppen mit der Bindung / Opferung Isaaks / Ismaels in judi-
schen, christlichen und muslimischen Traditionen.

Dreimal standen Einzelvortrage eines jiidischen, christlichen oder
muslimischen Gelehrten auf dem Programm: Der geschichtliche Vortrag
von Prof. Luis Suarez Fernandez (Madrid) iiber die Beziehungen zwi-
schen Juden, Christen und Muslimen in Spanien (von der muslimischen
Eroberung bis zur Vertreibung von Juden [1492] und Muslimen [1502] aus
den Land) wurde oben schon erwidhnt. Prof. Hasan Askari (Birmingham)
rief zu einem Weg gegenseitigen Verstehens auf. In einem brillanten Vor-
trag befasste sich Prof. Shalom Rosenberg (Jerusalem) mit dem Verhilt-
nis von Judentum, Christentum und Islam in der Sicht des Maimonides
und dessen Bedeutung fiir die heutige Zeit. Von der «Ringparabel» ausge-
hend fragte er nach der Beziechung des Besitzers des «echten» Ringes zu
den Anhangern der anderen Ringe. Wie kann die subjektive und somit
absolute Beziehung zur eigenen Religion in Bezug auf andere Religionen
erweitert werden? Wie nah sind sich die monotheistischen Religionen
wirklich (Trinitdt!)? Wie ist das Verstandnis von «Heil» und «Erlosung»?
In seiner Argumentation stiitzte sich Rosenberg vor allem auf Maimoni-
des, dessen 850. Geburtstag Anlass zur Wahl des Tagungsortes war,
Franz Rosenzweig und Rav Kook. Abschliessend formulierte er folgende
These: Toleranz bedeutet nicht Relativismus (das ist ein Problem des
Gnostizismus), Theologie ist jedoch immer mit Polemik und Apologie
verbunden (zB als Preis fiir das Leben in der Diaspora; nach der Meinung
des Referenten sollten sich in Israel die religiosen Gegensitze verringern
lassen.). Als ein biblisches Motiv, das sich zur Identifikation eignet, nann-
te er Hiob, der die Geschichte des (jiidischen) Leidens, die Erfahrung der

138



Schoah widerspiegelt; Hiob betete mit Freunden und fiir Freunde. So soll,
nach Buber, Briiderlichkeit die Absolutheit der eigenen Uberzeugung ent-
schirfen und zur Toleranz erziehen. Auf diese Weise konnen die verschie-
denen Namen flir den einen Namen — Gott — nebeneinander bestehen.

Der Versuch, sich auch im gottesdienstlichen Bereich ndherzukom-
men, wurde dieses Jahr ebenfalls ausgeweitet. Gab es am Morgen jeweils
einen judischen, muslimischen, katholischen und protestantischen Gottes-
dienst, versammelte sich das Plenum einmal im Lauf des Tages zu «Joint
spiritual considerations». Diese Andachten wurden von Vertretern der
drei Religionen gemeinsam gestaltet, wobei Texte der drei Traditionen zu
einem gemeinsamen Thema vorgetragen wurden. Am Nachmittag des
ersten Sitzungstages standen den Teilnehmern zwei gleichermassen attrak-
tive Programme zur Wahl. Wie vor einem Jahr schon bestand die M&g-
lichkeit zur Teilnahme an «interaction groups», in denen mit gruppendy-
namischen Methoden der Dialog zwischen den Religionen auf neue Weise
erlebt werden konnte. Leider fand zur selben Zeit — auf Wunsch vieler
Teilnehmer des vergangenen Jahres — ein Vortrag statt. Prof. Hava Laza-
rus-Yafeh (Jerusalem) sprach liber «Schwierigkeiten auf dem Weg zum
Dialog mit dem Islam», der anschliessend sehr kontrovers diskutiert
wurde.

Die intensive Arbeit an verschiedenen historischen und philosophi-
schen Themen in Kleingruppen mit Fachleuten aus den drei Religionen
fand ihren Abschluss in einer ausfiihrlichen Podiumsdiskussion. Jede der
acht Gruppen formulierte die Ergebnisse ihrer Arbeit in zwei Fragen, die
dem Podium vorgelegt wurden. Unter der Leitung von Dr. Victor Gold-
bloom, dem Prisidenten des ICCJ, diskutierten Prof. Riffat Hassan (Uni-
versitit Louisville, USA), Prof. Hava Lazarus-Yafeh und Dr. John B.
Taylor (World Conference on Religion and Peace, Genf) und versuchten,
Antworten zu finden. Abschliessend sollen einige dieser Fragen zusam-
mengestellt werden:

— Laisst sich eine gemeinsame Sprache finden?

— Gebote und Gesetze umschreiben eine Lebensform. Was soll den ande-
ren Religionen davon weitervermittelt werden?

— Wie ist Toleranz moglich, wenn das Leben von 6konomischen Zwang-
en bestimmt ist?

— Historische Forschung und Geschichtsunterricht sind zur Forderung
von gegenseitigem Verstindnis unbedingt notig. Wie kann dies auf
breiter Basis erreicht werden?

139



— Konnen religiose Gruppierungen in einer sikularen Welt Wegzeichen
sein? Ist die Berufung auf ein «Goldenes Zeitalter» noch moglich?

— Jeder Dialog birgt Risiken in sich, ebenso die Offnung zum Gespriich
zwischen drei Religionen. Ist sich der ICCJ dieser Schwierigkeiten
bewusst?

— Welchen Einfluss hat der Dialog zwischen den Religionen auf das
Gesprach innerhalb der eigenen Religion, Denomination oder Kirche?
(Einfluss interreligioser Gespriche auf intrareligidse?)

Die Schlussdiskussion zeigte, wie schmerzlich die Erfahrungen von
Grenzen noch sein konnen, brachte aber vermehrt Versohnliches und
Gemeinsames zu Tage. So hatten viele Teilnehmer die Offnung zum Islam
als Bereicherung empfunden. Im Dialog zwischen Juden, Christen und
Muslimen hat ein wichtiger Lernprozess eingesetzt. Es bleibt zu hoffen,
dass auch im kommenden Jahr moglichst viele Leute das Wagnis der
Begegnung mit einer fremden und der eigenen Tradition auf sich nehmen
werden.

An dieser Stelle sei schon auf das niachste Kolloquium des ICCJ im
Jahr 1987 hingewiesen, das vom 12. bis 17. Juli 1987 in Fribourg stattfin-
den wird. Die Schweiz wurde als Tagungsland gewihlt, weil vor 40 Jahren
in Seelisberg erstmals Thesen zum Gesprach zwischen Juden und Christen
wihrend einer internationalen Tagung formuliert wurden. Der Schwer-
punkt des Kolloquiums 1987 wird neben Riickschau und Ausblick im
Bereich der Erziehung liegen: Wie wird die Religion des anderen im eige-
nen Unterricht (Schule / Religionsunterricht) dargestellt? In welcher Wei-
se kommt der andere selbst zu Wort? Es soll neben den Vortragen und
Gruppenarbeiten Zeit zum gegenseitigen Austausch tber die Grenzen
hinweg bleiben. Damit sollen alle die angesprochen werden, die sich mit
Erziehung und Unterricht befassen.

Von der jahrlichen Generalversammlung des ICCJ, die im Anschluss
an das Kolloquium stattfand, sind die Uberwindung der schwierigsten
finanziellen Probleme des ICCJ zu erwidhnen und die intensiven Bemii-
hungen des Exekutivkommitees und des Generalsekretirs um nédhere In-
formationen und Hintergriinde iiber das geplante Karmeliterinnenkloster
auf dem Geldnde eines der Konzentrationslager in Auschwitz.

Schliesslich wurde beschlossen, ein feste Arbeitsgruppe zum Thema
«Frau» einzurichten, wobei die Erfahrungen der muslimischen Teilnehme-
rinnen einen wertvollen Anstoss lieferten.

140



	Kulturelle und religiöse Begegnung von Juden, Christen und Muslimen : Lehren der Vergangenheit

