
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Lawrence H. Schiffman, WHO WAS A JEW? RABBINIC AND HALAKHIC
PERSPECTIVES ON THE JEWISH—CHRISTIAN SCHISM, Hoboken/New Jersey: Ktav
Publishing House 1985, XII, 131 S. 8°. $ 8.95 (pbk).

Wohl niemand wird behaupten wollen, dass die Frage nach den Ursachen der Trennung

von Judentum und Christentum und damit zugleich die Frage, warum und seit wann
Juden in Christen nicht mehr Glieder der jüdischen Gemeinschaft zu sehen vermochten,
wo doch die ersten Christen sämtlich Juden waren, zu den in der Forschung vernachlässigten

Themen gehört. Gleichwohl ist Schiffmans hier vorzustellende Studie mehr als nur
eine die Liste der diesbezüglichen Abhandlungen um eine Position verlängernde Publikation.

Sicher ist die Aufgabe, die sich Schiffman darin gestellt hat, nämlich zu erklären,
warum aus der Sicht des rabbinischen Judentums das Christentum «a separate religion» wurde,

«whereas all the other Jewish sects and ideologies of the Second Commonwealth
remained within the Jewish fold regardless of how radical they may have been» (S.4), die
auch sonst allenthalben gestellte; indessen ist der Weg, den er beschritten hat, um eine
befriedigende und überzeugende Erklärung dafür zu finden, ein durchaus anderer als der
gewöhnlich beschrittene, und eben darin liegt der Wert der vorliegenden Untersuchung.
Ausgangspunkt derselben ist für Schiffman nicht die Aufhellung der soziohistorischen
Umstände und Bedingungen des jüdisch-christlichen Schismas, auch nicht der theologischen,

besser: möglichen theologischen Gründe desselben, sondern die Beantwortung der
Titelfrage: Who was a Jew? Denn um erklären zu können, warum von einem bestimmten
Zeitpunkt an Juden in Christen keine Glieder der jüdischen Gemeinschaft mehr sehen
konnten, muss zuerst einmal präzise bestimmt werden, wer denn nach der frührabbini-
schen Halakhah als Jude galt bzw. wer nicht (mehr) als Jude angesehen werden konnte.
(Nebenbei bemerkt, liefert Schiffmans Buch zugleich auch manches Argument für die
heute viel verhandelte Frage: Wer ist ein Jude? Doch um kein Missverständnis darüber
aufkommen zu lassen, dass es ihm ausschliesslich um die historische Problematik dieser
Frage hier zu tun ist, hat er seine Titelfrage mit Bedacht «Who was a Jew?» formuliert!)

Gestützt auf eine ebenso sorgfältige wie behutsame Auswertung aller relevanten
rabbinischen Quellen, als deren hervorragender Kenner sich Schiffman durch eine Reihe von
Arbeiten ausgewiesen hat, analysiert er der Reihe nach die von den Rabbinen formulierten
Bedingungen für das Judesein, d.i. «Jude durch Geburt» (S.9ff.79ff) oder «Jude durch
Konversion» (S. 19ff.82ff), die durch Erfüllung von vier Forderungen möglich war, nämlich

durch (1) Annahme der Torah, (2) Beschneidung der männlichen Konvertiten, (3)
rituelles Bad und (4) Darbringung eines Sühnopfers (welches nach der Tempelzerstörung
allerdings nicht mehr gefordert wurde). Wie die Quellen belegen, sind diese Bedingungen für
das Judesein bereits vor der Entstehung des Christentums in Kraft gewesen, und an ihnen
haben die Rabbinen dann auch die jüdische Identität der ersten Christen, der
Judenchristen wie der Heidenchristen gemessen (S.39). Wer immer die genannten Bedingungen
erfüllte, behielt seinen Status als Jude, selbst im Falle er ein Häretiker oder Apostat war
(S.41ff.90ff). Auch die ersten Christen, sofern sie Juden-Christen waren, galten den
Rabbinen daher als Juden (S.51ff.94ff). Zwar bezeugen die Einführung der birkat ha-minim
ebenso wie die seit dem Ende des 1 .Jh. belegten Beschränkungen im Umgang mit minim
die beginnende Trennung zwischen Judentum und Christentum; dennoch schloss die
Halakhah auch die als minim qualifizierten Judenchristen nicht aus der jüdischen Gemeinschaft

aus: «the Rabbis continued to relate to the Jewish Christians as Jews who went
astray but whose identity, as Jews was unquestionable» (S.73). Was am Ende den Bruch
zwischen Judentum und Chritentum bewirkt hat, ist nach Schiffman der Bar-Koch-

101



ba-Aufstand, dessen Folgen die Halakhah reflektiert (S.75ff. 103). Demnach war es die
Proklamation Bar Kochbas als Messias, die die Judenchristen, für die Jesus und nur er der
Messias war, die Beteiligung am jüdischen Krieg verweigern Hess, die wiederum ihre jüdische

Identität in Zweifel zog. Ferner bewirkte das römische Verbot der Beschneidung, vor
dem Aufstand erlassen, nach ihm durchgesetzt, dass Nichtjuden nicht mehr zum
Judenchristentum konvertierten, sich vielmehr jene Christen bestätigt sahen, für die die
Beschneidung ohnehin ein theologischer Irrweg war und nun ihrerseits die Judenchristen
wegen ihres Festhaltens an den Bedingungen jüdischer Identität als Judaizantes brandmarkten,

was sie gleichsam exkommunizierte und das Judenchristentum zur Bedeutungslosigkeit

degradierte. In dem Masse aber, in dem sich die Rabbinen nun einem Christentum
gegenübersahen, das von Heidenchristen dominiert wurde, die «never converted to Judaism
through the legal requirements the Rabbis ceased to regard the Christians as a group
of Jews with heretical views and Christianity as a Jewish sect. Rather, the Rabbis began to
regard the Christians as members of a separate religious community, and their teachings a
perversion of the biblical tradition» (S.77f). Die Trennung zwischen Judentum und
Christentum war in dem Augenblick vollzogen, in dem die Anhänger des Christentums nicht
mehr den an die Definition jüdischer Identität geknüpften Bedingungen entsprachen. Ein
halakhisches Problem also ist die Trennung von Judentum und Christentum!

S. Schreiner

EM. Meyers et J.E. Strange, LES RABBINS ET LES PREMIERS CHRETIENS.
ARCHEOLOGIE ET HISTOIRE. Paris, Edition du Cerf 1984 Collection: Etudes annexes

de la Bible de Jérusalem).
Den Verfassern zufolge ist dieses von Jean Prignaud aufgrund der Originalausgabe

Archeology, The Rabbis and Early Christianity (Nashville, Tennessee) übersetzte Werk
nicht nur für Nicht-Spezialisten, sondern auch für Wissenschaftler bestimmt. Das einleitende

Kapitel beginnt mit einer Kritik der für das Studium des Judentums und des
Christentums benützten Methoden und Dokumente. Die Verfasser empfehlen ihrerseits das
Heranziehen nicht-literarischer Quellen, vor allem die Benützung der archäologischen
Erkenntnisse.

Im zweiten Kapitel : «Le cadre culturel de la Galilée: teproblème du régionalisme et du
judaïsme palestinien primitif» (Der kulturelle Rahmen Galiläas, das Problem des
Regionalismus und des ursprünglichen palästinensischen Judentums) rechtfertigen E.M. Meyers

und J.E. Strange ihre Wahl durch die Unmöglichkeit, auch jetzt noch zu identifizieren,
was einen ausschliesslich christlichen Charakter trägt. Sie konzentrieren demnach ihre
Untersuchungen auf das galiläische Judentum und seine Umgebung, (zeigen sich aber
reserviert hinsichtlich der Eigenart eines galiläischen Judentums). In diesem Zusammenhang

gehen sie auf einige Galiläa betreffende historische Fragen ein, sowie auf die Funktion

der Topographie in den Untersuchungen über diesen Landstrich. Das erlaubt ihnen,
für den grössten Teil der öffentlichen Wirksamkeit Jesu in Unter-Galiläa ein kosmopolitisches

und polyglottes Milieu zu bestimmen, das allerdings starke jüdische Werte bewahrt
hat.

Im nächsten Kapitel, das den Titel trägt: «Le contexte du christianisme ancien et du
judaïsme palestinien» (Der Raum des alten Christentums und des palästinensischen
Judentums), beleuchten die Verfasser die neuen archäologischen Erkenntnisse über Jerusalem,

Nazareth und Kapernaüm, in der Absicht, «den Kontext zu verstehen, in dem das
rabbinische Judentum und das Urchristentum entstanden sind».

Nach einem historischen Überblick über die hauptsächlichen Ereignisse innerhalb derer

die sprachlichen Veränderungen vor sich gegangen sind, folgt im 4. Kapitel, «Les lan-

102



gues parlées dans la Palestine romaine» (Die im römischen Palästina gesprochenen
Sprachen) eine Analyse der Kategorie von Dokumenten, die in den wichtigsten Sprachen der in
Frage stehenden Periode abgefasst sind: Hebräisch, Aramäisch, Griechisch und Lateinisch.

Diese Kategorien werden durch den Gebrauch bestimmt, den man von diesen Sprachen

machte, sowie in Funktion derer, die sich ihrer bedienten. Was den Gebrauch des

Griechischen in Palästina im 2. Jahrhundert angeht, ist zu bedauern, dass man die
Entscheidung Gamaliels II. unerwähnt lässt, die Hälfte seiner Schüler Hebräisch und die
andere Hälfte Griechisch lernen zu lassen.

Das 5. Kapitel träft den Titel: «Lespratiques funérairesjuives, les conceptions juives
de l'au-delà et les témoignages du christianismeprimitif» (Die jüdischen Begräbnisssitten,
die jüdischen Vorstellungen vom Jenseits und die Zeugnisse des Urchristentums) und
stützt sich hauptsachlich auf die von der Art der Bestattung abgeleiteten Gewohnheiten,
sowie auf die Inschriften der «Gräber» von Beth Sche'arim (ungefähr 80 Prozent der
Inschriften sind in griechischer Sprache abgefasst!). Die Verfasser erwähnen das Auftreten
des Sarges als «individuelles, für den Toten bestimmtes Aufnahmegerät» bei den
jüdischen Bestattungssitten und die Bedeutung der Zweitbestattungen (oder Wiederbestattungen),

während die Inschriften die Entwicklung der Jenseitsvorstellungen widerspiegeln.
Doch ist es sowohl vom Grabschmuck wie von den Inschriften her gesehen äusserst
schwierig, zwischen rein jüdischen und judenchristlichen Elementen zu unterscheiden.
Diese Schwierigkeit, urchristliche Spuren festzustellen, wird im 6. Kapitel ins Licht
gerückt, das den Titel trägt: « Vestiges du christianismeprimitif; les églises de Terre Sainte»
(Spuren des Urchristentums: die Kirchen im Heiligen Land). Die Verfasser versuchen in
diesem Kapitel, ausgehend von den konstantinischen Bauten, zu den älteren christlichen
Spuren vorzudringen; sie stützen sich dabei auf die Permanenz der Kultstätten. Die
Höhlenkirchen der christlichen Tradition sind ebenfalls von Interesse für diese Untersuchung.

Was die palästinensischen Synogogen anbetrifft, — ursprünglich wahrscheinlich
einfache Betsäle und dann später, den Verfassern zufolge, eigene Bauten, — so zeigt das 7.

Kapitel ihre Verschiedenheit und die diversen architektonischen Konzeptionen in ihrem
Entwicklungsgang auf: Basiliken, «breitgebaute Räume» und mit einer Apsis ausgestattete

Synagogen. Der figürliche Schmuck der Synogogen wird vom Standpunkt seines
Verhältnisses zum 2. Gebot behandelt.

Die Bedeutung des Israellandes in der rabbinischen Theologie kommt im letzten
Kapitel zur Sprache: «L'attachement à la Palestine chez les Juifs et chez les chrétiens» (Die
Anhänglichkeit an Palästina bei den Juden und bei den Christen): das Land ist nicht nur
das der Gottsgabe und der biblischen Geschichte, sondern auch das Verheissene Land der
Messiaszeit. Darüber hinaus behandelt ein grosser Teil der gesetzgeberischen Literatur des

jüdischen Volkes Situationen, die nur in Palästina auftreten können. Andererseits sind
aber auch die urchristlichen Traditionen sehr stark im Land verwurzelt und sind im Laufe
der Jahrhunderte ausschlaggebend geworden für die Existenz zahlreicher Wallfahrten.

Die Schlussfolgerung der Verfasser ist ein — unserer Meinung zufolge berechtigtes
und bereits in die Praxis umgesetztes — Plädoyer für die Benützung, auf dem Gebiete der

Religionsgeschichte, der archäologischen, künstlerischen und anthropologischen
Gegebenheiten, zusätzlich zur unumgänglich notwendigen literarischen Dokumentation. Die
Lektüre dieses Buches ist dazu angetan, bei dem jungen Wissenschaftler den Sinn für diese

vielfältigen Disziplinen zu wecken. Die chronologischen Tabellen, Landkarten,
Synagogen- und Kirchenpläne ergänzen in nützlicher Weise diesen Band, dem man
allerdings den Vorwurf machen kann, der Bibliographie in englischer Sprache einen allzugros-
sen Platz im Verhältnis zu französischen und deutschen einschlägigen Veröffentlichungen
einzuräumen. „M. Petit, Ubersetzung: K. Hruby

103



A ryeh Kasher: THE JEWS IN HELLENISTIC AND ROMAN EGYPT. The Struggle for
Equal Rights, Texte und Studien zum Antiken Judentum 7 (hrsg. von Peter Schäfer und
Martin Hengel), J.C.B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen 1985, XVIII + 424 Seiten, DM
148,—. ISBN 3-16-144829-4.

Am Beginn dieses Buches stand eine Dissertation, die 1972 an der Universität von Tel
Aviv unter den Professoren J. Efron und S. Applebaum abgeschlossen wurde. Eine hebräische

Fassung erschien 1978. In die englische Ausgabe würden die neuesten Entdeckungen
und Veröffentlichungen eingearbeitet. Das Hauptanliegen Kashers ist eine neue Deutung
des jüdischen Kampfes um politische Gleichberechtigung in Alexandrien, der zweitgrös-
sten Stadt des römischen Reiches. Im Gegensatz zur Neuzeit war die Diaspora in der
hellenistischen Epoche kein ausschliesslich jüdisches Phänomen. Das ptolemäische und dann
auch das römische Ägypten stellte ein Ziel von Immigranten verschiedenster Nationalität
dar. Kasher bezieht diesen historischen Hintergrund ein, während frühere Forscher die
alexandrinischen Verhältnisse zu sehr nach der Analogie der Judenemanzipation des 18.

und 19. Jahrhunderts zu verstehen versuchten. Danach erschienen die alexandrinischen
Juden als nationale Minderheit, die voll in die alexandrinische Bürgerschaft integriert werden

wollte. Doch die politische Organisation war damals so untrennbar mit dem städi-
schen Kult verbunden, dass einfache Eingliederung Apostasie bedeutet hätte. Die Juden
strebten deshalb nach Kasher die Gleichberechtigung in der Form der Gleichbehandlung
zweier getrennter politischer Körperschaften an. Neben die griechische polis sollte das
jüdische politeuma treten und ihr nicht etwa untergeordnet werden. Die Juden kämpften also

um die direkte Abhängigkeit von der Zentralgewalt (ob Ptolemäer oder Römer) und
gegen eine einfache Eingliederung in die polis.

Diese These führt Kasher mit grosser Gründlichkeit und subtiler Quellenbeherrschung

durch. Er gibt einen Überblick über die Geschichte der ägyptischen Juden bis zum
Aufstand unter Trajan (115-117 nChr.). Weiter beschreibt er ihre Schichtzugehörigkeit in
ptolemäischer und römischer Zeit sowie die besondere Organisationsform der Juden in
den ägyptischen Landgebieten. Die politische Verfassung Alexandriens wird eingehend
dargestellt und die Bedeutung des Ausdrucks «Alexandriner» in den Papyri analysiert.
Eigene Kapitel sind der Beschreibung der alexandrinischen Juden bei Philo, Josephus, in
anti-jüdischer Literatur und im Talmud gewidmet. Von besonderem Interesse ist die
Behandlung des Briefes von Kaiser Claudius, den er im Jahr 41 nChr. wegen griechischjüdischer

Konflikte nach Alexandrien schrieb (CPJ II Nr. 153). Die dort erwähnten
jüdischen Einwanderer aus Syrien, die Unruhe zu stiften drohen (Z. 96-100), hält Kasher für
Zeloten (323). Er diskutiert nicht die von anderen Forschern vorgeschlagene Möglichkeit,
dass es sich um judenchristliche Missionare handelte (vgl. F.F. Bruce, Zeitgeschichte des

Neues Testaments II: Von Jerusalem bis Rom, Wuppertal 1976,93-96). Auf jeden Fall hat
C.H. Roberts (Manuscript, Society and Belief in Early Christian Egypt. Oxford 1979)
wahrscheinlich gemacht, dass schon bald nach dem Beginn der Urgemeinde von Jerusalem
aus eine judenchristliche Gemeinschaft in Alexandrien entstand. So ist das Buch von Kasher

ganz abgesehen von seiner Bedeutung für die Judaistik auch für alle diejenigen interessant,

die sich mit der Soziologie des Urchristentums beschäftigen. Dabei ergeben sich nicht
bloss indirekte Vergleichsmöglichkeiten, sondern manchmal auch direkte Einsichten wie
bei der Bedeutung der jüdischen Handwerksorganisation für die paulinische Missionsarbeit.

(353).
R. Riesner

104



Haïm Vidal Sephiha, LE LADINO (JUDEO—ESPAGNOL CALQUE): STRUCTURE
ET EVOLUTION D'UNE LANGUE LITURGIQUE. I. THEORIE DU LADINO; II.
TEXTES ET COMMENTAIRES. 2 Bde. Paris 1979.

Die Veröffentlichung dieser der Universität Sorbonne Nouvelle (Paris III) vorgelegten,

190 + 469 S. umfassenden Dissertation enthält — aus finanziellen Gründen — nicht
den 3. Teil (552 S.) mit verschiedenen Nachträgen. Schon allein der Umfang spricht für die
Bedeutung dieser Arbeit.

Der Inhalt dieser Doktorarbeit ist nicht weniger wichtig. Er besteht hauptsächlich in
der Vorstellung des Ladino, d.h. seiner Art, seiner Struktur, seines Vokubulars und, als eine

Folge davon, seiner Unterschiede zum Jüdisch-Spanischen. Der Verfasser gibt selbst eine

Definition der (schlecht oder überhaupt nicht bekannten) Sprache, die den Gegenstand
seiner Untersuchungen darstellt: «Das Ladino oder aus sprachlicher Nachbildung
entstandene Jüdisch-Spanisch ist das Ergebnis einer wörtlichen Übersetzung hebräischer und
liturgischer (hebräischer oder aramäischer) Texte in ein Spanisch, das ins 13., ja bis ins 12.
Jahrhundert zurückreicht. Es ist keine gesprochene, sondern eine pädagogische und
liturgische Sprache. Es unterscheidet sich wesentlich vom gängigen Jüdisch-Spanisch (Dschu-
desmo, Dschudjo, Dschidjo, Espanjol, Espanjoliko im Orient, Haketija in Marokko)
durch seine (hebräische und aramäische) Syntax. Es handelt sich irgendwie um ein als
Spanisch verkleidetes Hebräisch (oder Aramäisch).»

Die Kompetenz H.V. Sephihas auf diesem Gebiet ist unbestreitbar; er ist darüber hinaus

ein wahrer Pionier auf dem Felde dieser Studien. Der vorliegenden Arbeit sind ungefähr

350 Artikel und Übersetzungen vorausgegangen, vor allem, im Jahre 1973, eine 624
Seiten umfassende Dissertation (Thèse de 3ème cycle) unter dem Titel: «LeLadino (judéo-
espagnol calque): Deutéronome, versions de Constantinople (1547) et de Ferrare (1553).
Am Schluss des 1. Bandes wirft der Verfasser nicht nur die Problematik des Ladino,
sondern der gesamten jüdisch-spanischen Literatur auf.

Der 2. Band, Textes et Commentaires, lehrt den Leser, sich einer Konkordanz zu
bedienen, die es ihm erlaubt, die gesamten biblischen Texte in Ladino durchzulesen und die
ihn in die Lage versetzt, sich leichter ein Bild von den Einflüssen der Exegeten zu machen,
an denen sich die Übersetzer möglicherweise inspirieren. Diese Konkordanz umfasst die
gesamten bekannten Biblias ladinas, die wohl unterschieden werden müssen von den von
protestantischen Missionaren in Dschudermo verfassten Bibeln. Der Verfasser untersucht
einen besonderen liturgischen Text, nämlich die Haggadah schälPessach in Ladino, von
der es dreizehn verschiedene, zwischen 1552 und 1962 veröffentlichte Versionen gibt und
analysiert die darin enthaltenen Bibelzitate. Dann geht er zu anderen Texten in Ladino
über, biblischen so gut wie ausserbiblischen: das Schern 'a, das Berikh Schemeh und die
Pirqei Abot. Das letzte, den mittelalterlichen spanischen Bibeln gewidmete Kapitel,
erlaubt es dem Verfasser, einen neuen Forschungsweg einzuschlagen durch die vergleichenden

Untersuchungen aller spanischen Versionen des A.T., seien sie nun jüdischer (in Ladino

oder nicht), katholischer oder protestantischer Herkunft. Eine Reihe von Stichproben
zeigt tatsächlich, dass die christlichen spanischen Bibeln eine grössere Anzahl von He-
braïsmen — dem Verfasser zufolge aufgrund des Einflusses des Ladino — aufweisen als
die Bibeln in anderen Sprachen: Französisch, Deutsch u.s.w.

Bescheidenerweise würde H.V. Sephiha seiner Arbeit gerne den Titel: «Materialien
für eine neue Überarbeitung der Problematiken und Programmierungen des Jüdisch-
Spanischen» geben, denn er weist den Weg für eine neue Disziplin, die Ladinologie.

M. Petit, Übersetzung K. Hruby

105



HansEngelmann, KIRCHE AM ABGRUND. ADOLF STOECKER UND SEINE
ANTIJÜDISCHE BEWEGUNG Studien zu jüdischem Volk und christlicher Gemeinde,
Band 5), Berlin: Selbstverlag Institut Kirche und Judentum 1984, 185 S. 8°.

In 18 Kapitel übersichtlich gegliedert, rekonstruiert Vf., wie er im Untertitel seines
Buches angezeigt hat, den Werdegang des Antisemiten A. Stoecker und die Geschichte der

von ihm getragenen antijüdischen Bewegung. Weit stärker, als dies in der bislang dieser
Problematik gewidmeten Literatur gewöhnlich geschehen ist, beschäftigt sich Vf. dabei
mit der Entwicklung des «jungen Stoecker», d.i. der Entwicklung Stoeckers bis zu seinem
ersten offenen und öffentlichen antijüdischen Auftritt 1879. Gestützt auf gründliche
Quellenstudien, vor allem Stoeckers eigene zahlreiche Zeitschriftenaufsätze darin umfassend

berücksichtigend und sorgfältig auswertend, und unter Heranziehung umfangreicher

Sekundärliteratur zeigt Vf., wie aus dem Sympathisanten der Judenmission, der
Stoecker in seiner Jugend wohl gewesen ist (S.71 f), am Ende jener Hofprediger wurde, als
der er in die Geschichte eingegangen ist. Stoecker wird dabei durchaus nicht isoliert
betrachtet; vielmehr ist Vf. bestrebt, das gesamte antisemitische Umfeld Stoeckers allenthalben

in seine Untersuchung einzubeziehen. Insbesondere dem Antijudaismus/Antisemitis-
mus kirchlich-konservativer Kreise gilt Vf.s aufmerksame Betrachtung, als deren Exponent

er Stoecker denn am Ende auch versteht. Das Ergebnis der Arbeit ist einigermassen
niederschmetternd: Zeigt es doch, dass Stoecker durchaus kein Einzelgänger, weder in seiner

theologischen Anschauung noch seiner politischen Haltung, und schon gar kein
Aussenseiter war. Vielmehr galten er und seine antijüdische Bewegung als kirchlich durchaus
«salonfähig» und durften sich, wenn auch nicht überall aktiver Unterstützung, so doch
mindestens weitgehender, auch offen bekundeter Sympathie breiter kirchlicher Kreise,
der Hierarchie wie der Basis gleichermassen erfreuen. Jedenfalls deutet nichts daraufhin,
dass er und seine Bewegung ernsthaften Widerstand seitens breiterer kirchlicher Kreise,
weder im theologischen noch im kirchlich-politischen Sinne, zu fürchten hatten, noch gar
erlebten. Nicht einmal die auf ihre Weise judenfreundlich sich verstehenden Vereine für
Judenmission erteilten diesem Antisemitismus eine ebenso eindeutige wie einmütige
Abfuhr. Dass eine Kirche, in der Stoeckers Antisemitismus eine derartige Breitenwirkung
erzielen konnte, einige Jahrzehnte nach ihm in den Abgrund, an den sie mit ihm geraten war,
wie Vf. in seinem Buchtitel treffend formuliert hat, hineinstürzen konnte/musste, mag
einem am Ende der Lektüre dieser Arbeit geradezu als logische Konsequenz erscheinen.

S. Schreiner

Alexander Scheiber, ESSAYS ON JEWISH FOLKLORE AND COMPARATIVE
LITERATURE, Budapest: Akadémiai Kiadö 1985, 396 S. engl./dt./franz. Text + 56 S. hebr.
Text, gr. 8°. Ft. 456.—.

Nur hingewiesen werden kann hier auf den Sammelband, den der Autor, der im März
1985 verstorbene, weit über Ungarns Grenzen hinaus bekannte Gelehrte, der über vierzig
Jahre lang das Rabbinerseminar in Budapest geleitet hat, noch selber zusammengestellt
hat, ohne sein Erscheinen allerdings noch erleben zu dürfen, so dass ihn der Budapester
Akademie-Verlag nunmehr als opus posthumum und gleichsam als wissenschaftliches
Vermächtnis Scheibers herausgebracht hat. Mehr als 50 kürzere und längere Abhandlungen

hat der Autor aus seiner an die 1500 Positionen umfassenden Bibliographie für diesen
Sammelband ausgewählt, die bei aller Verschiedenheit der Thematik im einzelnen doch
eines miteinander verbindet: sie alle tragen zu dem vom Autor mit Meisterschaft beherrschten

Gebiet der vergleichenden Folkloreforschung bei, der sein wissenschaftliches
Hauptinteresse galt. Als Leser der Aufsätze ist man immer wieder überrascht, welche Wanderungen

einzelne literarische Motive, Bildworte oder Redewendungen durch die Literaturen

106



der Völker, von der Antike bis in die Gegenwart genommen haben, dabei Wandlungen
unterlagen, zuweilen aber auch scheinbar mechanisch, unverändert lautend, kolportiert
worden sind. Und man ist beeindruckt von der Belesenheit des Autors, die ihn in der Mi-
draschliteratur, der mittelalterlichen jüdischen und jiddischen Literatur ebenso wie in der
griechischen oder lateinischen antiken Literatur und der modernen europäischen und
amerikanischen Belletristik, natürlich in Sonderheit der zeitgenössischen ungarischen
Literatur zuhause sein lässt. Als pars pro toto seien hier nur die ursprünglich in den Acta
Antiqua IX-XXVI (1961-1978) erschienene zwölfteilige Artikelserie «Aggada und klassische
antike Literatur» (S. 229-304) sowie die ursprünglich in Fabula VIII-XXV (1966-1984)
erschienene dreizehnteilige Artikelserie «Alte Geschichten in neuem Gewände» (S. 307-396)
erwähnt, deren letzter Teil Scheibers Beitrag für die Dov-Noy-Festschrift (Jerusalem
1983, S. 103-114) gewesen ist. Im übrigen kann der Band hier nur der Lektüre empfohlen
werden. Wer immer an vergleichender Folkloreforschung interessiert ist, wird ihn nicht
übersehen dürfen, ihn vielmehr oft zur Hand nehmen und als wahre Fundgrube
motivgeschichtlicher Informationen sehr bald zu schätzen wissen.

S. Schreiner

Christian Pross und Rolf Winau (Hg.), NICHT MISSHANDELN! DAS KRANKENHAUS

MOABIT: 1920-1933. Ein Zentrum jüdischer Ärzte in Berlin 1933-1945
Verfolgung- Widerstand-Zerstörung, Berlin: Edition Hentrich Fröhlich u. Kaufmann
1984 Stätten der Geschichte Berlins, Band 5), 283 S. 4°.

Allenthalben ist man in Berlin dabei, sich auf den in zwei Jahren anstehenden 750.
Geburstag der Stadt vorzubereiten. Nicht nur die Geschichte der Stadt insgesamt, sondern
auch die Geschichte vieler ihrer Institutionen und Gebäude zieht da das Interesse auf sich
und wird aufgearbeitet. Da ist es gut, dass im Vorfeld der Jubiläumsfeiern dieses Buch hier
erschienen ist, das an die Geschichte des Krankenhauses Moabit erinnert, deren einer
Abschnitt alles andere als des Bejubeins würdig ist. Gleichwohl darf sie nicht verdrängt oder
gar vergessen werden.

Den Hauptteil des Buches «Das Krankenhaus Moabit 1920 1933 1945» (S. 109-261)
hat Chr. Pross (unter Mitarbeit von M. Kütemeyer und U. Schultz) verfasst. Darin gibt er
zunächst eine Übersicht über «Die jüdischen Ärzte am Krankenhaus Moabit» (S. 109-179)
und ihre Arbeit in den zwanziger Jahren, die dann durch «Die Machtergreifung am
Krankenhaus» (S. 180-205) ein jähes Ende fand. Der Perversion ärztlicher Tätigkeit ist das
Kapitel «NS-Medizin» (S. 206-226) gewidmet. Das letzte Kapitel dieses Hauptteils gibt
Bericht vom «Widerstand im Krankenhaus» (S. 227-261).

Dem Hauptteil vorangestellt sind Aufsätze von W. Wippermann über «Verfolgung
und Widerstand der Berliner Juden 1933-1945» (S. 15-29), von W.F. Kümmel über «Die
Ausschaltung der jüdischen Ärzte in Deutschland durch den Nationalsozialismus» (S.
30-50), von R. Winau über «Jüdische Ärzte in Berlin» (S. 51-60) sowie von G. Baader über
«Die Medizin im Nationalsozialismus, ihre Wurzeln und die erste Periode ihrer Realisierung

1933-1938» (S. 61-108).

Alle Beiträge dieses Buches lassen nicht nur persönliches Engagement ihrer Autoren
erkennen, sondern sind ebenso ausführlich wie sorgfältig durch Wort und Bild dokumentiert.

Entstanden ist ein Buch, das als Bemühen, ein Stück unseliger (Zeit-) Geschichte
aufzuarbeiten, in Konzeption und Durchführung gleichermassen vorbildlich ist.

S. Schreiner

107



Stefania Kowalska-Glikman (Hg.), DROBNOMIESZCZANSTWO XIX I XX WIEKU
(Das Kleinbürgertum des 19. und 20. Jahrhunderts), Bd. I, Warszawa: PWN 1984, 323 S.

8° 240,—zl.

Hinter diesem Titel verbirgt sich ein Zyklus von neun, nach chronologischen und
wirtschaftsgeographischen Gesichtspunkten gegeneinander abgegrenzten Aufsätzen, in
denen die Autoren nach den Worten der Hg. den derzeitigen Stand der Erforschung der
Wirtschafts- und Sozialgeschichte des polnischen Kleinbürgertums, dem bekanntlich
auch ein beträchtlicher Teil der jüdischen Bevölkerung Polens zugerechnet wird, im 19.

und beginnenden 20. Jahrhundert (bis zum Ausbruch des Zweiten Weltkrieges) dokumentieren

wollen. Von daher enthalten diese Aufsätze, die sämtlich auf umfangreichem,
sorgfältig analysiertem Quellenmaterial basieren, zugleich auch wichtige Beiträge zur
Geschichte der Wirtschaftstätigkeit der Juden im behandelten Zeitraum, die unbedingte
Beachtung verdienen. Dies gilt für die mit der Analyse der sozialökonomischen Verhältnisse
der Zwischenkriegszeit, speziell der Jahre 1929-1939, befassten Aufsätze in noch weit
stärkerem Masse als für die dem 19. Jahrhundert gewidmeten. Besonders hingewiesen sei hier
nur auf die höchst lesenswerte Arbeit von J. Tomaszewski «Der private Handel in Polen in
den Jahren 1936-1939» (S. 200-240), in der sich der Autor im Rahmen seines Themas
eingehend mit der antisemitischen Propaganda jener Jahre und ihren Verkündern auseinandersetzt,

die auch in Polen weithin von dem Vorurteil lebte, dass der jüdische Einfluss in
Wirtschaft und Gesellschaft die Ursache aller sozialen und politischen Misere sei.

Die Ergebnisse der einzelnen Untersuchungen sind am Ende des Bandes in französischen

(S. 303-312) sowie russischen Resümees (S. 313-322) festgehalten.
S. Schreiner

Eugenio Corsini, L'APOCALYPSE MAINTENANT.Paris, Seuil, 1984, 350 S.

Das Vorwort von Xavier Léon-Dufour legt die wesentlichen Elemente einer Lektüre
der Apokalypse dar, wie sie E. Corsini — Professor für altchristliche und griechische
Literatur an der Universität Turin — im Gegensatz zu den traditionellen Thesen, denen zufolge

die Apokalypse die Wiederkunft Christi am Ende der Zeiten ankündigt, in Vorschlag
bringt. X. Léon-Dufour spricht auch den Verfasser vom Verdacht des Antisemitismus
frei, der durch manche Identifizierungen wachgerufen wird (Israel das Tier der Erde;
die Synagoge die Hure; Babylon das himmlische Jerusalem).

Die vom Verfasser des Vorworts gut hervorgehobene Hypothese Corsinis ist folgende:

Johannes kündigt (durch den Menschensohn) das Ende einer Zeit an, deren Geschichte
er erzählt; die neue Zeit beginnt mit dem Osterereignis: das himmlische Jerusalem ist unsere

Zeit. Das führt dazu, «die klassischen Fragen hinsichtlich des Verfasser, der Zeit der
Abfassung, der Einheit des Buches, seines Verhältnisses zum Rest des Neuen Testaments
und ganz besonders zu den johannäischen Schriften u.s.w.» neuerdings zu überprüfen (S.
24). Wenn die Hypothese des Verfassers begründet ist, so sind die beiden ersten Fragen
ohne Bedeutung für die Lektüre der Apokalypse. Was den «Genre» des Buches anbetrifft,
so muss gesagt werden, dass, wenn Johannes sein Buch als eine Prophezeiung betrachtet
(1,3 u.s.w.) und sich selbst als einen Propheten (19, 10) so tut er es in der Perspektive dessen,

der geeignet ist, eine göttliche Offenbarung zu empfangen und weiterzugeben, und
nicht als jemand, der eine Zukunftsoffenbarung bringt. Was die apokalyptischen
Prophezeiungen des messianischen Typus angeht, als welche sie allgemein angesehen wird, so

108



fragt der Verfasser, warum sie Johannes dann einem zweiten Kommen Christi zuschreibt,
wo Jesus doch schon gekommen ist und die Prophezeiungen hinsichtlich des Kommens des
Messias erfüllt hat.

Bevor er zu einer gestrafften Analyse der Apokalypse zur Rechtfertigung seiner Art,
sie zu lesen, übergeht, gibt der Verfasser seine Hypothese über die wahre Struktur des
Dokuments bekannt, d.h. über die Entwicklung der jeweils in Siebenzahl angeführten Dinge:
Briefe(1,9-3,22), Siegel (4,1 - 8,1), Posaunen (8,2-11,19) und Schalen (12,1 -22,5); diese
vier Septenarien werden durch einen Prolog eingeleitet (1,1-8) und schliessen mit einem
Epilog (22,6 - 21). Von dieser Einteilung ausgehend rechtfertigt der Verfasser seine
Meinung: die Apokalypse ist eine Lektüre des Alten Testaments im Lichte des Osterereignis-
ses; die Erlöserfunktion Christi ist beendet; die Zukunft des Menschen liegt in seinen eigenen

Händen; an ihm ist es jetzt, die «Offenbarung» Jesu Christi zu leben.

Die Analyse Eugenio Corsinis stützt sich somit auf eine gradlinige Analyse des Textes
im Lichte des messianischen Schicksals Jesu als Zeitgenossen des Anfangs und des Endes
der Welt, der die Geschichte des Alten Testaments abschliesst und die Geschichte des neuen

Menschen beginnt.

Hervorzuheben ist die ausgezeichnete französische Übersetzung von Frau Renzo Ar-
righi.

M. Petit, Ubersetzung: K. Hruby

Eugeniusz Fafara, GEHENNA LUDNÖSCIZIDOWSKIEJ (Es was die Hölle für die
jüdische Bevölkerung). Mit einem Geleitwort von Maria Kuncewiczowa, Warszawa: Ludo-
wa Spöfdzielnia Wydawnicza 1983, 671 S., 8° 250, — zl.

Mit seinem Buch möchte Vf., sofern das überhaupt möglich ist, von der Leidensgeschichte

der Juden im Bezirk Kielce, vor allem in den Städtchen und Dörfern der
Heiligkreuzberge, während der Jahre der Okkupation 1939-45 umfassenden Bericht geben. Zu
diesem Zweck hat er viele Jahre lang mündliche und schriftliche Zeugenaussagen gesammelt

(die Namen und Wohnorte der Zeugen sind auf den Seiten 631-636 nachzulesen) und
Akten in verschiedenen Archiven (die jeweiligen Fundorte hat Vf. in den Anmerkungen
genau angegeben) studiert und exzerpiert. Aus dem auf diese Weise zusammengetragenen
Dokumentenmaterial hat Vf. sein hier anzuzeigendes umfangreiches Buch zusammengestellt.

Im Teil I, der unter die — auch im Original — deutschprachige Überschrift «Das
ist keine Übersiedlung, das ist eine Ausrottung» (S. 11-318) gestellt ist, unternimmt es Vf.,
anhand der Zeugenaussagen und Archivmaterialien den Gang der Ereignisse vom Beginn
der Verfolgungen der Juden, wie sie schon gleich nach dem Überfall Hitlerdeutschlands
auf Polen im Herbst 1939 einsetzten, über ihre zwangsweise Ghettoisierung bis hin zu ihrer
Deportation und Ermordung unzähliger von ihnen in den Vernichtungslagern
nachzuzeichnen. Teil II «Unter Einsatz des eigenen Lebens bewahrten sie uns vorm Tod» (S.
319-546) berichtet von mancherlei Hilfeleistungen zugunsten der Verfolgten und geglückten

Rettungsaktionen, während Teil III «Damit es niemals wieder zu solchen grausamen
Verbrechen kommt...» (S. 547-628) eine «Bilanz des Schreckens» versucht. Ein auch
Decknamen und Pseudonyme umfassendes Personen-(S. 637-660) und ein Ortsnamenregister

(S. 661-670) schliessen das Buch ab. Vorgelegt hat Vf. damit eine Dokumentation,
die ebenso Beachtung verdient, da sie einem bisher nur ungenügend aufgearbeiteten Kapitel

aus der Geschichte des Holocaust gewidmet ist, wie sie dem Leser nahegeht, da es

immer wieder Einzelschicksale sind, die im Mittelpunkt des Berichtes stehen und dem
Geschehenen gleichsam Namen und Gesicht geben. „ „S. Schreiner

109



Martin Gilbert, AUSCHWITZ UND DIE ALLIIERTEN, Verlag C.H. Beck, München
1982, 482 S. 58.00 DM.

Das grauenfafte Geschehen der systematischen und kaltblütigen Judenvernichtung in
den im Osten Europas gelegenen Lagern wird hier unter dem Aspekt beschrieben, ob und
in welchem Umfang die Alliierten diesem scheusslichen Geschehen Einhalt gebieten wollten

oder konnten.

Die Ausrottung der Juden ging in diesen Lagern unter strenger Geheimhaltung vor
sich (29). Schon im Jahre 1942 war bekannt, dass die Zahl der ermordeten Juden in die
Millionen ging (34), und Nahum Goldmann schätzte zur gleichen Zeit die Situation
realistisch ein, als er den Umfang der umgebrachten Juden nach dem Kriege auf 6 Millionen
bezifferte (44); diese Zahl wurde im Blick auf die schon vollbrachten Ermordungen zum
ersten Mal am 11.6.1944 genannt. (267). In den Kreisen der Alliierten wollte man solchen
jedes Fassungsvermögen übersteigenden Greueltaten zunächst keinen Glauben schenken,
obwohl schon früh (November 1942) an der Wahrheit der Berichte kein Zweifel bestehen
konnte (101). In England redete man von einem Mangel an eindeutigen Beweisen, und
meinte in einem bestimmten Fall, «beunruhigend sei die offenkundige Bereitschaft, mit
der der neue Kolonialminister die Rührgeschichten der Jewish Agency für bare Münze
nimmt» (114). Oder was soll man dazu sagen, wenn Nachrichten aus dieser Hölle damit
abgetan werden, «die Juden hätten zu dick aufgetragen» (115). Rudolf Vrbäs
Augenzeugenbericht, der aus Auschwitz hatte fliehen können, wurde als «gewohnte jüdische
Übertreibung» (341) abgewertet. Es kann keinem Zweifel unterliegen, dass dabei auch
Eingenommenheit gegen die Juden im Spiel war (157).

Von jüdischer Seite wurde immer wieder versucht, die verriegelte Türe nach Palästina
durch Aufhebung der Einwanderungsbeschränkungen aufzustossen. Aussenminister
Eden blieb unbeugsam, wie sein Privatsekretär am 25.4.1943 notierte: «Eden ist in der
Palästinafrage nicht umzustimmen. Er liebt die Araber und hasst die Juden» (155). Von
daher rührte wohl auch der Widerstand des Aussenamts, das Deutschland verdächtigte,
«den Nahen Osten mit Juden zu überfluten, um uns in Verlegenheit zu bringen». (264; vgl.
270; 340). Man hatte ganz auf die arabische Karte gesetzt, und war der Meinung, die Araber

würden sich gegen einen jüdischen Staat erheben (258). Welche feindselige Stimmung
innerhalb des Aussenamts gegen die Juden herrschte, zeigte sich in der bösen Bemerkung
eines Beamten (7.9.1944): «Meiner Meinung nach wird hier im Amt unverhältnismässig
viel Zeit für die Beschäftigung mit diesen jammernden Juden vergeudet» (367). Da half
es nicht weiter, als Churchill richtig bemerkte:

«Die Araber haben in diesem Krieg nichts für uns getan» (203), oder dass er sich
ausdrücklich von dem fatalen Weissbuch als «Betrug und Schwindel» (209) distanzierte.
Auch zwei eindringliche Appelle zweier Frauen stiessen auf taube Ohren. Blanche Dugda-
le beschwor am 11 .XII. 1942 im «Spectator» ihre Leser: «Wer denen, die von Mördern
gehetzt werden, seine Türe nicht öffnet, macht sich mitschuldig an den Verbrechen» (118),
und in einer Parlamentsdebatte in London sprach Eleanor Rathbone die nachdenklichen
Worte: «Wir sind verantwortlich, wenn nur ein einziger Mensch..., den wir hätten retten
können und müssen, zugrundegeht» (163).

Hat aber die Kirche nicht zum Alarm geblasen? Hier war offenbar Zurückhaltung die
erste Christenpflicht, vor allem, was den Vatikan anlangte. Man war überzeugt, dass «ein
Wort aus dem Munde des Papstes für die Slowakei genügt hätte» (37), um dort den
Deportationen der Juden ein Ende zu bereiten. Pius XII war über das grausige Geschehen informiert

(80), der Vatikan legte aber keine konkreten Vorschläge vor (81). Auch kam der
britische Botschafter beim Vatikan nicht mit seiner Bitte durch, dass der Papst sich doch
öffentlich gegen dieses Morden erklären solle (121). Man bedauerte zwar dieses Geschehen
zutiefst, erklärte aber dem ebenfalls vorstellig gewordenen Abgesandten des amerikani-

110



sehen Präsidenten Roosevelt, «man sei nicht in der Lage, alliierte Berichte über die Zahl
der ausgerotteten Juden usw. zu verifizieren». Der Erzbischof von Canterbury unterbreitete

einen konketen Plan zur Rettung (148), und der Bischof von Chichester fragte am 18.

Mai 1943 in der «Times» zu Recht: «Können wir uns schuldlos wähnen, wenn wir, in deren
Macht es steht, etwas zur Rettung der Opfer zu unternehmen, es verabsäumen, das
Notwendige zu tun und es schnell zu tun»? (161) Leider blieb auch dieses mutige und klare
Wort ohne Konsequenzen.

Ein besonders dichter Schleier der Unkenntnis lag lange Zeit über dem Geschehen in
dem Hauptvernichtungslager Auschwitz, das später zum Symbol dieser Massenvernichtung

geworden ist. Bei allen Hinweisen auf Vernichtungslager 61 ; 80; 93; 98; 106; 122; 143;
152; 153; 183; 203) wird Auschwitz nie genannt. Erst am 25. Juni 1944(272) wird bekannt,
das «der seither unbekannte Ort im Osten» — Auschwitz ist (275). Die mögliche Bombardierung

dieses Vernichtungslagers (244; 300; 319; 327; 328; 356; 360) wird gefordert (288;
289; 291 ; 296), und auch die der nach Auschwitz führenden Bahn, um die Transporte aus
Ungarn nach Auschwitz zu blockieren (251 ; 255 ; 259; 320). Sie unterbleibt, «weil nach
General Dill die Engländer sich ihre Bomber für militärische Ziele aufsparen mussten» (377).
So wird diese letzte Chance zur Rettung von noch lebenden Juden vertan. Erst in dem
Augenblick (8.XI. 1944) tritt man einer Bombardierung näher (384), als dieses Vernichtungslager

schon fast seinen grausigen «Betrieb» eingestellt hatte. Am 25.XI. 1944 beginnt man
damit, auf Befehl Himmlers die Gaskammern und die Krematorien abzubrechen (388),
und am 27. Januar 1945 rückt dort die Rote Armee ein (394). Eines wird aus dem erschütternden

Ablauf, den deutlichen Erklärungen, den dringenden Appellen, den in Gang
gesetzten Abschwächungen und der im ganzen schrecklichen Tatenlosigkeit der Alliierten
deutlich — eine lautlose Kapitulation vor dem Schrecklichen. Der kanadische Abgeordnete

hat dies im Parlament hervorgehoben: «Wir können nur Retter oder Komplizen sein»
(348).

Vfr gibt über dieses Ineinandergehen von Schuld und Schande, von Beherztheit und
Versagen, von mutigem Rettungswillen und feigem Schielen nach den Machtverhältnissen
ein eindringliches Résumé: «Vor allem jedoch ist die Geschichte, die in diesem Buche
erzählt wird, eine Geschichte vieler Versäumnisse und zweier Erfolge. Die Versäumnisse
lagen auf der Seite der Alliierten, und zwar gleichermassen aller Alliierten: Mangel an
Vorstellungsvermögen, Mangel an Reaktion, Mangel an nachrichtendienstlicher Aufklärung,
an Fähigkeit, das bereits Bekannte zu einem Gesamtbild zusammenzufügen und Schlüsse
daraus zu ziehen, Mangel an Koordination, an Initiative, und zuweilen auch an Solidarität
mit den Verfolgten und Ermordeten. Die Erfolge lagen anderswo, bei den Nazis: Sie
erreichten ihre Ziele, einmal durch die Massenvernichtungen an sich, des weitern durch eine
Anzahl gespenstischer Täuschungsmanöver, die dafür sorgten, dass der Massenmord
über mehr als drei Jahre hinweg in gigantischem Masstab und fast ohne Unterbrechung
fortgeführt werden konnte» (400). Man kann für diese anschauliche, ins Einzelne gehende
und gut dokumentierte Darstellung nicht dankbar genug sein. Wer sich irgendwie mit der
grausigen Judenvernichtung, mit der Schoa, befassen will und muss — in der Fortbildung
und im Unterricht im weistesten Sinn — kann an diesem bewegenden und gediegenen Buch
nicht vorbeigehen.

R. Pfisterer

111



Franz Rosenzweig, DAS BUCHLEIN VOM GESUNDEN UND KRANKEN
MENSCHENVERSTAND, hrsg. u. eingel. von Nahum Norbert Glatzer, Königstein/Ts. :

Jüdischer Verlag, Athenäum 1984, 128 S. 8°. DM 28,-.

Nach dem Sammelband «Die Schrift» (vgl. Judaica 41 (1985), S. 184f) hat der Jüdische

Verlag mit dem hier anzuzeigenden «Büchlein vom gesunden und kranken Menschenverstand»

ein weiteres wichtiges Werk aus Rosenzweigs Feder neu zugänglich gemacht,
für das ihm viele dankbar sein werden. Hervorgegangen aus Vorlesungen und Seminaren,
die Rosenzweig von Januar bis März 1921 am Freien Jüdischen Lehrhaus in Frankfurt/M.
gehalten hatte, um in kritischer Auseinandersetzung mit der Philosophie des deutschen
Idealismus von Kant bis Hege! sein «Neues Denken» darzulegen, hatte Rosenzweig sein
«Büchlein» im Juli 1921 niedergeschrieben, ohne sich hernach jedoch entschliessen zu
können, es zum Druck zu geben, so dass es erst lange nach seinem Tode von N.N.Glatzer
1953 zunächst in einer englischen Übersetzung und 1964 schliesslich in seiner Originalfassung

herausgegeben worden ist. (Die vorliegende Neuausgabe ist ein Neudruck der Ausgabe

von 1964.)

Wichtig ist dieses «Büchlein» in zweierlei Hinsicht: Wichtig ist es zunächst einmal
seinem Inhalte nach. Rosenzweig konzipierte es als Darlegung seiner «Anschauungen in
gemeinverständlicher Form» und damit als Einführung in seinen einige Jahre zuvor erschienenen

«Stern der Erlösung». Als solches ist es zugleich fassliche Darstellung seines Neuen
Denkens, welches der «gesunde, d.h. unbefangene, keine vorgefassten Begriffe benützende

und sich auf keine vorbestimmten Ziele zubewegende Menschenverstand» zuwege
bringt, indem er die «Dreiheit der Elemente der Wirklichkeit», die Dreiheit von Gott, Welt
und Mensch, zum Ausgangspunkt aller seiner Bemühungen nimmt, und zwar in einer Weise,

von der M. Buber sagte, er rede «nicht über Anschauungen über Gott, Mensch und
Welt, sondern über Gott, Mensch und Welt, ja man möchte auch noch dieses 'über'
loswerden und sagen, er rede zwischen ihnen — wie ein Dolmetsch redet».

Mindestens ebenso wichtig ist Rosenzweigs «Büchlein» aber auch noch in einem
weiteren Sinne, auf den N.N. Glatzer in seiner vorzüglichen Einleitung zur Ausgabe (S.9-23)
nachdrücklich hingewiesen hat; ja Glatzer vesteht die Veröffentlichung dieses «Büchleins»

geradezu «in einem sehr bestimmten Sinne, als ein Teil von Franz Rosenzweigs
Biographie». Ist es doch die letzte Abhandlung, die Rosenzweig als gesunder Mensch
geschrieben hat. Und Glatzer fragt, ist es «Zufall oder Vorahnung», wenn Rosenzweig darin
den Repräsentanten des kranken Menschenverstandes, den «Anhänger der alten, spekulativen,

begriffsgebundenen philosophischen Systeme» als einen «der Lähmung verfallenen
Patienten», dem durch das Neue Denken Heilung zuteil wird, behandelt — wenige Monate

bevor der Autor dieser Gedanken erste Symptome einer Lähmung des Bewegungs- und
Sprachvermögens an sich selber wahrnimmt?! Nur zustimmen kann man da Glatzer,
wenn er dieses «Büchlein» als «die Aussage eines Menschen am Scheideweg» bestimmt,
das als eine solche gewürdigt werden will.

S. Schreiner

112


	Rezensionen

