
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

Zum Besuch des Papstes in der römischen Hautpsynagoge

Der Besuch von Papst Johannes-Paul II. in der römischen Hauptsynagoge am Sonntag,

den 13. April d.J., wurde so ausführlich in der Presse und in den anderen
Informationsmedien besprochen, dass es fast überflüssig erscheint, nochmals darauf zurückzukommen.

Über den spektakulären Charakter der Geste hinaus soll festgehalten werden, dass sie
zweifelsohne einem ehrlichen Wunsch des Papstes entspricht, sich hinsichtlich der
Beziehungen zwischen der römisch-katholischen Kirche und dem Judentum nicht mit dem zu
begnügen, was diesbezüglich bereits erreicht wurde, sondern auf dem eingeschlagenen
Weg weiterzugehen. Und das ist dabei wohl der wichtigste Aspekt.

Man hat dem Papst von jüdischer Seite zum Vorwurf gemacht, dass er in seiner
Ansprache in der Synagoge weder den Staat Israel erwähnte, auf dessen Bedeutung für das
zeitgenössische Gesamtjudentum sowohl der Präsident der jüdischen Gemeinde Roms,
Giacomo Saban, als auch Oberrabbiner Dr. Elio Toaff in ihren Begrüssungsadressen mit
Nachdruck hinwiesen, noch auf die Gründung eines Karmeliterinnenklosters in
Auschwitz, die augenblicklich auf eine weltweite Ablehung in jüdischen Kreisen stösst, zu
sprechen kam.

Nun muss man allerdings bedenken, dass sich dieser Papstbesuch bewusst auf einer
Ebene bewegte, die über die für die jüdische Welt im Augenblick direkt aktuellen Fragen
hinausgeht. Johannes-Paul II. hat im ersten Teil seiner Ansprache unterstrichen, dass dieses

Ereignis nach dem Pontifikat Johannes XXIII. und dem 2. Vatikanischen Konzil ge-
wissermassen einen Schlusstrich setzt unter ein jahrhundertealtes Missverhältnis zwischen
der römischen Kirche und dem Judentum und dass diese Kirche in der Person ihres
Oberhauptes jede Form von antijüdischer Haltung, die irgendwann in der Geschichte oder in
der Gegenwart von welcher Seite auch immer an den Tag gelegt wurde und wird, bedauert.
Der Papst hat mit Nachdruck die Worte wiederholt: «Wer auch die Urheber seien», was
ganz eindeutig die Verantwortung der römischen Kirche auf diesem Gebiet anerkennt.
Johannes-Paul II. hat sich in dieser Hinsicht bewusst an den Wortlaut des kurzen Paragraphen

De religione judaica der Konzilsdeklaration Nostra Aeta te gehalten, in dem das sehr
abgeschwächte «Bedauern» als Kompromisslösung eine ursprünglich im Texte vorgesehene

scharfe Verurteilung ersetzte, mit der die Kreise um Kardinal Augustin Bea damals
nicht durchgedrungen sind. Vielleicht wäre der Besuch in der römischen Synagoge der
geeignete Augenblick gewesen, auch diesbezüglich endlich über die Konzilserklärung
hinauszugehen, die heute bereits mehr als zwanzig Jahre zurückliegt, Jahre in denen sich
manche Fronten aufgelockert haben. Es ist diese Konzilserklärung, die vom Papst immer
wieder in seinen diversen Stellungnahmen zu den jüdisch-christlichen Beziehungen als

Ausgangspunkt gewählt wird — er hat es auch im weiteren Verlauf seiner Ansprache in der
Synagoge von Rom so gehalten —, was irgendwie im Gegensatz zu seinem ausdrücklich
formulierten Wunsch, auf diesem Weg weiterzugehen, den Eindruck hervorruft, es sei
damit eigentlich sowieso bereits alles Wesentliche gesagt worden. In Wirklichkeit ist aber die-

99



se Erklärung doch nur ein Ausgangspunkt und ein erster, ziemlich zaghafter Schritt, was
angesichts der strukturierten Widerstände, auf die sie während des Konzils selbst gestos-
sen ist, wahrscheinlich auch nicht anders sein konnte.

So hat denn der Papst auch in seiner Ansprache die ihm zufolge wesentlichen Aspekte
von Nostra Aetate in den Vordergrund gestellt. Angesichts der Tatsache, dass ein neunzehn

Jahrhunderte altes Missverhältnis nicht von heute auf morgen einer völlig neuen
Situation Platz machen kann und dass die Erscheinung, die der französische Historiker Jules

Isaac als «Enseignement du mépris» gekennzeichnet hat, das heisst die ebenfalls
jahrhundertelang in der kirchlichen Unterweisung geübte bewusste Verächtlichmachung der
Juden und des Judentums im Unterbewusstsein der Gläubigen tiefe Spuren hinterlassen
hat, wird es wohl noch auf lange Zeit hinaus notwendig sein, solche Dinge von berufener
Seite her immer wieder zu wiederholen. Der Papst hat ja selbst darauf hingewiesen, dass

trotz der schon geleisteten Arbeit die Änderung des Verhältnisses zwischen der katholischen

Kirche und dem Judentum noch nicht über das Anfangsstadium hinausgekommen
ist. In diesem Zusammenhang hat er auch die vom Vatikan 1974 und 1985 erlassenen
ergänzenden Dokumente erwähnt, deren theologischer Wert von vielen Kreisen innerhalb
der katholischen Kirche in Frage gestellt und herabgesetzt wird.

Es wäre auch von der katholischen Kirche her gesehen ein Fehler, auf dem Gebiet der
jüdisch-christlichen Beziehungen alles oder doch zu viel von der Person des Papstes zu
erwarten. Auch er kann zu ihrer fortschreitenden Verbesserung nur insoweit beitragen, als
ihm das sein persönliches Charisma und sein eigenes Verständnis des Problems erlaubt.
Doch ist sein unzweifelhaft guter Wille auf diesem Gebiet, den er — trotz mancher theologischer

Entgleisungen in seinen Predigten, in denen eben der ganze negative, antijüdische
Charakter der theologischen Ausbildung zutage tritt — stets vom neuen unter Beweis
stellt, ein nicht zu unterschätzendes positives Element. Man kann nur hoffen, dass diese

Einstellung dazu beiträgt, über die Gesten guten Willens hinaus auch die Inangriffnahme
einer theologischen Vertiefung zu fördern, ohne die der beste Wille langsam aber sicher in
einem Leerlauf enden müsste. Und damit — man kann es wohl ohne Übertreibung sagen
— ist der wahre Anfang noch nicht gemacht worden, wie es der unzweifelhafte theologische

Rückschritt des römischen Dokuments von 1985 deutlich unter Beweis stellt.
Kurt Hruby

100


	Umschau

