Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 42 (1986)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

Zum Besuch des Papstes in der romischen Hautpsynagoge

Der Besuch von Papst Johannes-Paul II. in der romischen Hauptsynagoge am Sonn-
tag, den 13. April d.J., wurde so ausfiihrlich in der Presse und in den anderen Informa-
tionsmedien besprochen, dass es fast iiberfliissig erscheint, nochmals darauf zuriickzu-
kommen. '

Uber den spektakuldren Charakter der Geste hinaus soll festgehalten werden, dass sie
zweifelsohne einem ehrlichen Wunsch des Papstes entspricht, sich hinsichtlich der Bezie-
hungen zwischen der rémisch-katholischen Kirche und dem Judentum nicht mit dem zu
begniigen, was diesbeziiglich bereits erreicht wurde, sondern auf dem eingeschlagenen
Weg weiterzugehen. Und das ist dabei wohl der wichtigste Aspekt.

Man hat dem Papst von jiidischer Seite zum Vorwurf gemacht, dass er in seiner An-
sprache in der Synagoge weder den Staat Israel erwidhnte, auf dessen Bedeutung fiir das
zeitgenossische Gesamtjudentum sowohl der Prisident der jiidischen Gemeinde Roms,
Giacomo Saban, als auch Oberrabbiner Dr. Elio Toaff in ihren Begriissungsadressen mit
Nachdruck hinwiesen, noch auf die Griindung eines Karmeliterinnenklosters in Au-
schwitz, die augenblicklich auf eine weltweite Ablehung in jiidischen Kreisen stdsst, zu
sprechen kam.

Nun muss man allerdings bedenken, dass sich dieser Papstbesuch bewusst auf einer
Ebene bewegte, die tiber die fiir die jiidische Welt im Augenblick direkt aktuellen Fragen
hinausgeht. Johannes-Paul II. hat im ersten Teil seiner Anspraclle unterstrichen, dass die-
ses Ereignis nach dem Pontifikat Johannes XXIII. und dem 2. Vatikanischen Konzil ge-
wissermassen einen Schlusstrich setzt unter ein jahrhundertealtes Missverhéltnis zwischen
der romischen Kirche und dem Judentum und dass diese Kirche in der Person ihres Ober-
hauptes jede Form von antijiidischer Haltung, die irgendwann in der Geschichte oder in
der Gegenwart von welcher Seite auch immer an den Tag gelegt wurde und wird, bedauert.
Der Papst hat mit Nachdruck die Worte wiederholt: « Wer auch die Urheber seien», was
ganz eindeutig die Verantwortung der rémischen Kirche auf diesem Gebiet anerkennt.
Johannes-Paul II. hat sich in dieser Hinsicht bewusst an den Wortlaut des kurzen Paragra-
phen De religione judaica der Konzilsdeklaration Nostra Aetate gehalten, in dem das sehr
abgeschwichte «Bedauern» als Kompromisslosung eine urspriinglich im Texte vorgesehe-
ne scharfe Verurteilung ersetzte, mit der die Kreise um Kardinal Augustin Bea damals
nicht durchgedrungen sind. Vielleicht wire der Besuch in der romischen Synagoge der ge-
eignete Augenblick gewesen, auch diesbeziiglich endlich tiber die Konzilserklarung hin-
auszugehen, die heute bereits mehr als zwanzig Jahre zuriickliegt, Jahre in denen sich
manche Fronten aufgelockert haben. Es ist diese Konzilserkldrung, die vom Papst immer
wieder in seinen diversen Stellungnahmen zu den jiidisch-christlichen Beziehungen als
Ausgangspunkt gewéhlt wird — er hat es auch im weiteren Verlauf seiner Ansprache in der
Synagoge von Rom so gehalten —, was irgendwie im Gegensatz zu seinem ausdriicklich
formulierten Wunsch, auf diesem Weg weiterzugehen, den Eindruck hervorruft, es sei da-
mit eigentlich sowieso bereits alles Wesentliche gesagt worden. In Wirklichkeit ist aber die-

99



se Erkldrung doch nur ein Ausgangspunkt und ein erster, ziemlich zaghafter Schritt, was
angesichts der strukturierten Widerstidnde, auf die sie wahrend des Konzils selbst gestos-
sen ist, wahrscheinlich auch nicht anders sein konnte.

So hat denn der Papst auch in seiner Ansprache die ihm zufolge wesentlichen Aspekte
von Nostra Aetate in den Vordergrund gestellt. Angesichts der Tatsache, dass ein neun-
zehn Jahrhunderte altes Missverhéltnis nicht von heute auf morgen einer vollig neuen Si-
tuation Platz machen kann und dass die Erscheinung, die der franzésische Historiker Ju-
les Isaac als «Enseignement du mépris» gekennzeichnet hat, das heisst die ebenfalls jahr-
hundertelang in der kirchlichen Unterweisung geilibte bewusste Verdchtlichmachung der
Juden und des Judentums im Unterbewusstsein der Glaubigen tiefe Spuren hinterlassen
hat, wird es wohl noch auf lange Zeit hinaus notwendig sein, solche Dinge von berufener
Seite her immer wieder zu wiederholen. Der Papst hat ja selbst darauf hingewiesen, dass
trotz der schon geleisteten Arbeit die Anderung des Verhiltnisses zwischen der katholi-
schen Kirche und dem Judentum noch nicht iiber das Anfangsstadium hinausgekommen
ist. In diesem Zusammenhang hat er auch die vom Vatikan 1974 und 1985 erlassenen er-
gdnzenden Dokumente erwdhnt, deren theologischer Wert von vielen Kreisen innerhalb
der katholischen Kirche in Frage gestellt und herabgesetzt wird.

Es wire auch von der katholischen Kirche her gesehen ein Fehler, auf dem Gebiet der
jidisch-christlichen Beziehungen alles oder doch zu viel von der Person des Papstes zu er-
warten. Auch er kann zu ihrer fortschreitenden Verbesserung nur insoweit beitragen, als
ihm das sein personliches Charisma und sein eigenes Verstdndnis des Problems erlaubt.
Doch ist sein unzweifelhaft guter Wille auf diesem Gebiet, den er — trotz mancher theolo-
gischer Entgleisungen in seinen Predigten, in denen eben der ganze negative, antijiidische
Charakter der theologischen Ausbildung zutage tritt — stets vom neuen unter Beweis
stellt, ein nicht zu unterschdtzendes positives Element. Man kann nur hoffen, dass diese
Einstellung dazu beitrégt, iiber die Gesten guten Willens hinaus auch die Inangriffnahme
einer theologischen Vertiefung zu fordern, ohne die der beste Wille langsam aber sicher in
einem Leerlauf enden miisste. Und damit — man kann es wohl ohne Ubertreibung sagen
— ist der wahre Anfang noch nicht gemacht worden, wie es der unzweifelhafte theologi-
sche Riickschritt des rémischen Dokuments von 1985 deutlich unter Beweis stellt.

Kurt Hruby

100



	Umschau

