
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Darstellung durch Verneinung : zur Aktualität einer jüdischen Tradition

Autor: Werner, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Darstellung durch Verneinung.
Zur Aktualität einer jüdischen Tradition

von Johannes Werner

Omnis determinatio est negatio.
Baruch Spinoza

Der Maler MaxLiebermann, der auch ein grosser Zeichner war, soll
einmal gesagt haben: «Zeichnen ist Weglassen.1» Das heisst, recht verstanden,
dass der Gegenstand des Bildes nicht eigentlich dargestellt, sondern sozusagen

herausgelöst wird, insofern er (nach methodischem, systematischem
Verzicht auf das ihm Unwesentliche) als das Wesentliche letztlich einfach
übrig- oder stehenbleibt.

Der Kabbala-Forscher Gershom Scholem, der auch ein grosser Sammler
kabbalistischer Bücher war, liess einmal, quasi als Zwischenbilanz, etwas
drucken, was er als «negativen Katalog, nämlich derer, die ich nicht
besitze2», bezeichnete. Daraus ergaben sich die, die er wirklich besass und die
der eigentliche, geheime Gegenstand des Kataloges waren, dann schliesslich
von selbst.

Die doppelte Verwandtschaft, die zwischen diesen beiden — sonst so
verschiedenen — Anekdoten besteht, beruht weniger darauf, dass der Maler
und der Forscher, von denen sie handeln, beide dem Judentum entstammen,
und zufällig auch dem grossbürgerlichen von Berlin. Vielmehr geht es beide
Male um dieselbe, indirekte Technik der Darstellung, bei der man das eigentlich

Gemeinte nicht benennt; doch indem man dafür das nicht Gemeinte
benennt, bezeichnet man jenes dadurch doch: es wird gleichsam umschrieben,
umzingelt, umschlossen und umstellt; eingekreist, ausgespart und
ausgeschält; es bleibt, ähnlich wie bei einer mathematisch exakten Subtraktion, als

deutlich definierter, allseitig begrenzter Rest. Hier wird nun zu zeigen sein,
dass diese doppelte Verwandtschaft, die durch Herkunft und durch
Darstellungsform, auf eine einzige zurückgeht, in ihr zusammenfällt: insofern nämlich

die negative Methode im Glauben der Juden entstanden und in ihrem
Denken lebendig geblieben ist, bis in das der Gegenwart hinein. Von anderen
als jüdischen Denkern braucht hier, unter solchem Aspekt, gar nicht gesprochen

zu werden, und diese Ausschliesslichkeit ist, da sie sich von selbst ergibt,
auch schon ein Beweis3.

Dr. Johannes Werner, Steinstrasse21, D-7551 Elchesheim.

91



Jedenfalls bildet, bei aller sonstigen Verschiedenheit, eben jene
Verwandtschaft die Brücke zu dem Kritiker Karl Kraus, dem man — wie fast
allen, von denen hier zu reden ist — oft genug den Vorwurf machte, seine Kritik

sei nur negativ und lasse das Positive völlig vermissen: «Es ist halt ein
Unglück, dass mir zu jedem Lumpen etwas einfällt. Aber ich glaube, dass es sich
immer auf einen abwesenden König bezieht4». (Auf diesen König, der bzw.
dessen Abwesenheit ja erst in der kritischen Vernichtung seiner Widersacher
sichtbar wird, fällt ein durchaus messianisches Licht; auch davon wird noch
mehr zu sagen sein).

Kraus stiess viele ab, aber viele zog er auch an, darunter den Philosophen

Ludwig Wittgenstein, der hier als nächster zu zitieren ist, und zwar mit
seinem Eingeständnis, dass sein epochemachender 'Tractatus logico-
philosophicus' eigentlich aus zwei Teilen bestehe: «aus dem der hier
vorliegt, und aus alledem, was ich nicht geschrieben habe. Und gerade dieser
zweite Teil ist der Wichtige. Es wird nämlich das Ethische durch mein Buch
gleichsam von Innen her begrenzt; und ich bin überzeugt, dass es, streng, nur
so zu begrenzen ist. Kurz, ich glaube: Alles das, was viele heute schwefeln,
habe ich in meinem Buch festgelegt, indem ich darüber schweige5». An anderer

Stelle schrieb er: «Das Unaussprechbare (das, was mir geheimnisvoll
erscheint und ich nicht auszusprechen vermag), gibt vielleicht den Hintergrund,

auf dem das, was ich aussprechen konnte, Bedeutung bekommt6».
Und: «Wenn man sich nicht bemüht, das Unaussprechliche auszusprechen,
so geht nichts verloren. Sondern das Unaussprechliche ist, — unaussprechlich

— in dem Ausgesprochenen enthalten!7».

Ein vergleichsweise kurzer, hier freilich nicht zu beschreibender Weg
führt vom 'Tractatus logico-philosophicus' zur 'Logik der Forschung',
deren Verfasser KarlR. Popper schon dadurch in die hier gemeinte Reihe rückt,
dass er, wie Wittgenstein dem jüdischen Grossbürgertum von Wien entstammend,

derselben Ermittlungs- und Darstellungsform verpflichtet war. Er
postulierte nämlich, in seinem gleichfalls epochalen Werk, die Falsifikation
(statt Verifikation) von wissenschaftlichen Sätzen, bei der das Wahre nicht
aus sich selbst heraus erwiesen, sondern durch Beweis des jeweils Falschen
immer enger eingegrenzt, somit immer genauer definiert wird; immer weiter
wird das Falsche vom weniger Falschen abgetrennt, bis dieses endlich mit
dem Wahren zur Deckung kommt. Es war ein ungewöhnliches, ja scheinbar
widersinniges, weil vom Gegenteil ausgehendes Verfahren, wie Popper selber

wusste: «Zunächst wird es vielleicht befremden, dass wir von der empirischen

Wissenschaft, die uns doch etwas Positives mitteilen soll, etwas Negatives,

ihre Widerlegbarkeit postulieren8». Das Beispiel, das er (in Klammern)
wenig später beifügte, kennzeichnete seine Methode mehr als dass es sie

rechtfertigte: «Nicht umsonst heissen die Naturgesetze 'Gesetze': Sie sagen
um so mehr, je mehr sie verbieten9».

92



Kaum gab es eine schärfere Gegnerschaft als die zwischen Karl R. Popper

auf der einen, Theodor W. Adorno und seinem Kreis auf der anderen Seite;

jenes Verwandtschaftsverhältnis, das auch sie verband, blieb davon
dennoch unberührt. Der Begriff der Negation — um eines je Positiven willen —
steht im Zentrum all dessen, was Adorno schrieb. So heisst es, und dies sind
nur einige und fast beliebige Belege, in der 'Negativen Dialektik': «Freiheit
ist einzig in bestimmter Negation zu fassen, gemäss der konkreten Gestalt
von Unfreiheit. Positiv wird sie zum Als ob10». Oder in der 'Ästhetischen
Theorie': «Das Nichtseiende in den Kunstwerken ist eine Konstellation von
Seiendem. Versprechen sind die Kunstwerke durch ihre Negativität
hindurch, bis zur totalen Negation»11 — womit dann auch die stereotype Frage,
wo denn das Positive bleibe, schon vorgreifend beantwortet wäre. Und im
letzten Fragment der 'Minima Moralia' heisst es, dass «die vollendete
Negativität, einmal ganz ins Auge gefasst, zur Spiegelschrift ihres Gegenteils
zusammenschiesst12». (Das Fragment handelt von der, neben der negativen,
zweiten grossen jüdischen Tradition: der messianischen, deren Einfluss bei
Marx nicht beginnt und bei Bloch nicht endet. Die Ähnlichkeit dieser beiden
Traditionen ist nicht zu verkennen; beide Male muss das je Entgegengesetzte
erfüllt sein, damit das Eigentliche sich einstelle. Im Städtel, aus dem Manès
Sperber stammte, und nicht nur dort, «fanden sich immer welche, die während

der endlosen Gespräche zwischen dem Nachmittags- und dem Abendgebet

bewiesen, dass eben das Übermass von Leid und Not der Beweis dafür
wäre, dass der Messias unaufhaltsam nahte13». Es gab messianische Sektierer,

die das Heil geradezu durch das Begehen vieler und schwerer Sünden her-
beizuzwingen hofften).

Es würde zu weit führen, hier diejenigen auch nur anzuführen, die zum
Umkreis Adornos und zugleich zum berühmten alten Frankfurter Institut
für Sozialforschung zählten, von dem Leo Löwenthal (der dazu zählte) im
Rückblick sagte, «dass der untergründige Einfluss der jüdischen Tradition
mitbestimmend gewesen ist14». Gewiss geht dies auf die durchweg einschlägige

Herkunft der Mitglieder und Mitarbeiter zurück, die zwar ihrem alten
Glauben als solchem längst abgesagt hatten, nicht aber dem Glauben daran,
dass das Positive nur e contrario, ex negativo zu beschwören sei. Noch nach
seiner Zugehörigkeit zum Institut hat Herbert Marcuse die Welt in einem
«Zustand zu negierender Negativität15» erblickt und von den notwendigen
neuen Weisen der Verwirklichung gesagt, sie Hessen sich «nur in negativen
Begriffen andeuten, weil sie auf eine Negation der herrschenden
hinausliefen16». Und schon vorher hat Löwenthal in der Festgabe für den
charismatischen Rabbiner Nobel (zu der u.a. auch Martin Buber, Siegfried
Kracauer und Franz Rosenzweig beitrugen) den 'Entwurf einer negativen
Religionsphilosophie' veröffentlicht, der, von weitem an Poppers Falsifizie-
rungsprozesse erinnernd, den ansteigenden Weg durch die verschiedenen

93



Schichten des Dämonischen beschreibt, «hindurch durch die Abgründe und
Grellheiten des Weltuntergangs. Die Wert-Losigkeit,*aber Gesetzhaftigkeit
des Oekonomischen und des ganzen erwachten Triebchaos der Phänomene
muss in letzter Klarheit und Evidenz die ganze Nacktheit der Dingwelt darlegen.

Und es verbietet sich, Aussagen zu machen über Resultate17». Offenbar
also war dieses Denken als gemeinsames nicht erst der 'Kritischen Theorie' zu
verdanken, auch wenn es für sie so typisch wurde, dass wiederum Löwenthal
über sie schreiben konnte: «Genau das Negative war das Positive...18».

Derart erweist sich auch die 'Kritische Theorie' als Teil der Tradition,
die das Positive systematisch verschweigt und dennoch deutlich auf es

verweist, indem sie das Negative benennt und verneint. Max Horkheimer, der
neben Adorno in Frankfurt Schule machte, schrieb: «Die negativen, negati-
vistischen Geister, die nur sehen und sagen, was das Grauen ist, was nicht
sein soll, die Gott zu nennen sich scheuen, was wollen sie? — Dass es gut
wird19». Als Horkheimer einmal auf diese «Behutsamkeit im Umgang mit
Gottes Namen», die ja «jüdisches Erbe» sei, angesprochen wurde, räumte er
sofort ein, «dass diese Behutsamkeit in unsere Gesellschaftstheorie, die wir
die Kritische nannten, eingegangen ist. 'Du sollst Dir kein Bild von Gott
machen', heisst es in der Bibel. Du kannst nicht darstellen, was das absolute Gute

ist. Der fromme Jude versucht, das Wort 'Gott' nach Möglichkeit zu
vermeiden, ja er schreibt es nicht aus sondern macht einen Apostroph. So

nennt auch die Kritische Theorie das Absolute vorsichtig 'das Andere'20».

Jenes jüdische Erbe, das, wie bisher hier gezeigt, durch so viele verschiedene

Hände ging, war also im Ursprung ein streng religiöses. Wenn Franz
Rosenzweig, der es genau kannte, sagen konnte, es gebe «nichts im tieferen
Sinn Jüdisches als ein letztes Misstrauen gegen die Macht des Worts und ein
inniges Zutrauen zur Macht des Schweigens21» — dann meinte er im Grunde
nichts anderes als die Verschweigung, die Aussparung des Namens Gottes:
«Grade wir, die ihn kennen, wir über denen er genannt ist und die nach ihm
genannt sind, grade wir, die ihn kennen und bekennen, dürfen ihn nicht
nennen22». Wie sehr auch Wittgenstein auf dem Unaussprechbaren beharrte,
wurde bereits dargetan; nicht zufällig endet der 'Tractatus' mit dem
vielzitierten, vielfach falsch interpretierten Satz: «Wovon man nicht sprechen
kann, darüber muss man schweigen23». Sigmund Freud schätzte und benutzte

kaum ein Zitat so sehr wie das folgende aus Goethes 'Faust': «Das Beste,
was du wissen kannst, / Darfst du den Buben doch nicht sagen24». Und in
einem der wichtigen Werke von Karl Kraus heisst es, paradox und lapidar:
«Wer etwas zu sagen hat, trete vor und schweige25 ' Die Belege für den Rang,
den das Schweigen im jüdischen Erbe einnahm, Hessen sich häufen.

Dieses Schweigen aber ist — um es zu wiederholen — kein prinzipielles,
sondern ein sehr spezielles; ein Verschweigen des Eigentlichen, das sich als

94



solches erst dadurch konstituiert, dass alles Uneigentliche, also Unwahre
ausgesprochen und damit ausgeschieden wird: «Weggebeizt vom / Strahlenwind

deiner Sprache26» (um hier wenigstens einmal den Dichter Paul Celan
— eingentlich Antschel — zu zitieren, dessen Werk sich allenfalls in dem hier
entfalteten Zusammenhang verstehen lässt27). Die einzig zulässige Methode
ist so die, die der rhetorischen Litotes entspricht: die positio per negationem,
die Setzung der Sache durch Verneinung ihres Gegenteils und bei gleichzeitiger

Wahrung, also Verschweigung ihres Geheimnisses. «Nicht Gott, nur
alles leugn' ich, was ihn leugnet'28. Dieser Satz, wieder von Kraus, wirft
wiederum ein Licht auf den Ursprung der Methode, von der hier unablässig die
Rede ist: auf die jüdische Theologie als eine negative.

Sie ruhte immer auf der Überzeugung, dass nicht gesagt werden könne,
was Gott ist, sondern nur, was er nicht ist; so ist er dann (nach Moses Maimo-
nides, in der Formulierung von Scholem) «das Gegenteil von allem Negativen.

Er ist die Negation der Negation29». Diese Verneinung als Abtragung
des Falschen, diese Verschweigung des Wahren kann freilich leicht mit dessen

Leugnung verwechselt werden. In solchem Sinn wäre der scheinbare
Atheismus mancher der hier Genannten ebenso neu zu bedenken wie der von
Ernst Bloch, einem Vertreter sonst eher der messianischen Richtung, der von
sich sagte: «Ich bin Atheist um Gottes willen30». Im selben Sinn sagte Simone
Weil von einem solchen Atheismus, dass er «eine Läuterung unseres Begriffes

von Gott»31 sei. Schliesslich war es wieder Wittgenstein, der über das

Wort 'Gott' schrieb: «Ich habe gelernt, was es nicht bedeutet32».

Zwar gab es auch auf christlicher Seite eine negative Theologie, die aber,
anders als die jüdische, aus der sie hervorging, nie zum Allgemeingut geworden

ist3 3. Ihrerseits ging die jüdische freilich wieder (und hier ist nun das Ende
oder vielmehr der Anfang des langen Wegs erreicht) aus dem biblischen
Bilderverbot hervor, insofern sich dieses mit Fug und Recht auch auf sprachliche

Bilder von Gott, also auf Aussagen über ihn beziehen Hess. Seine
Wirkung war, wie hier gezeigt, als vielfach vermittelte auch dort noch ungebrochen,

wo vom jüdischen Erbe sonst nicht mehr viel vorhanden war. Über
Freud sagte Ludwig Marcuse: «Er hat sich weder von Gott noch von der
Menschheit ein Bild gemacht34». Und Walter Benjamin sagte über Franz
Kafka: «Kein Dichter hat das 'Du sollst Dir kein Bildnis machen' so genau
befolgt35». Es ist überaus bedeutsam, dass hier jeweils ein Jude dem anderen
bestätigte, in einer Hinsicht wenigstens gesetzestreu zu sein, und dies offenbar

als höchstes Lob betrachtete. Selbst Adorno sah, wie er sagte, «keine
andere Möglichkeit als äusserste Treue zum Bilderverbot, weit über das

hinaus, was es einmal an Ort und Stelle meinte36». In solcher Treue haben
sich viele auch noch dort bewährt, wo sie längst nicht mehr gefordert war.

Auch Freud stand dem Judentum, aus dem er stammte und auf das er
stolz war, schon ziemlich fern, wie er selber wusste. In seiner Vorrede zur he-

95



bräischen Ausgabevon 'Totem und Tabu' versuchte er, den Grad der
«Zugehörigkeit zu seinem Volk» genauer zu bestimmen. Er musste sich eingestehen,

dass er die heilige Sprache nicht verstand; dass er sich nicht zur väterlichen

Religion bekannte; dass er die nationalistischen Ideale nicht teilte.
«Fragte man ihn: Was ist an dir noch jüdisch, wenn du alle diese Gemeinsamkeiten

mit deinen Volksgenossen aufgegeben hast?, so würde er antworten:
Noch sehr viel, wahrscheinlich die Hauptsache. Aber dieses Wesentliche
könnte er gegenwärtig nicht in klare Worte fassen37». Vielleicht war es ja
eben das, was hier die ganze Zeit in Rede stand (und wobei auch er, am Rande
wenigstens, zu nennen war). Jedenfalls hat er es als die Hauptsache, als das
Wesentliche betrachtet — und hat, wie das Zitat im Zusammenhang jäh
zeigt, nicht gesagt, was es ist, sondern nur, was nicht.

ANMERKUNGEN

1. Zit. n.: Wilhelm Hausenstein, Impressionen und Analysen. Letzte Aufzeichnungen.
München 1969, S.149.

2. Gershom Scholem, Von Berlin nach Jerusalem. Jugenderinnerungen. Frankfurt/M.
1977, S.214.

3. Als einzige Ausnahme ist hier wohl Max Frisch zu nennen (Tagebuch 1946-1949.
Frankfurt/M. o.J., S.36), der übrigens auch dem jüdischen Bilderverbot höchste
Geltung zuerkannt hat; vgl. dazu Johannes Werner, Verneinen und Verschweigen —
Geschichte und Gegenwart eines sprachlichen Prinzips. In: Universitas 4/1985,
S.399-406; bes. S.399-401 (dieser Aufsatz verhält sich zum vorliegenden ansonsten wie
ein Entwurf zur erweiterten, verbesserten Ausführung).

4. Zit. n.: Hermann Kirchhoff, Der Satiriker Karl Kraus. In: Günter Lange/Wolfgang
Langer (Hrsg.), Via indirecta. Beiträge zur Vielstimmigkeit der christlichen Mitteilung.

München-Paderborn-Wien 1969, S.309-317; hier S.312. — Das sittliche
Empfinden «muss verneinen, um bejahen zu können» (Leo Baeck, Das Wesen des Judentums.

4. Aufl. Frankfurt/M. 1926, S. 88).
5. Ludwig Wittgenstein, Briefe an Ludwig von Ficker. Hrsg. von Georg Henrik von

Wright. Salzburg 1969, S.35.

6. Ludwig Wittgenstein, Vermischte Bemerkungen. Frankfurt/M. 1977, S.38.
7. Zit. n.: Paul Engelmann, Letters from Ludwig Wittgenstein. With a Memoir. Oxford

1967, S.6 — Vgl. auch: Walter Schulz, Wittgenstein. Die Negation der Philosophie.
Pfullingen 1967 (bes. S.39-47: 'Das Unsagbare als das Mystische').

8. Karl R. Popper, Logik der Forschung Die Einheit der Gesellschaftswissenschaften
Bd. 4). 3. Aufl. Tübingen 1969, S.15.

9. Ebd. — So hat Leo Baeck die jüdische Ethik negativ, von den Verboten her begründet:
«Das andere, das Positive folgt dann von selbst» (a.a.O. S.235; vgl. insges.
S.235-238).

10. Theodor W. Adorno, Negative Dialektik. Frankfurt/M. 1966, S.228.
11. Theodor W. Adorno, Ästhetische Theorie Gesammelte Schriften Bd.7). Frank¬

furt/M. 1970, S.204.
12. Theodor W. Adorno, Minima Moralia. Frankfurt/M. 1969, S. 334.
13. Manès Sperber, Die Wasserträger Gottes. München 1978, S. 16.

96



14. Leo Löwenthal, Mitmachen wollte ich nie. Ein autobiographisches Gespräch mit Hel¬
mut Dubiel. Frankfurt/M. 1980, S.156.

15. Herbert Marcuse, Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fortge¬
schrittenen Industriegesellschaft. Neuwied und Berlin 1970, S.86.

16. Ebd. S.24; vgl. auch S.225.

17. Leo Löwenthal, Das Dämonische. Entwurf einer negativen Religionsphilosophie. In:
Gabe Herrn Rabbiner Dr. Nobel zum 50. Geburtstag dargebracht von Martin Buber
(u.a.). Frankfurt/M. 5682 1922), S.50-62; hier S.52f.

18. Löwenthal, Mitmachen... S.80.

19. Max Horkheimer, Notizen 1950 bis 1969 und Dämmerung. Notizen in Deutschland.
Hrsg. von Werner Brede. Frankfurt/M. 1974, S.49.

20. Zit, n.: Georg Wolff (Hrsg.), Wir leben in der Weltrevolution. Gespräche mit Soziali¬
sten. München 1971, S. 174f. — Ein schönes Beispiel für jene Ehrfurcht vor dem
Namen Gottes erzählt: Alexander Eliasberg, Reb Jajnkew-Mejer. In: Ulf Diederichs
(Hrsg.), Dein aschenes Haar Sulamith. Ostjüdische Geschichten. Düsseldorf und
Köln 1981, S. 159-164; hier S.163f.

21. Franz Rosenzweig, Der Stern der Erlösung. Heidelberg 1954, S.53.

22. Ebd. S.160.

23. Ludwig Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus. Logisch-philosophische Ab¬
handlung. 5. Aufl. Frankfurt/M. 1968, S.115 (vgl. nochmals Anm.3).

24. Vgl. z.B. Alexander Mitscherlich u.a. (Hrsg.), Sigmund Freud Studienausgabe Bd. 10

Bildende Kunst und Literatur). Frankfurt/M. 1969, S.296 (Schlusszitat von Freuds
Frankfurter Goethepreis-Rede und diesbezügliche Anmerkung der Hrsg).

25. Karl Kraus, In dieser grossen Zeit. In: Die Fackel 404 (1914), S.2.

26. Paul Celan, Atemwende. Frankfurt/M. 1967, S. 27.

27. Vgl. Georg-Michael Schulz, Negativität in der Dichtung Paul Celans Studien zur
deutschen Literatur Bd. 54). Tübingen 1977. —Es wäre ganz und gar unmöglich, Paul
Celan in einem Atemzug mit Paul Heyse zu nennen, wenn dieser nicht eine Erzählung
geschrieben hätte, in der eine alte Jüdin zu ihrem Neffen sagt, bevor sie das Geheimnis
ihres Lebens preisgibt: «Also pass auf und hör auch, was ich verschweige» (Ein Ring.
In: P.H., Gesammelte Novellen Bd.5. Stuttgart und Berlin 1921, S.336-355; hier
S.343) Eben hier ist auch eine Äusserung des dezidiert jüdischen Dichters Richard
Beer-Hofmann am rechten Platz: «Genau um das, was sich nicht ausdrücken lässt,
geht es. Dieses 'Was sich nicht ausdrücken lässt' — fühlen oder ahnen zulassen ist
eigenste Aufgabe des Dichters» (Prosa. In: Die Neue Rundschau 63 (1952), S.525-535;
hier S.526f).

28. Zit. n.: Erich Heller, Karl Kraus. In: E.H., Die Wiederkehr der Unschuld und andere
Essays. Frankfurt/M. 1977, S.139-165; hier S.153.

29. Gershom Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen. Frankfurt/M.
1980, S.12. — Vgl. dazu die Benennung des Göttlichen bei Baeck, a.a.O. S.97 u. 108.

30. Zit. N.: Jürgen Moltmann, Plötzlich, in einem Augenblick, beim Ton der letzten Po¬

saune. In: Karola Bloch/Adelbert Reif (Hrsg.), 'Denken heisst Überschreiten'. In me-
moriam Ernst Bloch 1885-1977. Köln und Frankfurt/M. S.70-73; hier S.71. — Bloch
bezog sich selbst auf die negative Theologie, sogar auf den - hier ins Motto gerückten
— Satz Spinozas (vgl. Michael Landmann, Ernst Bloch im Gespräch. In: Neue Deutsche

Hefte 113 (1967), S.41-59; hier S.45).
31. Simone Weil, Schwerkraft und Gnade. Münche 1952, S.206.

97



32. Ludwig Wittgenstein, Vorlesungen und Gespräche über Ästhetik, Psychologie und
Religion. Hrsg. von Cyrill Barrett. Göttingen 1968, S.95.

33. Vgl. die grundlegende und umfassende Untersuchung von Josef Hochstaffl (Negative
Theologie. Ein Versuch zur Vermittlung des patristischen Begriffs. München 1976).
Die Entwicklung der negativen Theologie im Judentum wird dort freilich nicht
verfolgt, sondern nur ihr Ursprung in ihm festgestellt; und ungewollt wird gezeigt, dass
sie im Christentum, nach der patristischen Zeit, kaum Nachfolge fand.

34. Ludwig Marcuse, Sigmund Freud. Sein Bild vom Menschen. 2. Aufl. Hamburg 1958,
S.92.

35. Walter Benjamin, Franz Kafka. In: W.B., Angelus Novus Ausgewählte Schriften
Bd.2). Frankfurt/M. 1966, S.248-263; hier S.258. — Benjamins «Philosophie wird
zur negativen Theologie»: so heisst es bei Rolf Tiedemann (Studien zur Philosophie
Walter Benjamins. Frankfurt/M. 1973, S.57; zum Bilderverbot s. S.59ff.). Vgl. auch
Hermann Schweppenhäuser, Physiognomie eines Physiognomikers. In: Siegfried Un-
seld (Hrsg.), Zur Aktualität Walter Benjamins. Frankfurt/M. 1972, S.139-171; hier
S.156 (Anm.25a).

36. Theodor W. Adorno, Vernunft und Offenbarung. In: Th. W.A., Stichworte. Kriti¬
sche Modelle 2. Frankfurt/M. 1969, S.20-28; hier S.28.

37. Zit. N.: Max Schur, Sigmund Freud. Leben und Sterben. Frankfurt/M. 1973, S.36. —
Vgl. Besonders: David Bakan, Sigmund Freud and the Jewish Mystical Tradition.
New York u.a. 1958. — Zum Thema insgesamt vgl. noch: Harald Weinrich (Hrsg.),
Positionen der Negativität Poetik und Hermeneutik Bd.6). München 1975; das

Vorwort dieses Bandes, der sich mit dem vorliegenden Aufsatz freilich kaum irgendwo
berührt, bekennt übrigens den «heimlich positiven Glauben aller Negativitätsfor-
scher» (S.12).

98


	Darstellung durch Verneinung : zur Aktualität einer jüdischen Tradition

