
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Die Prophetie als gesamt-menschliche Erscheinung nach der Lehre des
Moses Maimonides

Autor: Levinger, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Prophétie als gesamt - menschliche
Erscheinung nach der Lehre des Moses

Maimonides

von Jakob Levinger

Ein folgenschwerer Druckfehler

Nach allen gedruckten Ausgaben - auch den ältesten — des «Mischne
Tora» sagt Maimonides in den hilkôt melakîm 8,11:

«Jeder, der diesieben (noachidischen) Gebote aufsich nimmt undgewissenhaft

befolgt, gehört zu den Frommen unter den Weltvölkern und hat Anteil

an der künftigen Welt. So ist es, wenn er diese Gebote aufsich nimmt
und befolgt, weil der Heilige, gelobt sei er, sie in der Tora gegeben und uns
durch unseren Meister Mose hat wissen lassen, dass sie den Noachiden
schon vor der Tora-Offenbarung auferlegt worden sind. Wenn aber
jemand diese Gebote befolgt, weil die Vernunft ihn dazu zwingt, so ist er
weder ein ansässiger Fremdling, noch ein Frommer unter den Weltvölkern,
noch einer ihrer Weisen».

Diese Lesart hat Spinoza dazu veranlasst, daraus nicht nur auf Maimonides'

persönliche Ansicht über die Stellung der menschlichen, von der
göttlichen Offenbarung unabhängigen Weisheit Rückschlüsse zu ziehen,
sondern auf die Ansicht der Juden überhaupt. Im fünften Kapitel seines

«Theologisch-politischen Traktats» argumentiert Spinoza, wer zum wahren
Lebenswandel gelange, ohne an die Erzählungen (die in den heiligen Schriften
stehen) zu glauben, werde unbedingt glückselig. Er fügt hinzu:

«Die Juden sind freilich ganz entgegengesetzter Meinung. Sie behaupten,
die wahren Anschauungen und der wahre Lebenswandel nützten nichts
zur Glückseligkeit, solange die Menschen sie bloss dem natürlichen Licht
verdanken und nicht den Lehren, die dem Moses prophetisch offenbart
worden sind. Das nämlich wagt Maimonides, Kap. 8 derKönige, Gesetz 11

Jakob Levinger ist Professor für jüdische Philosophie an der Universität Tel Aviv. Adresse:

Keren Hayesod 11, Givat Shmuel, Israel.
Zitate aus dem «Führer der Unschlüssigen» nach der Übersetzung von Ad. Weiss,
Nachdruck, Hamburg 1972.
Die Zitate aus dem «Mischna-Kommentar» und aus dem «Sendschreiben an die Jemeniten»

hat Prof. Michael Schwarz, Universität Tel Aviv, übersetzt. Die Übersetzung des

ganzen Artikels aus dem Hebräischen und die Zwischentitel stammen von Simon Lauer.

80



offen zu behaupten mit den folgenden Worten: «Jeder, der die sieben
Gebote annimmt (die Juden glauben nämlich, Gott habe dem Noah sieben
Gebote gegeben und an sie allein seien alle Völker gebunden, nur den
Hebräern habe er noch viele andere gegeben, um sie glücklicher zu machen als
die übrigen) undgewissenhaft befolgt, gehört zu den Frommen der Völker
und ist ein Erbe der zukünftigen Welt, undzwarsofern ersie annimmt und
beobachtet, weil Gott sie im Gesetze vorgeschrieben und uns durch Moses
offenbart hat, dass sie schon vorherden Söhnen des Noah vorgeschrieben
waren. Wer sie aber nur von der Vernunft geleitet befolgt, ist kein
Einheimischer und gehört nicht zu den Frommen noch zu den Weisen der
Völker»'.

Es scheint, das diese Lesart in Maimonides hilkôt melakîm 8,11 es war,
die Moses Mendelssohn so sehr erbittert hat. Am 26. Oktober 1773 (9. Mar-
cheschwan 5534) schreibt er an Rabbi Jakob Emden:

«Für mich sind diese Worte härter als Kieselstein. Werden denn alle Bewohner

der Erde, von Ost bis West, ausser uns zur Hölle fahren und zum
Abscheu allen Fleisches werden? Wassollen Völker tun, über denen das Licht
der Tora gar nicht aufgegangen ist? Verfährt denn der Heilige, gepriesen
sei er, tyrannisch mit seinen Geschöpfen, verdirbt sie und löscht ihren
Namen aus, ohne dass sie etwas begangen hätten Gott behüte! Soll das eine
'richtige Meinung ' heissen ?»2.

Allerdings erweist es sich, dass diese Auffassung von der Lehre des
Maimonides auf einem einzigen — technisch sehr kleinen, aber inhaltlich
entscheidenden — Fehler beruht, der sich in die Wiedergabe des Wortlautes
eingeschlichen hat. (Der Fehler besteht darin, dass ein Aleph gegen ein Waw
ausgetauscht worden ist. So ist aus°el°a: «sondern» wel°o: «und nicht»
geworden. Lauer). In den zwei ältesten erhaltenen Manuskripten der hilkôt
melakîm, die ich im Original bzw. in Photokopie gesehen habe, und deren
Kolophon das Jahr der Abschrift wiedergibt (Ms. cez hayim 6:1282; Ms.
Kaufmann 77:1295/6), hat dieser Abschnitt folgenden Wortlaut: «Wer sie

aber nur von der Vernunft geleitet befolgt, ist keinEinheimischer und gehört
nicht zu den Frommen der Völker, sondern zu ihren Weisen».

Diese richtige Lesart ist schon im vergangenen Jahrhundert von Manuel
Joel in frühen Handschriften entdeckt worden; aber bisher hat man ihre
Zuverlässigkeit oft in Frage gestellt. Heute, da mindestens zwei Handschriften
aus dem 13. Jahrhundert vorliegen, deren Kolophon sicher zuverlässig ist,
kann diese Lesart als die zweifelsfrei originale betrachtet werden. Allerdings
muss angenommen werden, dass Maimonides nicht einfach behauptet,
jemand zähle zu den «Weisen unter den Weltvölkern», ohne uns diesen

Begriff zuvor erklärt zu haben. Darum leuchtet es ein, dass Maimonides mit
diesen Worten den Unterschied zwischen den «Frommen unter den Weltvöl-

81



kern» und den «Weisen unter den Weltvölkern» hat aufzeigen wollen.
Ausserdem ist uns die talmudische Quelle für Maimonides' Entscheidung,
wonach nur diejenigen Noachiden, die ihre sieben Gebote als göttlich offenbart
befolgen, als «Fromme unter den Weltvölkern» betrachtet werden, seit 1935

bekannt; diese Quelle erwähnt die «Weisen unter den Weltvölkern» gar
nicht3. Auch diese Tatsache bestärkt uns in der Annahme, dass Maimonides
mit dem zitierten Schluss seiner Entscheidung die talmudische Auffassung
nur auf die «Frommen unter den Weltvölkern» (im Gegensatz zu deren

«Weisen») hat beschränken wollen4.

Kann ein Nichtjude Prophet werden?

Jetzt, da uns klar geworden ist, dass offenbar nur eine verderbte Lesart
den Nichtjuden, die sich von sich aus intellektuell und ethisch über das Volk
erheben, der Ehrentitel «Fromme unter den Weltvölkern» und die Stellung
von «Einheimischen» verweigert hat, können wir die Frage aufwerfen, ob
denn die Weltvölker auch eine noch höhere Stufe als diese erreichen können5.
Können sie wohl auch zur Stufe der Prophétie kommen, die nach Maimonides'

Worten an verschiedenen Stellen in seinen Schriften die höchste menschliche

Stufe ist?

Es ist interessant, dass wir Mühe haben werden, in irgendeinem seiner

grossen Werke eine klare und ausdrückliche Antwort auf diese Frage zu
finden, wenn es auch möglich ist, vielleicht eine Antwort abzuleiten. Das siebte

Kapitel der hilkôt yesöde hat-töra beginnt mit folgenden Worten: «Es
gehört zu den Grundlagen der Religion, zu wissen, dass Gott Menschen zu Pro-
heten macht». Dass Maimonides hier den Ausdruck «Menschen» wählt, ist
kein Zufall. Das fünfte Kapitel beginnt nämlich: «Allen Israeliten ist es geboten

den Namen Gottes zu heiligen». Es ist klar, dass auch der Ausdruck
«Israeliten» nicht zufällig gewählt worden ist, sondern mit der Absicht, die

Nichtjuden auszuklammern. Zwar sind auch den Nichtjuden Götzendienst,
Unzucht und Blutvergiessen verboten; aber die «Heiligung des Namens Gottes»

ist ihnen nicht geboten, und deshalb sind sie auch nicht verpflichtet, eher
den Tod zu erleiden als diese Verbote zu übertreten6. Auch die allgemeine
Beschreibung der Prophétie im «Mischne Tora» und im «Führer der Unschlüssigen»

setzt keine dem Israeliten allein vorbehaltene menschliche Eigenschaft

voraus, die zur Erlangung dieser Stufe erforderlich ist. Im «Führer der
Unschlüssigen» II 45 zählt Maimonides allerdings Bileam zu den Menschen,
die auf die Stufe des «Heiligen Geistes» gelangt sind («als er gerade gut
war»). Aber diese Stufe ist nach Maimonides der Prophétie nur nahe und
liegt unter derjenigen der wahren Prophétie. Es scheint also kein Hindernis
zu geben, dass auch ein Nichtjude, der von unserer Tora überhaupt nichts
weiss, zur

82



Stufe der Prophétie gelangt; aber etwas Ausdrückliches über diese Frage
lässt sich weder dem «Mischne Tora» noch dem «Führer der Unschlüssigen»
entnehmen.

Die einzige Stelle, an der sich Maimonides über das vorliegende
Problem deutlich ausspricht, findet sich im «Sendschreiben an die Yemeniten».
Dort sagt er: «Wenn wir den Anspruch von 'Omar und Sayd' (idiomatisch
für irgendwelche beliebige Araber) auf Prophétie nicht für berechtigt halten,
so geschieht dies nicht, weil sie keine Israeliten sind (wie das gemeine Volk
meint) — als ob wir uns bei der Feststellung des Gesetzes auf den Vers' aus
deiner Mitte, von deinen Brüdern' (Dtn 18,15) beriefen, da doch Hiob, Zo-
far, Bildad, Elifas und Elihu nach unserer Meinung alle Propheten waren,
obwohl sie nicht zu Israel gehörten»7. So heisst es an derselben Stelle weiter:
«Wenn ein Prophet erscheint, sei er Israelit oder aus den Weltvölkern, und
die Religion unseres Lehrers Mose propagiert und zu ihrer Befolgung
anspornt, nichts hinzufügt und nichts davon verneint — wie Jesaja, Jeremia
und andere —, verlangen wir von ihm ein Wunder. Wenn er es vollbringt,
glauben wir ihm; verweigert er es, ist er des Todes».

Diese Festellungen im «Sendschreiben an die Yemeniten» stimmen mit
der Auffassung, die sich uns auch aus Maimonides' grossen Werken ergeben
hat, gut überein. Es liegt auch kein Grund vor, wegen des publizistischen
Charakters dieses Sendschreibens an der Aufrichtigkeit seiner Aussagen zu
zweifeln; ganz im Gegenteil: Man muss annehmen, dass die Feststellung, die
Prophétie sei nicht auf Israel beschränkt, nicht zum Gesamtinteresse passt,
dem das Sendschreiben dient. Vielmehr scheint die Feststellung mit Maimonides'

eigenen Worten (wenige Zeilen vor unserem ersten Zitat) nicht
übereinzustimmen; er sagt nämlich: «Dann macht er klar, wie leicht die Sache

ist, und sagt: Jeder zu euch gesandte Prophet, der euch verkündet, was sich
ereignen wird, ist aus eurer Mitte, damit du ihm nicht von Land zu Land
nachzuwandern oder eine weite Entfernung zu überwinden brauchst. Das ist
die Bedeutung des biblischen Ausdrucks 'aus deiner Mitte'. Dann traf er eine
weitere Feststellung: Abgesehen davon, dass er euch nahe und aus eurer Mitte

ist, wird er auch von euch sein, sodass dieser Vorrang — nämlich vorherzu-
wissen, was geschehen wird — auf euch beschränkt bleibt; darum sagte er
betont 'wie ich'»9.

Wenn man nun auch dieses letzte Zitat dahingehend erklären kann, dass

es die Juden im fernen Yemen ermutigen soll, nicht an die Prophétie von
Muslimen zu glauben, wird es auch leicht fallen, in Maimonides' anderen
Schriften Sätze zu finden, die offenbar die absolute menschliche Überlegenheit

des Juden über den Nichtjuden bezeugen.

83



Worin unterscheidet sich der Jude vom Nichtjuden?

Wir wollen das an zwei Beispielen zeigen:

1. Im babylonischen Talmud, Baba Qamma, 37b, sagt die Mischna:
«Wenn der Ochse eines Israeliten den Ochsen eines Nicht-Israeliten gestos-
sen hat, bleibt der Israelit straflos. Wenn der Ochse eines Nicht-Israeliten
denjenigen eines Israeliten gestossen hat, muss der Nicht-Israelit vollen
Schadenersatz leisten.» Diese Unterscheidung zwischen dem Israeliten und
dem Nicht-Israeliten wird von Maimonides folgendermassen begründet:
«Wundere dich nicht darüber und halte es nicht für schwerverständlich,
sowenig du es für abwegig hälst, dass man Tiere opfert, obwohl sie nichts
verbrochen haben. Denn jemand, dessen menschliche Eigenschaften nicht zur
Vollkommenheit gelangt sind, ist in Wirklichkeit (noch) kein Mensch,
sondern er hat (erst) das Ziel, ein Mensch zu werden. Doch die Darlegung dieses
Punktes würde ein eigenes Buch erfordern.» Daraus scheint sich jedenfalls
zu ergeben, dass Maimonides von vornherein annimmt, der Nicht-Israelit sei

minderwertig, soweit es um seine menschlichen Anlagen geht10.

2. Im «Führer der Unschlüssigen» II 30" misst Maimonides einer der
merkwürdigsten Auslegungen in der talmudischen Literatur — nämlich im
babylonischen Talmud, Sabbat 146a — allerhöchste Bedeutung bei. Er sagt:
«Zu den merkwürdigsten Aussprüchen, die bei wörtlicher Auffassung
schlechterdings undenkbar sind, die aber — wenn man die Kapitel des

vorliegenden Buches wohl verstanden hat — die erstaunliche Weisheit dieses Bildes
und seine Übereinstimmung mit der Wirklichkeit erkennen lassen, gehört
auch der Ausspruch unserer Weisen: 'Als die Schlange über Eva kam, heftete
sie ihr Schmutz an. Als die Israeliten am Berg Sinai standen, wurde dieser
Schmutz von ihnen genommen. Den Völkern, die nicht am Sinai standen,
wurde der Schmutz nicht genommen.' Richte auch darauf deine
Aufmerksamkeit!»". Die Interpretation dieses Zitats ist klar, und alle Kommentare
zum «Führer der Unschlüssigen» stimmen darin überein.

Sie führt uns auch zur Antwort auf unsere Frage nach Maimonides'
Einstellung zum Rang des Nichtjuden und zu der Möglichkeit für einen
Nichtjuden, die höchste menschliche Vollkommenheit zu erlangen. Nach
diesem Kapitel ist die «Schlange» die Einbildungskraft, die man zur
«Wahrsagerei»12 braucht: diese hat die Macht über die «Frau» ergriffen, die nach
diesem und anderen Kapiteln des «Führers der Unschlüssigen» das Symbol
der «Materie» ist. Die Machtergreifung der Einbildungskraft über die Materie

(die auch in dem Vers zum Ausdruck kommt: 'Da sah die Frau, dass es

köstlich wäre, von dem Baum zu essen': Gen 3,6; vgl. «Führer der Unschlüssigen»

I 2) hat Gift in die Materie eindringen lassen, womit dieselbe den
«Mann» vergiftet, der die menschliche «Form», d.h. den «Verstand»

84



symbolisiert. Die Israeliten sind am Berg Sinai gestanden, und ihnen ist die
Tora gegeben worden, die ihnen Wissen verleiht und die Triebe zügelt; die
Tora nimmt den Schmutz von ihnen. Aber die Völker sind nicht am Berg
Sinai gestanden und haben keine Gebote, von denen sie gezügelt werden; ihr
Schmutz wird nicht von ihnen genommen13).

Wie bewirkt die Tora die Vollkommenheit des Menschen?

Um klar zu machen, welche Funktion der Tora zukommt, wenn der
Mensch vollkommen wird und seine höchste Stufe erreicht, wollen wir das
Wesen dieser höchsten Stufe und den Beitrag der Tora zu deren Erlangung
stichwortartig zusammenfassen. Die Prophétie, die höchste menschliche
Stufe, besteht darin, dass der Verstand des Menschen und seine Einbildungskraft

miteinander vollkommen sind14. Die Vollkommenheit des Verstandes
macht den Menschen zum Philosophen, und die Vollkommenheit der
Einbildungskraft, die sich damit verbindet, macht ihn zum Propheten15, der
imstande ist, auch «im Traum» und «im Gesicht» die dem Verstand zugänglichen

Gegenstände visuell wahrzunehmen16. Dies ermöglicht es ihm, die Menge

zu führen — eine Aufgabe, die ihn dazu zwingt, in Gleichnissen und
Rätselworten zu reden17. Ebenso ermöglicht es (wie es scheint) ihm auch, in
Augenblicken besonderer Inspiration Symbole intellektuellen Inhalts mit der
Kraft seiner Intuition aufzufassen, zu denen er auf dem gewöhnlichen
diskursiven Wege nicht hätte gelangen können18. Zur Erreichung dieser Stufe ist
nach Maimonides die sittliche Vollkommenheit unerlässlich. Nach Hilköt
yesôde hat-Töra 7,1 gehört es zu den Eigenschaften des Propheten, dass er
«charakterlich ein Held ist; das heisst, dass sein Trieb ihn in keinerlei
Hinsicht beherrscht, vielmehr er selbst mit seiner Vernunft seine Triebe ständig
unter Kontrolle hat»; diese Forderung erklärt Maimonides im «Führer der
Unschlüssigen» II 36 in alle Breite". Nur sittliche Vollkommenheit, die nach
Maimonides darin besteht, dass der Verstand die Triebe und die
Einbildungskraft vollkommen beherrscht, ermöglicht es dem Propheten, im
Traum und im Gesicht nicht irgendwelche Nichtigkeiten der diesseitigen
Welt zu sehen, sondern «nur überaus wunderbare, göttliche Dinge, nur Gott
und seine Engel, und nur solche Dinge, die richtige Überzeugungen und
allgemeine Anleitungen zur Regelung der zwischenmenschlichen Verhältnisse
betreffen»20.

Zur Erreichung dieses Ziels trägt die Tora in hervorragendem Masse bei.
Im Gegensatz zu den Gesetzen der Menschen, die lediglich dazu bestimmt
sind, die gesellschaftlichen Verhältnisse zu ordnen, sorgt Gottes Tora auch
für die persönliche Vervollkommnung derer, die sich ihr unterwerfen21. Zwei

85



Ziele hat die' Tora: «Vervollkommung des Körpers» und «Vervollkommnung

der Seele»22. Die « Vervollkommnung der Seele» besteht darin, dass

wahre Meinungen durch Überlieferung in die Herzen der Gläubigen eindringen,

wie z.B. Gottes Existenz und Einzigkeit. Die «Vervollkommnung des

Körpers» besteht in der Vervollkommnung der Gesellschaftsordnung und im
Erlass von Geboten, die dazu bestimmt sind, für die Gesundheit des
Menschen und die Zügelung seiner Triebe zu sorgen2 3. So sind alle religionsgesetzlichen

Bestimmungen über verbotene Speisen,über Gelübde und über Nasi-
rat dazu bestimmt, den Ess- und Trinktrieb des Menschen zu zügeln24; und
alle Bestimmungen über verbotenen Geschlechtsverkehr zur Zügelung des

Geschlechtstriebes25. Dem Juden, der mit der Tora aufwächst und ihren
Geboten treu ist, ist also von vornherein die Wegweisung zu theoretischen
Wahrheiten und ein wirksames Mittel gegen die Unterworfenheit unter seine

Begierden gegeben.

Die Einstellung des Maimonides zu Nichtjuden — kein Paradox

Damit sind wir wohl zur Auflösung des Paradoxes gelangt, das in
Maimonides' Einstellung zum Nichtjuden liegt, der weder Tora noch Gebote hat
und nur aus «zwingenden Vernunftsgründen» höhere Stufen der Sittlichkeit
und des Verstandes erreichen kann. Aus der Gesamtheit von Maimonides'
Anschauungen — und nicht eben aus seinen expliziten Äusserungen im
«Sendschreiben an die Yemeniten» — geht hervor, dass auch der Nichtjude
zur höchsten menschlichen Vollkommenheit gelangen kann. Noch mehr:
Aus der Gesamtheit von Maimonides' Äusserungen ergibt sich, dass die Tora,

die für uns bereits eine Gegebenheit ist, darauf beruht, dass sich Abraham
und (in seiner Folge) Mose aus eigener Kraft zu solchen Höhen aufgeschwungen

haben. Die Aussichten eines Nichtjuden hingegen, der nicht am Berge
Sinai gestanden hat, und dem die Tora nicht gegeben worden ist, zur menschlichen

Vollkommenheit zu gelangen, sind allerdings ungleich schwächer als

diejenigen des Juden. Darum kann ein gewöhnlicher Nichtjude als jemand
betrachtet werden, der «nicht wirklich Mensch» ist, dessen «menschliche
Charaktereigenschaften nicht zur Vollkommenheit gediehen sind»; da man
im Privatrecht aufgrund der Mehrzahl der tatsächlichen Gegebenheiten
entscheidet, wird man mit Recht zwischen Jude und Nichtjude grundsätzlich
unterscheiden. Dieser geringe Grad von Wahrscheinlichkeit, dass ein Nichtjude

zur Prophétie gelangt, liegt offenbar der von Maimonides im
«Sendschreiben an die Yemeniten» festgehaltenen Verheissung Moses zugrunde,
dass ein Prophet, der uns den Weg weisen wird, aus Israel stammt. Wenn also
Maimonides von einem Propheten «aus den Weltvölkern» spricht, der
Menschen «zur Tora unseres Meisters Mose rufen und drängen wird, ohne der

86



Tora etwas hinzuzufügen oder wegzunehmen», so drückt er damit gewiss nur
eine hypothetische Möglichkeit aus und nicht eine Wirklichkeit, mit der man
rechnen müsste. Ein solcher Prophet, der die Menschen zur Religion unseres
Meisters Mose riefe, würde ja ohnehin selber an die Religion unseres Meisters
Mose glauben und wäre deshalb ohne weiteres ein echter Proselyt, der nicht
mehr zu den «Weltvölkern» gehört, sondern in jeder Hinsicht voll und ganz
Israelit wäre, gemäss Maimonides' Meinung in seinem berühmten Brief an
den Proselyten Obadja26.

Zusammenfassend können wir sagen: Wenn wir die Stellung des Nicht -
juden und seine Fähigkeit, zur Stufe der Prophétie zu gelangen, richtig
erklärt haben, so war Maimonides der erste Denker in der Geschichte der
jüdischen Philosophie des Mittelalters, der in der Prophétie eine
allgemeinmenschliche Eigenschaft gesehen hat, angesichts deren Juden und Nichtju-
den grundsätzlich gleichgestellt sind. Sowohl Saadya Gaon als auch Jehuda
Hallevi und Abraham ibn Daud haben in der Prophétie eine Israel vorbehaltene

Eigentümlichkeit gesehen. Diese Auffassung des Maimonides, dass die
Prophétie allen Menschen gemeinsam sei, macht uns auch die Sonderstellung
klar, die er Moses Prophétie einräumt: Mose ist nicht nur ein grösserer Prophet

als alle anderen; vielmehr unterscheidet sich seine Prophétie in ihrem
Wesen von der der anderen Propheten27. Diese Behauptung hat vor Maimonides

niemand in solcher Schärfe aufgestellt. Mit dieser Auffassung können
wir auch die oft aufgeworfene Frage beantworten, was Maimonides dazu
gebracht habe, die Prophétie unseres Meisters Mose als einen der dreizehn
Glaubensartikel gesondert aufzuführen: Da nach Maimonides' Meinung
auch ein Nichtjude zur Prophétie gelangen kann, lässt sein System Raum für
die Behauptung der Muslime, Mose und seine Tora seien wahr gewesen, bis

Mohammed, «das Siegel def Propheten», gekommen sei und die Tora aufgehoben

habe. Offenbar ist es diese Behauptung, die ihn dazu bewogen hat,
unserem Meister Mose eine persönliche, von allen übrigen Propheten verschiedene

Sonderstellung einzuräumen. Sicher ist es auch diese Behauptung, die
Maimonides dazu veranlasst hat, in seinem Mischna-Kommentar die
Besonderheit von Moses Prophétie als eigenen Glaubensartikel festzulegen.

ANMERKUNGEN

1. Spinoza, Opera-Werke, lateinisch und deutsch, 1 .Bd. : Tractatus theologico-politicus,
hg. v. Günter Gawlick und Friedrich Niewöhner, Darmstadt 1979, 184-187.

2. Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften, Jubiläumsausgabe, 16, 178. Die letzten
Worte («Soll das eine richtige Meinung' heissen?») beziehen sich auf die Formulierung
des Kommentars «Kesef mischne» von Rabbi Josef Karo z.St.: «Mir scheint, unser
Meister spreche hier seine eigene Meinung aus; diese ist richtig.»

87



3. Mischna des Rabbi Eliezer, hg. v. H.G. Enelow, New York 1933,121. Auf diese Quelle
hat zuerst Saul Lieberman aufmerksam gemacht; sie wird von B.M. Lewin in dessen

Namen zitiert: Maimonides-Sammelband, hg.v. Y.L. Fischmann, Jerusalem 1935,
102 Anm. Vgl. auch M. Guttmann in MGWJ 43 (1935) 152f.

4. Zu diesem Schluss — allerdings, wie es scheint, aus anderen Gründen — kommt auch
Jacob Katz in Zion 23/24 (5718/19) 175; vgl. seine Begründungen ebd. Anm. 8.

5. Wir wollen hier nicht auf die Frage eintreten, wer zur «künftigen Welt» gelange; dieser

Begriff ist in Maimonides' Lehre problematisch genug. Es muss aber energisch betont
werden, dass die Lesart der oben erwähnten Handschriften überhaupt nicht klar
macht, ob die «Weisen unter den Weltvölkern» Anteil an der künftigen Welt haben
oder nicht. In diesem Punkt hat sich m.E. Josef ibn Schemtob in seinem Buch «Kevod
Elohim» geirrt. Obwohl die Lesart, die ihm vorlag, derjenigen in den oben erwähnten
Handschriften gleicht, hat er sich darauf berufen und Aristoteles, der «zum Rang
eines Philosophen und Frommen gelangt ist», seinen Anteil an der künftigen Welt
bestritten; vgl. Kevod Elohim, Fürth 1556, vorletztes Blatt, recto.

6. Vgl. hilkot melakim 10,2. Wenn Maimonides nicht dies hätte sagen wollen, hätte er
keinen Anlass gehabt, den Ausdruck «alle Israeliten» zu gebrauchen; dem ganzen
Werk «Mischne Tora» liegt ja die Annahme zugrunde, dass die 613 Gebote nur für die
Israeliten gelten.

7. «Sendschreiben an die Yemeniten», hg.v. A.S. Halkin, New York 1952, 50-52.
8. Ebd. 56.

9. Ebd. 48-50.
10. Nach «Mischna mit dem Kommentar des Mose ben Maimon, Ordnung Nezikin»,

hg.v. Y. Kafach, Jerusalem 1965, 20.

11. Ausgabe S. Münk, II, S. 71a.

12. (Hier liegt ein Wortspiel vor: «Schlange» und «wahrsagen» haben im hebräischen die¬

selben Konsonanten. Lauer).
13. Vgl. die Kommentare von Narboni, Efodi, Schemtob und Crescas zu diesem

Abschnitt; einen anderen Kommentar habe ich bisher noch nicht gefunden.
14. Vgl. Maimonides' Definition der Prophétie im «Führer der Unschlüssigen» II 36 zu

Anfang.
15. ebd. 37.

16. ebd. 36 (Ausgabe S. Münk, II, S. 78b-79b).
17. Vgl. hierzu Leo Strauss, Die philosophische Begründung des Gesetzes, in seinem

Sammelband «Philosophie und Gesetz», Berlin 1935, 87-122.
18. Vgl. «Führer der Unschlüssigen» II 38 (Ausgabe S. Münk, II, S. 82b-83a).
19. Vgl. oben Anm. 16.

20. ebd. 36 (Ausgabe S. Münk, II, S. 79b).
21. Vgl. «Führer der Unschlüssigen» II 40.

22. Ebd. III 27.

23. Ebd.
24. Ebd. III 48.

25. Ebd. III 49.

26. Vgl. «Maimonides' Responsa», hg.v. Blau, II (1969) Nr. 293.

27. «Führer der Unschlüssigen» II 35, und vgl. meinen Artikel «Die Prophétie unseres
Meisters Mose in der Lehre des Maimonides» (hebr.), in: Proceedings of the Fourth
Congress of Jewish Studies, II, Jerusalem 1969, 334-339.

88


	Die Prophetie als gesamt-menschliche Erscheinung nach der Lehre des Moses Maimonides

