Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Die Prophetie als gesamt-menschliche Erscheinung nach der Lehre des
Moses Maimonides

Autor: Levinger, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Prophetie als gesamt - menschliche
Erscheinung nach der Lehre des Moses
Maimonides

von Jakob Levinger

Ein folgenschwerer Druckfehler

Nach allen gedruckten Ausgaben - auch den dltesten — des «Mischne
Tora» sagt Maimonides in den hilk6t melakim 8,11:

«Jeder, der die sieben (noachidischen) Gebote auf sich nimmt und gewissen-
haft befolgt, gehort zu den Frommen unter den Weltvélkern und hat An-
teil an der kiinftigen Welt. So ist es, wenn er diese Gebote auf sich nimmt
und befolgt, weil der Heilige, gelobt sei er, sie in der Tora gegeben und uns
durch unseren Meister Mose hat wissen lassen, dass sie den Noachiden
schon vor der Tora-Offenbarung auferlegt worden sind. Wenn aber je-
mand diese Gebote befolgt, weil die Vernunft ihn dazu zwingt, so ist er we-
der ein ansdssiger Fremdling, noch ein Frommer unter den Weltvolkern,
noch einer ihrer Weisen».

Diese Lesart hat Spinoza dazu veranlasst, daraus nicht nur auf Maimo-
nides’ personliche Ansicht iiber die Stellung der menschlichen, von der gott-
lichen Offenbarung unabhéngigen Weisheit Riickschliisse zu ziehen, son-
dern auf die Ansicht der Juden iiberhaupt. Im fiinften Kapitel seines «Theo-
logisch-politischen Traktats» argumentiert Spinoza, wer zum wahren Le-
benswandel gelange, ohne an die Erzdhlungen (die in den heiligen Schriften
stehen) zu glauben, werde unbedingt gliickselig. Er fiigt hinzu:

«Die Juden sind freilich ganz entgegengesetzter Meinung. Sie behaupten,
die wahren Anschauungen und der wahre Lebenswandel niitzten nichts
zur Gliickseligkeit, solange die Menschen sie bloss dem natiirlichen Licht
verdanken und nicht den Lehren, die dem Moses prophetisch offenbart
worden sind. Das namlich wagt Maimonides, Kap. 8 der Konige, Gesetz 11

Jakob Levinger ist Professor fiir jiidische Philosophie an der Universitdt Tel Aviv. Adres-
se: Keren Hayesod 11, Givat Shmuel, Israel.

Zitate aus dem «Fiihrer der Unschliissigen» nach der Ubersetzung von Ad. Weiss, Nach-
druck, Hamburg 1972.

Die Zitate aus dem «Mischna-Kommentar» und aus dem «Sendschreiben an die Jemeni-
ten» hat Prof. Michael Schwarz, Universitit Tel Aviv, iibersetzt. Die Ubersetzung des
ganzen Artikels aus dem Hebréischen und die Zwischentitel stammen von Simon Lauer.

80



offen zu behaupten mit den folgenden Worten: «Jeder, der die sieben Ge-
bote annimmt (die Juden glauben ndmlich, Gott habe dem Noah sieben
Gebote gegeben und an sie allein seien alle Vilker gebunden, nur den He-
brdern habe er noch viele andere gegeben, um sie gliicklicher zu machen als
die tibrigen) und gewissenhaft befolgt, gehért zu den Frommen der Volker
und ist ein Erbe der zukiinftigen Welt, und zwar sofern er sie annimmt und
beobachtet, weil Gott sie im Gesetze vorgeschrieben und uns durch Moses
offenbart hat, dass sie schon vorher den Sohnen des Noah vorgeschrieben
waren. Wer sie aber nur von der Vernunft geleitet befolgt, ist kein Einhei-
mischer und gehort nicht zu den Frommen noch zu den Weisen der Vol-
ker»'.

Es scheint, das diese Lesart in Maimonides hilk6t melakim 8,11 es war,
die Moses Mendelssohn so sehr erbittert hat. Am 26. Oktober 1773 (9. Mar-
cheschwan 5534) schreibt er an Rabbi Jakob Emden:

«Fiir mich sind diese Worte hdrter als Kieselstein. Werden denn alle Bewoh-
ner der Erde, von Ost bis West, ausser uns zur Holle fahren und zum Ab-
scheu allen Fleisches werden? Was sollen Vilker tun, iiber denen das Licht
der Tora gar nicht aufgegangen ist? Verfdihrt denn der Heilige, gepriesen
sei er, tyrannisch mit seinen Geschopfen, verdirbt sie und loscht ihren Na-
men aus, ohne dass sie etwas begangen hdtten? Gott behiite! Soll das eine
’richtige Meinung’ heissen?»*.

Allerdings erweist es sich, dass diese Auffassung von der Lehre des Mai-
monides auf einem einzigen — technisch sehr kleinen, aber inhaltlich ent-
scheidenden — Fehler beruht, der sich in die Wiedergabe des Wortlautes ein-
geschlichen hat. (Der Fehler besteht darin, dass ein Aleph gegen ein Waw
ausgetauscht worden ist. So ist aus®el®a: «sondern» wel?0: «und nicht» ge-
worden. Lauer). In den zwei dltesten erhaltenen Manuskripten der hilk6t
melakim, die ich im Original bzw. in Photokopie gesehen habe, und deren
Kolophon das Jahr der Abschrift wiedergibt (Ms. ez hayim 6:1282; Ms.
Kaufmann 77:1295/6), hat dieser Abschnitt folgenden Wortlaut: «Wer sie
aber nur von der Vernunft geleitet befolgt, ist keinEinheimischer und gehort
nicht zu den Frommen der Volker, sondern zu ihren Weisen».

Dieserichtige Lesart ist schon im vergangenen Jahrhundert von Manuel
Joel in frithen Handschriften entdeckt worden; aber bisher hat man ihre Zu-
verldssigkeit oft in Frage gestellt. Heute, da mindestens zwei Handschriften"
aus dem 13. Jahrhundert vorliegen, deren Kolophon sicher zuverldssig ist,
kann diese Lesart als die zweifelsfrei originale betrachtet werden. Allerdings
muss angenommen werden, dass Maimonides nicht einfach behauptet, je-
mand zdhle zu den «Weisen unter den Weltvolkern», ohne uns diesen
Begriff zuvor erkldrt zu haben. Darum leuchtet es ein, dass Maimonides mit
diesen Worten den Unterschied zwischen den « Frommen unter den Weltvol-

81



kern» und den «Weisen unter den Weltvolkern» hat aufzeigen wollen. Aus-
serdem ist uns die talmudische Quelle fiir Maimonides’ Entscheidung, wo-
nach nur diejenigen Noachiden, die ihre sieben Gebote als gottlich offenbart
befolgen, als «Fromme unter den Weltvolkern» betrachtet werden, seit 1935
bekannt; diese Quelle erwédhnt die «Weisen unter den Weltvolkern» gar
nicht?®. Auch diese Tatsache bestdrkt uns in der Annahme, dass Maimonides
mit dem zitierten Schluss seiner Entscheidung die talmudische Auffassung
nur auf die «Frommen unter den Weltvolkern» (im Gegensatz zu deren
«Weisen») hat beschranken wollen*.

Kann ein Nichtjude Prophet werden?

Jetzt, da uns klar geworden ist, dass offenbar nur eine verderbte Lesart
den Nichtjuden, die sich von sich aus intellektuell und ethisch iiber das Volk
erheben, der Ehrentitel « Fromme unter den Weltvélkern» und die Stellung
von «Einheimischen» verweigert hat, konnen wir die Frage aufwerfen, ob
denn die Weltvolker auch eine noch hohere Stufe als diese erreichen konnen®.
Konnen sie wohl auch zur Stufe der Prophetie kommen, die nach Maimoni-
des’ Worten an verschiedenen Stellen in seinen Schriften die héchste mensch-
liche Stufe ist?

Es ist interessant, dass wir Miihe haben werden, in irgendeinem seiner
grossen Werke eine klare und ausdriickliche Antwort auf diese Frage zu fin-
den, wenn es auch moglich ist, vielleicht eine Antwort abzuleiten. Das siebte
Kapitel der hilk6t yesdde hat-téra beginnt mit folgenden Worten: «Es ge-
hort zu den Grundlagen der Religion, zu wissen, dass Gott Menschen zu Pro-
heten macht». Dass Maimonides hier den Ausdruck «Menschen» wihlt, ist
kein Zufall. Das fiinfte Kapitel beginnt namlich: « Allen Israeliten ist es gebo-
ten , den Namen Gottes zu heiligen». Esist klar, dass auch der Ausdruck «Is-
raeliten» nicht zufillig gewahlt worden ist, sondern mit der Absicht, die
Nichtjuden auszuklammern. Zwar sind auch den Nichtjuden Gétzendienst,
Unzucht und Blutvergiessen verboten; aber die « Heiligung des Namens Got-
tes» ist ihnen nicht geboten, und deshalb sind sie auch nicht verpflichtet, eher
den Tod zu erleiden als diese Verbote zu iibertreten®. Auch die allgemeine Be-
schreibung der Prophetie im «Mischne Tora» und im «Fiihrer der Unschliis-
sigen» setzt keine dem Israeliten allein vorbehaltene menschliche Eigen-
schaft voraus, die zur Erlangung dieser Stufe erforderlich ist. Im «Fiihrer der
Unschliissigen» 11 45 zahlt Maimonides allerdings Bileam zu den Menschen,
die auf die Stufe des «Heiligen Geistes» gelangt sind («als er gerade gut
war»). Aber diese Stufe ist nach Maimonides der Prophetie nur nahe und
liegt unter derjenigen der wahren Prophetie. Es scheint also kein Hindernis
zu geben, dass auch ein Nichtjude, der von unserer Tora iiberhaupt nichts
weiss, zur

82



Stufe der Prophetie gelangt; aber etwas Ausdriickliches iiber diese Frage
lasst sich weder dem «Mischne Tora» noch dem «Fiihrer der Unschliissigen»
entnehmen.

Die einzige Stelle, an der sich Maimonides tliber das vorliegende Pro-
blem deutlich ausspricht, findet sich im «Sendschreiben an die Yemeniten».
Dort sagt er: « Wenn wir den Anspruch von ’Omar und Sayd’ (idiomatisch
fiir irgendwelche beliebige Araber) auf Prophetie nicht fiir berechtigt halten,
so geschieht dies nicht, weil sie keine Israeliten sind (wie das gemeine Volk
meint) — als ob wir uns bei der Feststellung des Gesetzes auf den Vers’ aus
deiner Mitte, von deinen Briidern’ (Dtn 18,15) beriefen, da doch Hiob, Zo-
far, Bildad, Elifas und Elihu nach unserer Meinung alle Propheten waren,
obwohl sie nicht zu Israel gehorten»’. So heisst es an derselben Stelle weiter:
«Wenn ein Prophet erscheint, sei er Israelit oder aus den Weltvélkern, und
die Religion unseres Lehrers Mose propagiert und zu ihrer Befolgung an-
spornt, nichts hinzufiigt und nichts davon verneint — wie Jesaja, Jeremia
und andere —, verlangen wir von ihm ein Wunder. Wenn er es vollbringt,
glauben wir ihm; verweigert er es, ist er des Todes».

Diese Festellungen im «Sendschreiben an die Yemeniten» stimmen mit
der Auffassung, die sich uns auch aus Maimonides’ grossen Werken ergeben
hat, gut iiberein. Es liegt auch kein Grund vor, wegen des publizistischen
Charakters dieses Sendschreibens an der Aufrichtigkeit seiner Aussagen zu
zweifeln; ganz im Gegenteil: Man muss annehmen, dass die Feststellung, die
Prophetie sei nicht auf Israel beschrankt, nicht zum Gesamtinteresse passt,
dem das Sendschreiben dient. Vielmehr scheint die Feststellung mit Maimo-
nides’ eigenen Worten (wenige Zeilen vor unserem ersten Zitat) nicht tiber-
reinzustimmen; er sagt ndmlich: «Dann macht er klar, wie leicht die Sache
ist, und sagt: Jeder zu euch gesandte Prophet, der euch verkiindet, was sich
ereignen wird, ist aus eurer Mitte, damit du ihm nicht von Land zu Land
nachzuwandern oder eine weite Entfernung zu tiberwinden brauchst. Das ist
die Bedeutung des biblischen Ausdrucks *aus deiner Mitte’. Dann traf er eine
weitere Feststellung: Abgesehen davon, dass er euch nahe und aus eurer Mit-
teist, wird er auch von euch sein, sodass dieser Vorrang — namlich vorherzu-
wissen, was geschehen wird — auf euch beschriankt bleibt; darum sagte er be-
tont *wie ich’»°.

Wenn man nun auch dieses letzte Zitat dahingehend erklidren kann, dass
es die Juden im fernen Yemen ermutigen soll, nicht an die Prophetie von
Muslimen zu glauben, wird es auch leicht fallen, in Maimonides’ anderen
Schriften Sitze zu finden, die offenbar die absolute menschliche Uberlegen-
heit des Juden tiber den Nichtjuden bezeugen.



Worin unterscheidet sich der Jude vom Nichtjuden?

Wir wollen das an zwei Beispielen zeigen:

1. Im babylonischen Talmud, Baba Qamma, 37b, sagt die Mischna:
«Wenn der Ochse eines Israeliten den Ochsen eines Nicht-Israeliten gestos-
sen hat, bleibt der Israelit straflos. Wenn der Ochse eines Nicht-Israeliten
denjenigen eines Israeliten gestossen hat, muss der Nicht-Israelit vollen
Schadenersatz leisten.» Diese Unterscheidung zwischen dem Israeliten und
dem Nicht-Israeliten wird von Maimonides folgendermassen begriindet:
«Wundere dich nicht dariiber und halte es nicht fiir schwerverstdndlich, so-
wenig du es fiir abwegig halst, dass man Tiere opfert, obwohl sie nichts ver-
brochen haben. Denn jemand, dessen menschliche Eigenschaften nicht zur
Vollkommenheit gelangt sind, ist in Wirklichkeit (noch) kein Mensch, son-
dern er hat (erst) das Ziel, ein Mensch zu werden: Doch die Darlegung dieses
Punktes wiirde ein eigenes Buch erfordern.» Daraus scheint sich jedenfalls
zu ergeben, dass Maimonides von vornherein annimmt, der Nicht-Israelit sei
minderwertig, soweit es um seine menschlichen Anlagen geht!'°.

2. Im «Fihrer der Unschliissigen» II 30'' misst Maimonides einer der
merkwiirdigsten Auslegungen in der talmudischen Literatur — ndmlich im
babylonischen Talmud, Sabbat 146a — allerh6chste Bedeutung bei. Er sagt:
«Zu den merkwiirdigsten Ausspriichen, die bei wortlicher Auffassung
schlechterdings undenkbar sind, die aber — wenn man die Kapitel des vorlie-
genden Buches wohl verstanden hat — die erstaunliche Weisheit dieses Bildes
und seine Ubereinstimmung mit der Wirklichkeit erkennen lassen, gehort
auch der Ausspruch unserer Weisen: ’ Als die Schlange iiber Eva kam, heftete
sie ihr Schmutz an. Als die Israeliten am Berg Sinai standen, wurde dieser
Schmutz von ihnen genommen. Den Voélkern, die nicht am Sinai standen,
wurde der Schmutz nicht genommen.’ Richte auch darauf deine Aufmerk-
samkeit!»''. Die Interpretation dieses Zitats ist klar, und alle Kommentare
zum «Fiihrer der Unschliissigen» stimmen darin iiberein.

Sie fiihrt uns auch zur Antwort auf unsere Frage nach Maimonides’
Einstellung zum Rang des Nichtjuden und zu der Mdglichkeit fiir einen
Nichtjuden, die héchste menschliche Vollkommenheit zu erlangen. Nach
diesem Kapitel ist die «Schlange» die Einbildungskraft, die man zur « Wahr-
sagerei»'? braucht: diese hat die Macht iiber die «Frau» ergriffen, die nach
diesem und anderen Kapiteln des «Fiihrers der Unschliissigen» das Symbol
der «Materie» ist. Die Machtergreifung der Einbildungskraft iiber die Mate-
rie (die auch in dem Vers zum Ausdruck kommt: ’Da sah die Frau, dass es
kostlich wire, von dem Baum zu essen’: Gen 3,6; vgl. «Fiihrer der Unschliis-
sigen» I 2) hat Gift in die Materie eindringen lassen, womit dieselbe den
«Mann» vergiftet, der die menschliche «Form», d.h. den «Verstand»

84



symbolisiert. Die Israeliten sind am Berg Sinai gestanden, und ihnen ist die
Tora gegeben worden, die ihnen Wissen verleiht und die Triebe ziigelt; die
Tora nimmt den Schmutz von ihnen. Aber die Volker sind nicht am Berg Si-
nai gestanden und haben keine Gebote, von denen sie geziigelt werden; ihr
Schmutz wird nicht von ihnen genommen'?).

Wie bewirkt die Tora die Vollkommenheit des Menschen?

Um klar zu machen, welche Funktion der Tora zukommt, wenn der
Mensch vollkommen wird und seine hochste Stufe erreicht, wollen wir das
Wesen dieser hochsten Stufe und den Beitrag der Tora zu deren Erlangung
stichwortartig zusammenfassen. Die Prophetie, die hochste menschliche
Stufe, besteht darin, dass der Verstand des Menschen und seine Einbildungs-
kraft miteinander vollkommen sind!¢. Die Vollkommenheit des Verstandes
macht den Menschen zum Philosophen, und die Vollkommenheit der Einbil-
dungskraft, die sich damit verbindet, macht ihn zum Propheten'?, der im-
stande ist, auch «im Traum» und «im Gesicht» die dem Verstand zugingli-
chen Gegenstinde visuell wahrzunehmen'¢. Dies ermoglicht es ihm, die Men-
ge zu fiihren — eine Aufgabe, die ihn dazu zwingt, in Gleichnissen und Rét-
selworten zu reden'’. Ebenso ermoglicht es (wie es scheint) ihm auch, in Au-
genblicken besonderer Inspiration Symbole intellektuellen Inhalts mit der
Kraft seiner Intuition aufzufassen, zu denen er auf dem gewdhnlichen dis-
kursiven Wege nicht hidtte gelangen konnen'®. Zur Erreichung dieser Stufe ist
nach Maimonides die sittliche Vollkommenheit unerldsslich. Nach Hilkot
yesOde hat-Tora 7,1 gehort es zu den Eigenschaften des Propheten, dass er
«charakterlich ein Held ist; das heisst, dass sein Trieb ihn in keinerlei Hin-
sicht beherrscht, vielmehr er selbst mit seiner Vernunft seine Triebe stdndig
unter Kontrolle hat»; diese Forderung erklart Maimonides im «Fiihrer der
Unschliissigen» II 36 in alle Breite'®. Nur sittliche Vollkommenbheit, die nach
Maimonides darin besteht, dass der Verstand die Triebe und die Einbil-
dungskraft vollkommen beherrscht, ermdglicht es dem Propheten, im
Traum und im Gesicht nicht irgendwelche Nichtigkeiten der diesseitigen
Welt zu sehen, sondern «nur iiberaus wunderbare, gottliche Dinge, nur Gott
und seine Engel, und nur solche Dinge, die richtige Uberzeugungen und all-
gemeine Anleitungen zur Regelung der zwischenmenschlichen Verhéltnisse
betreffen»?°,

Zur Erreichung dieses Ziels tréagt die Tora in hervorragendem Masse bei.
Im Gegensatz zu den Gesetzen der Menschen, die lediglich dazu bestimmt
sind, die gesellschaftlichen Verhéltnisse zu ordnen, sorgt Gottes Tora auch
fiir die personliche Vervollkommnung derer, die sich ihr unterwerfen?®'. Zwei

85



Ziele hat di€ Tora: «Vervollkommung des Korpers» und «Vervollkomm-
nung der Seele»??. Die « Vervollkommnung der Seele» besteht darin, dass
wahre Meinungen durch Uberlieferung in die Herzen der Gldubigen eindrin-
gen, wie z.B. Gottes Existenz und Einzigkeit. Die « Vervollkommnung des
Korpers» besteht in der Vervollkommnung der Gesellschaftsordnung und im
Erlass von Geboten, die dazu bestimmt sind, fir die Gesundheit des Men-
schen und die Ziigelung seiner Triebe zu sorgen??. So sind alle religionsgesetz-
lichen Bestimmungen tiber verbotene Speisen,iiber Geliibde und iiber Nasi-
rat dazu bestimmt, den Ess- und Trinktrieb des Menschen zu ziigeln?*; und
alle Bestimmungen tiber verbotenen Geschlechtsverkehr zur Ziigelung des
Geschlechtstriebes?’. Dem Juden, der mit der Tora aufwéichst und ihren Ge-
boten treu ist, ist also von vornherein die Wegweisung zu theoretischen
Wahrheiten und ein wirksames Mittel gegen die Unterworfenheit unter seine
Begierden gegeben.

Die Einstellung des Maimonides zu Nichtjuden — kein Paradox

Damit sind wir wohl zur Auflésung des Paradoxes gelangt, das in Mai-
monides’ Einstellung zum Nichtjuden liegt, der weder Tora noch Gebote hat
und nur aus «zwingenden Vernunftsgriinden» héhere Stufen der Sittlichkeit
und des Verstandes erreichen kann. Aus der Gesamtheit von Maimonides’
Anschauungen — und nicht eben aus seinen expliziten Ausserungen im
«Sendschreiben an die Yemeniten» — geht hervor, dass auch der Nichtjude
zur hochsten menschlichen Vollkommenheit gelangen kann. Noch mehr:
Aus der Gesamtheit von Maimonides’ Ausserungen ergibt sich, dass die To-
ra, die fiir uns bereits eine Gegebenheit ist, darauf beruht, dass sich Abraham
und (in seiner Folge) Mose aus eigener Kraft zu solchen Hohen aufgeschwun-
gen haben. Die Aussichten eines Nichtjuden hingegen, der nicht am Berge Si-
nai gestanden hat, und dem die Tora nicht gegeben worden ist, zur menschli-
chen Vollkommenheit zu gelangen, sind allerdings ungleich schwécher als
diejenigen des Juden. Darum kann ein gewohnlicher Nichtjude als jemand
betrachtet werden, der «nicht wirklich Mensch» ist, dessen «menschliche
Charaktereigenschaften nicht zur Vollkommenheit gediehen sind»; da man
im Privatrecht aufgrund der Mehrzahl der tatsdchlichen Gegebenheiten ent-
scheidet, wird man mit Recht zwischen Jude und Nichtjude grundsitzlich
unterscheiden. Dieser geringe Grad von Wahrscheinlichkeit, dass ein Nicht-
jude zur Prophetie gelangt, liegt offenbar der von Maimonides im «Send-
schreiben an die Yemeniten» festgehaltenen Verheissung Moses zugrunde,
dass ein Prophet, der uns den Weg weisen wird, aus Israel stammt. Wenn also
Maimonides von einem Propheten «aus den Weltvolkern» spricht, der Men-
schen «zur Tora unseres Meisters Mose rufen und drangen wird, ohne der

86



Tora etwas hinzuzufiigen oder wegzunehmeny, so driickt er damit gewiss nur
eine hypothetische Moéglichkeit aus und nicht eine Wirklichkeit, mit der man
rechnen miisste. Ein solcher Prophet, der die Menschen zur Religion unseres
Meisters Mose riefe, wiirde ja ohnehin selber an die Religion unseres Meisters
Mose glauben und wire deshalb ohne weiteres ein echter Proselyt, der nicht
mehr zu den « Weltvélkern» gehort, sondern in jeder Hinsicht voll und ganz
Israelit wire, geméss Maimonides’ Meinung in seinem beriihmten Brief an
den Proselyten Obadja®®.

Zusammenfassend konnen wir sagen: Wenn wir die Stellung des Nicht-
juden und seine Fahigkeit, zur Stufe der Prophetie zu gelangen, richtig er-
klart haben, so war Maimonides der erste Denker in der Geschichte der jiidi-
schen Philosophie des Mittelalters, der in der Prophetie eine allgemein-
menschliche Eigenschaft gesehen hat, angesichts deren Juden und Nichtju-
den grundsitzlich gleichgestellt sind. Sowohl Saadya Gaon als auch Jehuda
Hallevi und Abraham ibn Daud haben in der Prophetie eine Israel vorbehal-
tene Eigentiimlichkeit gesehen. Diese Auffassung des Maimonides, dass die
Prophetie allen Menschen gemeinsam sei, macht uns auch die Sonderstellung
klar, die er Moses Prophetie einrdumt: Mose ist nicht nur ein grosserer Pro-
phet als alle anderen; vielmehr unterscheidet sich seine Prophetie in ihrem
Wesen von der der anderen Propheten?’. Diese Behauptung hat vor Maimo-
nides niemand in solcher Schirfe aufgestellt. Mit dieser Auffassung konnen
wir auch die oft aufgeworfene Frage beantworten, was Maimonides dazu ge-
bracht habe, die Prophetie unseres Meisters Mose als einen der dreizehn
Glaubensartikel gesondert aufzufiihren: Da nach Maimonides’ Meinung
auch ein Nichtjude zur Prophetie gelangen kann, l4sst sein System Raum fiir
die Behauptung der Muslime, Mose und seine Tora seien wahr gewesen, bis
Mohammed, «das Siegel der Propheten», gekommen sei und die Tora aufge-
hoben habe. Offenbar ist es diese Behauptung, die ihn dazu bewogen hat, un-
serem Meister Mose eine personliche, von allen {ibrigen Propheten verschie-
dene Sonderstellung einzurdumen. Sicher ist es auch diese Behauptung, die
Maimonides dazu veranlasst hat, in seinem Mischna-Kommentar die Beson-
derheit von Moses Prophetie als eigenen Glaubensartikel festzulegen.

ANMERKUNGEN

1. Spinoza, Opera-Werke, lateinisch und deutsch, 1.Bd.: Tractatus theologico-politicus,
hg. v. Giinter Gawlick und Friedrich Niewohner, Darmstadt 1979, 184-187.

2. Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften, Jubiliumsausgabe, 16, 178. Die letzten
Worte («Soll das eine richtige Meinung’ heissen?») beziehen sich auf die Formulierung
des Kommentars «Kesef mischne» von Rabbi Josef Karo z.St.: «Mir scheint, unser
Meister spreche hier seine eigene Meinung aus; diese ist richtig.»

87



\© 0o 1

11
12.

13

14.

15.
16.
17.

18.
19,
20.
21.
22,
p.5. 8
24.
25;
26,
27

88

. Mischna des Rabbi Eliezer, hg.v. H.G. Enelow, New York 1933, 121. Auf diese Quelle

hat zuerst Saul Lieberman aufmerksam gemacht; sie wird von B.M. Lewin in dessen
Namen zitiert: Maimonides-Sammelband, hg.v. Y.L. Fischmann, Jerusalem 1935,
102 Anm. Vgl. auch M. Guttmann in MGWJ 43 (1935) 152f.

. Zu diesem Schluss — allerdings, wie es scheint, aus anderen Griinden — kommt auch

Jacob Katz in Zion 23/24 (5718/19) 175; vgl. seine Begriindungen ebd. Anm. 8.

. Wir wollen hier nicht auf die Frage eintreten, wer zur «kiinftigen Welt» gelange; dieser

Begriff ist in Maimonides’ Lehre problematisch genug. Es muss aber energisch betont
werden, dass die Lesart der oben erwdhnten Handschriften {iberhaupt nicht klar
macht, ob die «Weisen unter den Weltvolkern» Anteil an der kiinftigen Welt haben
oder nicht. In diesem Punkt hat sich m.E. Josef ibn Schemtob in seinem Buch «Kevod
Elohim» geirrt. Obwohl die Lesart, die ihm vorlag, derjenigen in den oben erwahnten
Handschriften gleicht, hat er sich darauf berufen und Aristoteles, der «zum Rang ei-
nes Philosophen und Frommen gelangt ist», seinen Anteil an der kiinftigen Welt be-
stritten; vgl. Kevod Elohim, Fiirth 1556, vorletztes Blatt, recto.

. Vgl. hilkot melakim 10,2. Wenn Maimonides nicht dies hitte sagen wollen, hétte er

keinen Anlass gehabt, den Ausdruck «alle Israeliten» zu gebrauchen; dem ganzen
Werk «Mischne Tora» liegt ja die Annahme zugrunde, dass die 613 Gebote nur fiir die
Israeliten gelten.

. «Sendschreiben an die Yemeniten», hg.v. A.S. Halkin, New York 1952, 50-52.
« BEbd. 56.

. Ebd. 48-50.

10.

Nach «Mischna mit dem Kommentar des Mose ben Maimon, Ordnung Nezikin»,
hg.v. Y. Kafach, Jerusalem 1965, 20.

Ausgabe S. Munk, II, S. 71a.

(Hier liegt ein Wortspiel vor: «Schlange» und «wahrsagen» haben im hebraischen die-
selben Konsonanten. Lauer).

Vgl. die Kommentare von Narboni, Efodi, Schemtob und Crescas zu diesem Ab-
schnitt; einen anderen Kommentar habe ich bisher noch nicht gefunden.

Vgl. Maimonides’ Definition der Prophetie im «Fiihrer der Unschliissigen» II 36 zu
Anfang.

ebd. 37.
ebd. 36 (Ausgabe S. Munk, II, S. 78b-79b).

Vgl. hierzu Leo Strauss, Die philosophische Begriindung des Gesetzes, in seinem Sam-
melband «Philosophie und Gesetz», Berlin 1935, 87-122.

Vgl. «Fiihrer der Unschliissigen» II 38 (Ausgabe S. Munk, II, S. 82b-83a).
Vgl. oben Anm. 16.

ebd. 36 (Ausgabe S. Munk, II, S. 79b).

Vgl. «Fiihrer der Unschliissigen» II 40.

Ebd. III 27.

Ebd.

Ebd. III 48.

Ebd. III 49. -

Vgl. «Maimonides’ Responsa», hg.v. Blau, II (1969) Nr. 293.

«Fiihrer der Unschliissigen» II 35, und vgl. meinen Artikel «Die Prophetie unseres
Meisters Mose in der Lehre des Maimonides» (hebr.), in: Proceedings of the Fourth
Congress of Jewish Studies, II, Jerusalem 1969, 334-339.



	Die Prophetie als gesamt-menschliche Erscheinung nach der Lehre des Moses Maimonides

