Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Die Einstellung des Maimonides zum Islam und zum Christentum
Autor: Posen, Jacob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Einstellung des Maimonides
zum Islam und zum Christentum

von Jacob Posen

In talmudischer Zeit wurden die meisten Nichtjuden von den Rabbinen
als Gotzendiener eingestuft, ausgenommen jene, die sich von der Verehrung
der Gotter lossagten und sich in ihrem Verhalten zu den Mitmenschen von
moralischen und sittlichen Grundsétzen leiten liessen. Die Rabbinen sahen
Personen, die die Sieben Noachidischen Gebote' befolgten, als Sympathi-
santen des jiidischen Glaubens an. Diese Gebote kénnen auch als allgemein
giiltiges Naturrecht angesehen werden. Als Vollproselyten (gere zedeq) gal-
ten jedoch nur solche Personen, die den Glauben und die Religionsgesetze
des jiidischen Volkes voll akzeptierten. Sie hatten mit ihrem Eintritt ins Ju-
dentum die gleichen Rechte und Pflichten wie diejenigen, welche als Juden
geboren worden waren. Solange man es nur mit Heiden zu tun hatte, waren
die Beziehungen zur nichtjiidischen Umwelt durch biblische und talmudische
Vorschriften deutlich festgelegt. Dies dnderte sich jedoch mit der Entstehung
und Weiterentwicklung der beiden Tochterreligionen, Christentum und Is-
lam, die sich in ihren Einflusssphéren als dominierende Weltreligionen eta-
blierten. Die Gliubigen beider Religionen konnten nicht ldnger als G6tzen-
diener betrachtet werden, da sie den Glauben an den Gott, den auch die Ju-
den verehrten, verkiindeten. Umso notwendiger und dringender wurde es an-
dererseits, den Glauben der Juden scharf von dem der Christen und Muslime
abzugrenzen, nahm doch jede dieser beiden Religionen fiir sich in Anspruch,
die einzig richtige Offenbarung Gottes zu besitzen. Jede andere Glaubensge-
meinschaft wurde nur geduldet und nach Mdglichkeit auch unterdriickt.

Maimonides hat keine polemischen Schriften gegen die beiden Weltreli-
gionen verfasst. Aber er sah sich immer wieder veranlasst, ihnen gegeniiber
Stellung zu beziehen und so das Verhaltnis zu Christentum und Islam zu pra-
zisieren. Er tat dies sowohl in Sendschreiben als auch in seinen Hauptwerken:
Mischna-Kommentar, Mischne Tora und Fiihrer der Unschliissigen*. Vor-
ausgeschickt sei, dass Maimonides weder das Christentum noch den Islam
als falsche Religionen ohne Wert betrachtet hat. Vielmehr hat er in einem be-
merkenswerten Abschnitt beiden Glaubensbekenntnissen einen religiosen

Rabbiner Dr. Jacob Posen, Mutschellenstr. 115, CH 8038 Ziirich.
66



Wert fiir die Heilsgeschichte der Menschheit zugestanden. In Mischne Tora
(Hilchot Melachim 11,4) wird ausgefiihrt, Jesus und Mohammed seien Weg-
bereiter des Messias und des Monotheismus. Eines Tages werde die ganze
Menschheit den Weg zu Gott in vollem Masse zuriickfinden:

«Alle Dinge, die Jesus den Nazarener und jenen Ismaeliten (Mohammed),
der nach ihm aufstand, betreffen, dienten nur dem Zweck, den Weg dem
Ko6nig Messias zu ebnen und die ganze Welt vorzubereiten, Gott einmiitig
zu dienen, wie es heisst (Zef. 3,9): «Denn alsdann will ich den Volkern rei-
ne Lippen geben, dass sie alle den Namen des Herrn anrufen und ihm ein-
triachtig dienen®».

Maimonides iiber den Islam

Schon als junger Mann hatte Maimonides unter der Verfolgung mosle-
mischer Machthaber zu leiden, denn sein Vater sah sich gezwungen, mit sei-
ner ganzen Familie im Jahre 1160 wegen dér religiésen Verfolgungen unter
den Almohaden Spanien zu verlassen. Diese fanatischen Herrscher in Siid-
spanien und Nordafrika verlangten, dass alle Bewohner ihres Landes entwe-
der Allah als einzigen Gott und Mohammed als seinen Propheten anerken-
nen oder auswandern miissten. Die Familie Maimon zog es vor, nach Norda-
frika (Fez) auszuwandern, obwohl auch dort die gleichen Forderungen an die
judische Bevolkerung des Landes gerichtet wurden. Die dort lebenden Juden
fragten an, ob es gestattet sei, das Glaubensbekenntnis der Muslime nachzu-
sprechen, obwohl man im Herzen verneinte, dass Mohammed der Prophet
Allahs sei. Ein Rabbiner entschied, die Anerkennung Mohammeds sei als
Gotzendienst anzusehen und man miisse sich eher toten lassen als dem dusse-
ren Druck nachgeben. Maimonides, dem dieser Entscheid vorgelegt wurde,
nahm in scharfer Form dazu Stellung* und warf dem Rabbiner, dessen Na-
men er nicht nennt, vor, mit seinem Urteil die Juden Nordafrikas in unnétige
Gewissensnot gebracht zu haben, ja, durch seinen Entscheid die Zukunft der
jidischen Gemeinden in Frage gestellt zu haben. Denn wenn das Lippenbe-
kenntnis der Anerkennung Mohammeds als G6tzendienst zu betrachten sei,
dann wiirde mancher auf die weitere Ausiibung jlidischer Religionsgesetze
vOllig verzichten, um sein Leben zu retten. Weiterhin begriindete Maimoni-
des seine nachsichtige Beurteilung der Frage damit, dass Gotzendienst eine
aktive Handlung voraussetze, das blosse Sprechen eines innerlich abgelehn-
ten Glaubensbekenntnisses jedoch keineswegs einem Gotzendienst gleichge-
setzt werden konne. Allerdings ermahnte Maimonides seine Fragesteller,
dass sie sobald wie méglich das Land verlassen sollten, in welchem sie

67



solchem religiosen Druck ausgesetzt seien, selbst wenn dies den Verlust ihres
ganzen Vermogens bedeuten sollte.

Diesen Brief schrieb Maimonides kurz nach seiner Ankunft in Fez. Er
selber folgte seinem eigenen Ratschlag und verliess Nordafrika fiinf Jahre
spiter, zu einer Zeit, als nicht nur der 6ffentliche Gottesdienst in Synagogen
untersagt war, sondern auch die Moglichkeit, im privaten Bereich ein religio-
ses Leben zu fiihren, immer mehr behindert wurde. Einige Historiker (Gei-
ger, Graetz u.a.) vermuteten, dass Maimonides in dieser Zeit als Pseudo-
Muslim gelebt habe, doch gibt es hierfiir keine Beweise. Die Familie Maimon
blieb solange sie konnte in Fez, bis der dussere Druck unertrdglich wurde.
Dann schiffte sie sich nach Paléstina ein, um dann spéter im gleichen Jahre
nach Aegypten zu reisen. Hier wurde Maimonides in kurzer Zeit zum geisti-
gen Oberhaupt der jiidischen Gemeinde in Fostat (Vorort von Kairo) und
sein Einfluss reichte weit iiber die Grenzen Aegyptens hinaus. Es darf uns
deshalb nicht verwundern, dass man sich in einer dhnlichen Glaubensfrage
wiein Fez anihn wandte und zwar seitens der Juden in Jemen, die wegen ihrer
Religion von dem dortigen Herrscher bedroht waren und ebenfalls vor die
Wahl gestellt wurden, ihren Glauben zu verlassen oder zu sterben. Ver-
schirft wurde die Situation durch das Auftreten eines Mannes, der sich als
Messias ausgab und auf diese Weise die unentschlossenen ratsuchenden je-
menitischen Juden in noch grossere Gefahren stiirzte. In seinem Antwort-
schreiben von 1172° nahm Maimonides Stellung zur Frage messianischer Er-
wartungen und auch zur Abgrenzung vom Islam und der prophetischen Mis-
sion Mohammeds. Was den sogenannten Messias betraf, warnte er seine
Adressaten, sich auf Wunder zu verlassen, die angeblich von diesem began-
gen worden seien. Ein Messias konne nur dann Anspruch auf Gefolgschaft
erheben, wenn er gemiss den Gesetzen der Tora handle und lehre, dass er
aber keineswegs glaubwiirdig sei, wenn er Neues verkiinde, das nicht auf die
Tora gegriindet sei®. Aus diesem Grunde kénne auch Mohammed kein wah-
rer Prophet sein, da er behauptete, durch die Verkiindung seines Glaubens ei-
ne neue Religion geoffenbart und damit die Lehren des Propheten Mose ab-
gelost zu haben. Da aber Mose der grosste aller Propheten war und ist, darf
niemand behaupten, seine Lehren seien iiberfliissig und hinféallig geworden.

In der Einleitung zu Mischna Sanhedrin X fiihrt Maimonides die Drei-
zehn Grundprinzipien des Glaubens auf. Eines davon ist, dass Mose der gros-
ste aller Propheten war und dass die von ihm verkiindete Lehre niemals abge-
andert werde. Kein spaterer Prophet konne deshalb Lehren verkiinden, die
im Widerspruch zur Tora stehen. Maimonides schliesst nicht aus, dass auch
nichtjiidische Propheten im Namen Gottes prophezeien konnen und er nennt
als Beispiel Bileam. Aber der Messias, der nach Maimonides eine noch hohe-
re Stufe als die eines Propheten einnimmt und dazu nach Dt. 18,18 ein Israelit
sein muss, kann aus diesem Grunde weder Christ noch Moslem sein.

68



Maimonides nimmt in seinem Sendschreiben nach Jemen auch Stellung
zu den moslemischen Behauptungen, dass das Kommen Mohammeds bereits
in der Tora angekiindigt sei. Der Schriftvers: «Er kam vom Sinai und in sei-
nem Glanz von Seir her und strahlt aus vom Berge Paran...» (Dt. 33,2) konne
nicht, wie die Muslime behaupten, auf Mohammed angewandt werden, da
der Satz sich auf ein Ereignis in der Vergangenheit und nicht der Zukunft be-
ziehe. Auch die Behauptung, dass die Verheissung gottlichen Segens fiir
Ischmael ein Hinweis auf die Person Mohammeds enthalte, weil der Zahlen-
wert der beiden Worte bim°od me°od dem Namen Mohammed entsprechen
soll, wird von Maimonides als lacherlich zuriickgewiesen. Erstens stimme die
Berechnung nicht, da die Schreibweise des Namens Mohammed keinen glei-
chen Zahlenwert ergebe und zweitens sei der Sinn dieser Worte im Hebrai-
schen «gar sehr». Dieser Ausdruck schliesst eine grosse Anzahl ein und kann
nicht auf den Zahlenwert der Buchstaben - 92 - beschrdnkt werden. Ausser-
dem sei der Segen Abrahams fiir Isaak reserviert und nicht fiir Ischmael oder
einen seiner Nachkommen’. Eine weitere Behauptung islamischer Theolo-
gen, die Juden hitten mehrere Hinweise auf Mohammed in der Bibel ge-
16scht, wird von Maimonides zuriickgewiesen mit der Begriindung, dass kei-
ne der Ubersetzungen der hebriischen Bibel in andere Sprachen solche Hin-
weise enthalten, was beweise, dass sie auch nicht im Urtext gestanden haben®.

Der Zweck des Sendschreibens nach Jemen war, den dortigen Juden
wieder Mut einzufléssen und sie in der Ansicht zu bestirken, dass die Bedro-
hung von aussen nicht fiirimmer andauern werde. Die Verfolgung der Juden
von seiten der Muslime oder der Christen sei im Zusammenhang mit ge-
schichtlichen Ereignissen in der Vergangenheit zu sehen. Immer habe es
Feinde der Juden und ihres Glaubens gegeben. Am Anfang waren es Amale-
kiter, Assyrer, Babylonier, Romer, die es mit Gewalt vesuchten. Andere, zu
denen die griechischen Philosophen gehorten, versuchten es durch Verleum-
dungen und mit Waffen des Geistes. Die Verfechter des Islams und des Chri-
stentums wenden sowohl Gewalt als auch verleumderische Verdrehungen
und Anschuldigungen gegen das Judentum an. Beide verkiinden eine neue
Religion und ein gottliches Gesetz und behaupten, dass ihre Lehre die jiidi-
sche Religion abgel6st habe. Aber sie werden den Wegihrer Vorgidnger gehen
und sich nicht auf Dauer behaupten kdnnen, da sie nur Imitationen des Ju-
dentums seien. Sie gleichen dem wahren Glauben ebensowenig wie ein Denk-
mal der lebenden Person, die es darstellen will®.

69



Maimonides iiber das Christentum

In seinen Dreizehn Glaubensartikeln betont Maimonides in aller Schér-
fe die Einheit Gottes und seine Unkdrperlichkeit'®. Die Behauptung der
Christen, dass die zweite Person der Trinitdt eben der von Gott gesandte
Messias sei, widerspricht den unabédnderlichen Lehren des Judentums. Dass
sie die Tora als von Gott gegeben anerkennen und verehren, bleibt ohne Be-

L’Tzigutung, da sie eine neue Religion unter Abianderung mancher Gesetze der
Tora im Namen Jesu proklamieren.

Maimonides sieht die christliche Religion nicht als eine monotheistische
an wegen ihrer Dreifaltigkeitslehre. Der Islam hingegen ist in den Augen
Maimonides’ eine rein monotheistische Religion und er unterstreicht dies in
dem beriihmten Schreiben an Obadia, den Proselyten, in welchem er hervor-
hebt, dass die Moslems keineswegs als Gotzendiener anzusehen seien. In sei-
nem Mischna-Kommentar (Avoda Zara 1:4) hebt Maimonides hervor, dass
die Gebetshduser der Christen ohne den geringsten Zweifel als gotzendieneri-

sche Stétten anzusehen seien''.

Die in den Kirchen aufgestellten Standbilder aus Holz und Stein, die an-
gebetet werden, gelten als Gotzendienst. Aus diesem Grund ist es verboten,
an Sonntagen und kirchlichen Feiertagen mit Christen Geschéfte zu machen
im gleichen Sinne, wie dies die Mischna an heidnischen Festen den Juden un-
tersagt. In Mischne Tora (AvOda Zara 9:4) heisst es ausdriicklich, dass «Edo-
miter» (d.h. Christen) als G6tzendiener anzusehen seien. Sonntag ist ihr Fei-
ertag und schon ab Donnerstag diirfe man mit ihnen im Lande Israel keinen
Handel treiben und erst recht nicht am Sonntag selbst (dieser Satz wurde in
den gedruckten Ausgaben von der Zensur gestrichen)'?. Aus religionsgesetz-
lichén Griinden ist Wein, den ein Nichtjude beriihrt hat, fiir einen Juden zum
trinken verboten. Wenn dies ein G6tzendiener getan haben konnte, darf ein
Jude keinerlei Genuss (auch kein Weiterverkauf) von dem Wein haben, da zu
befiirchten ist, dass der Gotzendiener ein wenig von diesem Wein seinem
Gotte geweiht hat. Aus diesem Grunde — da Maimonides die «Ischmaeli-
ten» (Muslime) nicht als Gotzendiener ansieht — ist der von ihnen bertiihrte
Wein zwar verboten zu trinken, aber die strengere Vorschrift des absoluten
Genussverbots ist ihnen gegeniiber nicht anzuwenden'?.

Maimonides musste sich mit den beiden Tochterreligionen auch auf
dem Gebiet der Eschatologie und insbesondere der messianischen Erwartun-
gen auseinandersetzen. Da Maimonides seine Philosophie mdglichst auf
Vernunftbasis aufbaute und auch Wunder auf natiirliche Weise zu erkldren
suchte, war es fiir ihn nicht nétig, dass der zu erwartende Messias ein Wun-
dertédter sein miisse. In seinem Brief an die jemenitischen Juden weist er die
Anspriiche des dortigen Pseudomessias zuriick und in Mischne Tora (Hilhot
melakim XI, 3) postuliert er, dass mit dem Kommen des Messias keine tiber-

70



natiirlichen Ereignisse verbunden sein werden. Auch seinem Wesen nach
wird der Messias kein «Ubermensch» sein, sondern, weder vom Paradies her
kommend noch préexistent aus einer anderen Welt her in Erscheinung tre-
ten. Maimonides weist auf das Beispiel von Bar Kochba hin, der von dem
grossen Lehrer Aqgiba als messianische Gestalt proklamiert wurde, obwohl er
ein normaler Mensch war, der auch keine Wunder vollbrachte. Der jiidische
Messias wird nach Jesaia 11 durch seine Rechtschaffenheit und {iberragende
Weisheit seine Umwelt beeindrucken und auf den rechten Weg fiihren. Seine
Aufgabe wird es sein, das Exil und die Bedriickung Israels durch die Volker
der Erde zu beenden und die Juden wieder in ihre Heimat zuriickzubringen,
wo sie gemdiss dem Toragesetz leben werden. Maimonides ist sich bewusst,
dass eine solche Anderung nur mit grossen Schwierigkeiten zu bewerkstelli-
gen ist und dass die herrschenden Voélker der Erde alles tun werden, um den
kommenden Messias an der Erfiillung seiner Aufgaben zu hindern. Esist Un-
wissenheit, mangelnde Erkenntnis und das Fehlen der Weisheit, die die Men-
schen dazu veranlassen, schlecht zu handeln. Es ist die Aufgabe des Messias,
Streitigkeiten und Herrschsucht unter den Menschen abzuschaffen und ih-
nen Kenntnis von der wahren Wesenheit Gottes zu vermitteln gemdss dem
Satze «sie werden nichts Boses tun und nichts zerstoren iiberall auf dem Ber-
ge meines Heiligtums, denn die Erde wird von der Erkenntnis Gottes erfiillt
sein, wie Wasser den Meeresgrund bedeckt. «(Jes. 11:9)'.

Fiir Maimonides ist das Kommen des Messias nicht mit dem Zeitpunkt
der «Letzten Tage», des Jiingsten Gerichts und der Auferstehung gleichzu-
setzen. Nach seiner Meinung werden 2000 Jahre messianischer Zeit verstrei-
chen, bis dann Gott selbst jene Wunder vollziehen wird, die mit der Endzeit
in Verbindung stehen. Der Messias selber vollbringt keine Wunder. Fest
steht fiir Maimonides, dass der Messias auf dem Boden des Landes Israel in
Erscheinung treten wird und dass er aus dem salomonischen Geschlecht und
Ko6nigshaus stammen miisse. Zwar sind diese Bemerkungen im Brief nach Je-
men auf den Pseudo-Messias gemiinzt, aber sie schliessen gleichfalls alle
messianischen Erwartungen aus, die von den beiden Tochterreligionen gegen
die judischen Auffassungen ins Feld gefiihrt werden. Obwohl Maimonides |
sowohl Islam als auch Christentum als falsche Religionen bezeichnet, sieht |
er, wie wir schon anfangs sagten, in beiden ein von Gott eingesetztes Werk- |
zeug, um den reinen Monotheismus auf Erden zu verbreiten und die Mensch-
heit ndher zu Gott zuriickzufiihren.

71



1.

O 60 1 N L A W

11.

12

ANMERKUNGEN

(von Martin Cunz)

Sanh. 56a: «Die Rabbanan lehrten: Sieben Gesetze sind den S6hnen Noachs (d.h. der
ganzen Menschheit) auferlegt: Rechtspflege (dinin), (das Verbot der) Gottesldsterung
(birkat haSem), des Géizendienstes (avoda zara), der Unzucht (gilily Carajot), des
Blutvergiessens (Sefikit damim), des Raubes (gazel) und des Genusses eines Gliedes
von einem lebenden Tier (Pever min hahay). Diese sieben Gebote werden von Gen.
9,4-6 abgeleitet.

. Mischna-Kommentar, aus dem Arabischen iibersetzt, kommentiert und eingeleitet

von David Kapach, Mosad Harav Kuk, 3 Bde, Jerusalem 1963 (hebr.) mit Kommen-
tar. Mischne Tora, Mosad Harar Kuk, 19 Bde (hebr.). Englische Ubersetzung (noch
unvollstidndig): The Code of Maimonides, New Haven (Yale Judaica Series). Fiihrer
der Unschliissigen: Arabischer Text: S. Munk, Le Guide des Egarés, arab. Text mit
frz. Ubersetzung, 3 Bde, Paris 1856-1866, Nachdruck Osnabriick 1964. Deutsche
Ubersetzung: A. Weiss, Mose ben Maimon, Fiihrer der Unschliissigen, 2 Bde, Ham-
burg 1972, unverdnderter Nachdruck der Ausgabe von 1923. Weitere Literatur: Sara-
check J., The Doctrine of the Messiah in Medieval Jewish Literature, New York 1932,
126-161. Tschernowitz, G, Hayahas beyn Ysrael lagoyim lefi ha-Rambam, New York
1950 (hebr.), Sendschreiben, °1ggrot ha-Rambam, Mosad Harav Kuk, Jerusalem
1976 (hebr.).

. Vollstandiger Text in diesem Heft Judaica 2 (1986) S. 76.

. 2Iggeret HaSmad (Sendschreiben iiber den Abfall vom Judentum) s. Anm. 2.

. YIggeret Teman (Sendschreiben nach Jemen) oder Tor der Hoffnung, s. Anm. 2.
. Vgl. auch Hilchot Melachim XI, 3 in diesem Heft Judaica 2 (1986) S. 76.

. 2Iggeret Teman S. 142 f.

. Ebda S. 139.

. Ebda S. 126ff.

10.

Vgl. die poetische Fassung der Dreizehn Glaubenartikel im Hymnus «Yigdal», die den
jidischen Glauben besonders scharf von Christentum und Islam absetzen. Text in den
Siddurim (Gebetsbiichern) zu Beginn des Morgengebets.

«Man muss wissen, dass jede Stadt, in der Christen wohnen und in der eine «bamay,
d.h. eines ihrer Gotteshéuser (sc. Kirche) steht, ohne Zweifel ein Ort des Gotzendien-
stes ist und (an den Feiertagen der Christen) nicht absichtlich durchzogen werden und
selbstverstdndlich (im Prinzip) auch nicht bewohnt werden darf. Aber der Herr hat
uns in ihre Hande gegeben, sodass wir gegen unseren Willen in ihren Stddten wohnen
miissen, um sein Wort zu erfiillen (Dt. 4,28): ’Daselbst werdet ihr Gottern dienen, die
das Werk von Menschenhand sind, Holz und Stein, die nicht sehen und nicht horen,
nicht essen und nicht riechen kénnen.’ Die Bestimmungen, die das Verhalten von Ju-
den in einer solchen Stadt betreffen, gelten umso mehr fiir das Verhalten der gotzen-
dienerischen Kultstétte selbst gegeniiber: man soll sie moglichst nicht ansehen und sich
ihr selbstverstandlich auch nicht ndhern und noch viel weniger sie betreten.» (Zu Avo-
da Zara I,4).



12. Vgl. auch Mischna-Kommentar zu Avoda Zara I,3: «Die in diesem Abschnitt erwdhn-

13,
14.

ten Feiertage wurden in der damaligen Zeit gegen die Nazarener und ihre Anhédnger be-
kanntgemacht. Das gleiche gilt von jedem Feiertag aller Volker an allen Enden der Er-
de; falls sie Gotzendiener sind, ist man verpflichtet, sich so zu verhalten wie erwédhnt.
Wisse, dass das Volk der Christen, das in all seinen Gruppen behauptet, dass der Mes-
sias (Jesus) gekommen sei, alle Gotzendiener sind und ihre Feste sind alle verboten (fiir
Handel und sonstige geschiftliche Beziehungen) und man verfahrt mit ihnen gemaéss
der Tora so wie man mit sonstigen Gotzendienern verfahrt. Der Sonntag gehort zu den
Festen der (nicht jiidischen) Volker. Deshalb ist es untersagt, mit den Messiasgldubi-
gen am Sonntag Geschéfte zu betdtigen (von den in der Mischna erwdhnten Dingen),
sondern man benimmt sich am Sonntag in der Weise, wie man mit anderen Gotzendie-
nern an ihren Festtagen umgeht. So wird es im Talmud erklért.

Vgl. auch Hilh6t maakal6t assiirot X1,4.

Siehe den ganzen Text in diesem Heft Judaica 2 (1986) S. 77 f. Vgl. auch «Fiihrer der
Unschlissigen» 111, 11.

73



	Die Einstellung des Maimonides zum Islam und zum Christentum

