
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Die Einstellung des Maimonides zum Islam und zum Christentum

Autor: Posen, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Einstellung des Maimonides
zum Islam und zum Christentum

von Jacob Posen

l

In talmudischer Zeit wurden die meisten Nichtjuden von den Rabbinen
als Götzendiener eingestuft, ausgenommen jene, die sich von der Verehrung
der Götter lossagten und sich in ihrem Verhalten zu den Mitmenschen von
moralischen und sittlichen Grundsätzen leiten Hessen. Die Rabbinen sahen

Personen, die die Sieben Noachidischen Gebote1 befolgten, als Sympathisanten

des jüdischen Glaubens an. Diese Gebote können auch als allgemein
gültiges Naturrecht angesehen werden. Als Vollproselyten (gere zedeq) galten

jedoch nur solche Personen, die den Glauben und die Religionsgesetze
des jüdischen Volkes voll akzeptierten. Sie hatten mit ihrem Eintritt ins
Judentum die gleichen Rechte und Pflichten wie diejenigen, welche als Juden
geboren worden waren. Solange man es nur mit Heiden zu tun hatte, waren
die Beziehungen zur nichtjüdischen Umwelt durch biblische und talmudische
Vorschriften deutlich festgelegt. Dies änderte sich jedoch mit der Entstehung
und Weiterentwicklung der beiden Tochterreligionen, Christentum und
Islam, die sich in ihren Einflusssphären als dominierende Weltreligionen
etablierten. Die Gläubigen beider Religionen konnten nicht länger als Götzendiener

betrachtet werden, da sie den Glauben an den Gott, den auch die
Juden verehrten, verkündeten. Umso notwendiger und dringender wurde es

andererseits, den Glauben der Juden scharf von dem der Christen und Muslime
abzugrenzen, nahm doch jede dieser beiden Religionen für sich in Anspruch,
die einzig richtige Offenbarung Gottes zu besitzen. Jede andere Glaubensgemeinschaft

wurde nur geduldet und nach Möglichkeit auch unterdrückt.

Maimonides hat keine polemischen Schriften gegen die beiden Weltreligionen

verfasst. Aber er sah sich immer wieder veranlasst, ihnen gegenüber
Stellung zu beziehen und so das Verhältnis zu Christentum und Islam zu
präzisieren. Er tat dies sowohl in Sendschreiben als auch in seinen Hauptwerken:
Mischna-Kommentar, Mischne Tora und Führer der Unschlüssigen1.
Vorausgeschickt sei, dass Maimonides weder das Christentum noch den Islam
als falsche Religionen ohne Wert betrachtet hat. Vielmehr hat er in einem
bemerkenswerten Abschnitt beiden Glaubensbekenntnissen einen religiösen

Rabbiner Dr. Jacob Posen, Mutschellenstr. 115, CH 8038 Zürich.

66



Wert für die Heilsgeschichte der Menschheit zugestanden. In Mischne Tora
(HîîchôTMëlâchfm 11,4) wird ausgeführt, Jesus und Mohammed seien
Wegbereiter des Messias und des Monotheismus. Eines Tages werde die ganze
Menschheit den Weg zu Gott in vollem Masse zurückfinden:

«Alle Dinge, die Jesus den Nazarener und jenen Ismaeliten (Mohammed),
der nach ihm aufstand, betreffen, dienten nur dem Zweck, den Weg dem

König Messias zu ebnen und die ganze Welt vorzubereiten, Gott einmütig
zu dienen, wie es heisst (Zef. 3,9): «Denn alsdann will ich den Völkern reine

Lippen geben, dass sie alle den Namen des Herrn anrufen und ihm
einträchtig dienen3».

Maimonides über den Islam

Schon als junger Mann hatte Maimonides unter der Verfolgung
moslemischer Machthaber zu leiden, denn sein Vater sah sich gezwungen, mit seiner

ganzen Familie im Jahre 1160 wegen der religiösen Verfolgungen unter
den Almohaden Spanien zu verlassen. Diese fanatischen Herrscher in
Südspanien und Nordafrika verlangten, dass alle Bewohner ihres Landes entweder

Allah als einzigen Gott und Mohammed als seinen Propheten anerkennen

oder auswandern müssten. Die Familie Maimon zog es vor, nach Nordafrika

(Fez) auszuwandern, obwohl auch dort die gleichen Forderungen an die
jüdische Bevölkerung des Landes gerichtet wurden. Die dort lebenden Juden
fragten an, ob es gestattet sei, das Glaubensbekenntnis der Muslime
nachzusprechen, obwohl man im Herzen verneinte, dass Mohammed der Prophet
Allahs sei. Ein Rabbiner entschied, die Anerkennung Mohammeds sei als
Götzendienst anzusehen und man müsse sich eher töten lassen als dem äusseren

Druck nachgeben. Maimonides, dem dieser Entscheid vorgelegt wurde,
nahm in scharfer Form dazu Stellung4 und warf dem Rabbiner, dessen
Namen er nicht nennt, vor, mit seinem Urteil die Juden Nordafrikas in unnötige
Gewissensnot gebracht zu haben, ja, durch seinen Entscheid die Zukunft der
jüdischen Gemeinden in Frage gestellt zu haben. Denn wenn das Lippenbekenntnis

der Anerkennung Mohammeds als Götzendienst zu betrachten sei,
dann würde mancher auf die weitere Ausübung jüdischer Religionsgesetze
völlig verzichten, um sein Leben zu retten. Weiterhin begründete Maimonides

seine nachsichtige Beurteilung der Frage damit, dass Götzendienst eine
aktive Handlung voraussetze, das blosse Sprechen eines innerlich abgelehnten

Glaubensbekenntnisses jedoch keineswegs einem Götzendienst gleichgesetzt

werden könne. Allerdings ermahnte Maimonides seine Fragesteller,
dass sie sobald wie möglich das Land verlassen sollten, in welchem sie

67



solchem religiösen Druck ausgesetzt seien, selbst wenn dies den Verlust ihres

ganzen Vermögens bedeuten sollte.

Diesen Brief schrieb Maimonides kurz nach seiner Ankunft in Fez. Er
selber folgte seinem eigenen Ratschlag und verliess Nordafrika fünf Jahre
später, zu einer Zeit, als nicht nur der öffentliche Gottesdienst in Synagogen
untersagt war, sondern auch die Möglichkeit, im privaten Bereich ein religiöses

Leben zu führen, immer mehr behindert wurde. Einige Historiker (Geiger,

Graetz u.a.) vermuteten, dass Maimonides in dieser Zeit als PseudoMuslim

gelebt habe, doch gibt es hierfür keine Beweise. Die Familie Maimon
blieb solange sie konnte in Fez, bis der äussere Druck unerträglich wurde.
Dann schiffte sie sich nach Palästina ein, um dann später im gleichen Jahre
nach Aegypten zu reisen. Hier wurde Maimonides in kurzer Zeit zum geistigen

Oberhaupt der jüdischen Gemeinde in Fostat (Vorort von Kairo) und
sein Einfluss reichte weit über die Grenzen Aegyptens hinaus. Es darf uns
deshalb nicht verwundern, dass man sich in einer ähnlichen Glaubensfrage
wie in Fez an ihn wandte und zwar seitens der Juden in Jemen, die wegen ihrer
Religion von dem dortigen Herrscher bedroht waren und ebenfalls vor die
Wahl gestellt wurden, ihren Glauben zu verlassen oder zu sterben.
Verschärft wurde die Situation durch das Auftreten eines Mannes, der sich als
Messias ausgab und auf diese Weise die unentschlossenen ratsuchenden
jemenitischen Juden in noch grössere Gefahren stürzte. In seinem
Antwortschreiben von 11725 nahm Maimonides Stellung zur Frage messianischer
Erwartungen und auch zur Abgrenzung vom Islam und der prophetischen Mission

Mohammeds. Was den sogenannten Messias betraf, warnte er seine

Adressaten, sich auf Wunder zu verlassen, die angeblich von diesem begangen

worden seien. Ein Messias könne nur dann Anspruch auf Gefolgschaft
erheben, wenn er gemäss den Gesetzen der Tora handle und lehre, dass er
aber keineswegs glaubwürdig sei, wenn er Neues verkünde, das nicht auf die
Tora gegründet sei6. Aus diesem Grunde könne auch Mohammed kein wahrer

Prophet sein, da er behauptete, durch die Verkündung seines Glaubens eine

neue Religion geoffenbart und damit die Lehren des Propheten Mose
abgelöst zu haben. Da aber Mose der grösste aller Propheten war und ist, darf
niemand behaupten, seine Lehren seien überflüssig und hinfällig geworden.

In der Einleitung zu Mischna Sanhédrin X führt Maimonides die Dreizehn

Grundprinzipien des Glaubens auf. Eines davon ist, dass Mose der grösste

allerPropheten war und dass die von ihm verkündete Lehre niemals
abgeändert werde. Kein späterer Prophet könne deshalb Lehren verkünden, die
im Widerspruch zur Tora stehen. Maimonides schliesst nicht aus, dass auch
nichtjüdische Propheten im Namen Gottes prophezeien können und er nennt
als Beispiel Bileam. Aber der Messias, der nach Maimonides eine noch höhere

Stufe als die eines Propheten einnimmt und dazu nach Dt. 18,18 ein Israelit
sein muss, kann aus diesem Grunde weder Christ noch Moslem sein.

68



Maimonides nimmt in seinem Sendschreiben nach Jemen auch Stellung
zu den moslemischen Behauptungen, dass das Kommen Mohammeds bereits
in der Tora angekündigt sei. Der Schriftvers: «Er kam vom Sinai und in
seinem Glanz von Seïr her und strahlt aus vom Berge Paran...» (Dt. 33,2) könne
nicht, wie die Muslime behaupten, auf Mohammed angewandt werden, da
der Satz sich auf ein Ereignis in der Vergangenheit und nicht der Zukunft
beziehe. Auch die Behauptung, dass die Verheissung göttlichen Segens für
Ischmael ein Hinweis auf die Person Mohammeds enthalte, weil der Zahlenwert

der beiden Worte bim°od me°od dem Namen Mohammed entsprechen
soll, wird von Maimonides als lächerlich zurückgewiesen. Erstens stimme die
Berechnung nicht, da die Schreibweise des Namens Mohammed keinen
gleichen Zahlenwert ergebe und zweitens sei der Sinn dieser Worte im Hebräischen

«gar sehr». Dieser Ausdruck schliesst eine grosse Anzahl ein und kann
nicht auf den Zahlenwert der Buchstaben - 92 - beschränkt werden. Ausserdem

sei der Segen Abrahams für Isaak reserviert und nicht für Ischmael oder
einen seiner Nachkommen7. Eine weitere Behauptung islamischer Theologen,

die Juden hätten mehrere Hinweise auf Mohammed in der Bibel
gelöscht, wird von Maimonides zurückgewiesen mit der Begründung, dass keine

der Übersetzungen der hebräischen Bibel in andere Sprachen solche
Hinweise enthalten, was beweise, dass sie auch nicht im Urtext gestanden haben8.

Der Zweck des Sendschreibens nach Jemen war, den dortigen Juden
wieder Mut einzuflössen und sie in der Ansicht zu bestärken, dass die Bedrohung

von aussen nicht für immer andauern werde. Die Verfolgung der Juden
von Seiten der Muslime oder der Christen sei im Zusammenhang mit
geschichtlichen Ereignissen in der Vergangenheit zu sehen. Immer habe es

Feinde der Juden und ihres Glaubens gegeben. Am Anfang waren es Amale-
kiter, Assyrer, Babylonier, Römer, die es mit Gewalt vesuchten. Andere, zu
denen die griechischen Philosophen gehörten, versuchten es durch Verleumdungen

und mit Waffen des Geistes. Die Verfechter des Islams und des
Christentums wenden sowohl Gewalt als auch verleumderische Verdrehungen
und Anschuldigungen gegen das Judentum an. Beide verkünden eine neue
Religion und ein göttliches Gesetz und behaupten, dass ihre Lehre die jüdische

Religion abgelöst habe. Aber sie werden den Weg ihrer Vorgänger gehen
und sich nicht auf Dauer behaupten können, da sie nur Imitationen des
Judentums seien. Sie gleichen dem wahren Glauben ebensowenig wie ein Denkmal

der lebenden Person, die es darstellen will9.

69



Maimonides über das Christentum

In seinen Dreizehn Glaubensartikeln betont Maimonides in aller Schärfe

die Einheit Gottes und seine Unkörperlichkeit10. Die Behauptung der
Christen, dass die zweite Person der Trinität eben der von Gott gesandte
Messias sei, widerspricht den unabänderlichen Lehren des Judentums. Dass
sie die Tora als von Gott gegeben anerkennen und verehren, bleibt ohne

Beideutung, da sie eine neue Religion unter Abänderung mancher Gesetze der
Tora im Namen Jesu proklamieren.

Maimonides sieht die christliche Religion nicht als eine monotheistische
an wegen ihrer Dreifaltigkeitslehre. Der Islam hingegen ist in den Augen
Maimonides' eine rein monotheistische Religion und er unterstreicht dies in
dem berühmten Schreiben an Obadia, den Proselyten, in welchem er hervorhebt,

dass die Moslems keineswegs als Götzendiener anzusehen seien. In
seinem Mischna-Kommentar (Avôda Zara 1:4)' hebt Maimonides hervor, dass
die Gebetshäuser der Christen ohne den geringsten Zweifel als götzendienerische

Stätten anzusehen seien'1.

Die in den Kirchen aufgestellten Standbilder aus Holz und Stein, die
angebetet werden, gelten als Götzendienst. Aus diesem Grund ist es verboten,
an Sonntagen und kirchlichen Feiertagen mit Christen Geschäfte zu machen
im gleichen Sinne, wie dies die Mischna an heidnischen Festen den Juden
untersagt. In Mischne Tora (Avôda Zara 9:4) heisst es ausdrücklich, dass «Edo-
miter» (d.h. Christen) als Götzendiener anzusehen seien. Sonntag ist ihr
Feiertag und schon ab Donnerstag dürfe man mit ihnen im Lande Israel keinen
Handel treiben und erst recht nicht am Sonntag selbst (dieser Satz wurde in
den gedruckten Ausgaben von der Zensur gestrichen)12. Aus religionsgesetzlichen

Gründen ist Wein, den ein Nichtjude berührt hat, für einen Juden zum
trinken verboten. Wenn dies ein Götzendiener getan haben könnte, darf ein
Jude keinerlei Genuss (auch kein Weiterverkauf) von dem Wein haben, da zu
befürchten ist, dass der Götzendiener ein wenig von diesem Wein seinem
Gotte geweiht hat. Aus diesem Grunde — da Maimonides die «Ischmaeli-
ten» (Muslime) nicht als Götzendiener ansieht — ist der von ihnen berührte
Wein zwar verboten zu trinken, aber die strengere Vorschrift des absoluten
Genussverbots ist ihnen gegenüber nicht anzuwenden13.

Maimonides musste sich mit den beiden Tochterreligionen auch auf
dem Gebiet der Eschatologie und insbesondere der messianischen Erwartungen

auseinandersetzen. Da Maimonides seine Philosophie möglichst auf
Vernunftbasis aufbaute und auch Wunder auf natürliche Weise zu erklären
suchte, war es für ihn nicht nötig, dass der zu erwartende Messias ein
Wundertäter sein müsse. In seinem Brief an die jemenitischen Juden weist er die
Ansprüche des dortigen Pseudomessias zurück und in Mischne Tora (Hilhöt
melakïm XI, 3) postuliert er, dass mit dem Kommen des Messias keine über-

70



natürlichen Ereignisse verbunden sein werden. Auch seinem Wesen nach
wird der Messias kein «Übermensch» sein, sondern, weder vom Paradies her
kommend noch präexistent aus einer anderen Welt her in Erscheinung
treten. Maimonides weist auf das Beispiel von Bar Kochba hin, der von dem

grossen Lehrer Aqiba als messianische Gestalt proklamiert wurde, obwohl er
ein normaler Mensch war, der auch keine Wunder vollbrachte. Der jüdische
Messias wird nach Jesaia 11 durch seine Rechtschaffenheit und überragende
Weisheit seine Umwelt beeindrucken und auf den rechten Weg führen. Seine

Aufgabe wird es sein, das Exil und die Bedrückung Israels durch die Völker
der Erde zu beenden und die Juden wieder in ihre Heimat zurückzubringen,
wo sie gemäss dem Toragesetz leben werden. Maimonides ist sich bewusst,
dass eine solche Änderung nur mit grossen Schwierigkeiten zu bewerkstelligen

ist und dass die herrschenden Völker der Erde alles tun werden, um den
kommenden Messias an der Erfüllung seiner Aufgaben zu hindern. Es ist
Unwissenheit, mangelnde Erkenntnis und das Fehlen der Weisheit, die die
Menschen dazu veranlassen, schlecht zu handeln. Es ist die Aufgabe des Messias,
Streitigkeiten und Herrschsucht unter den Menschen abzuschaffen und
ihnen Kenntnis von der wahren Wesenheit Gottes zu vermitteln gemäss dem
Satze «sie werden nichts Böses tun und nichts zerstören überall auf dem Berge

meines Heiligtums, denn die Erde wird von der Erkenntnis Gottes erfüllt
sein, wie Wasser den Meeresgrund bedeckt. «(Jes. 11:9)14.

Für Maimonides ist das Kommen des Messias nicht mit dem Zeitpunkt
der «Letzten Tage», des Jüngsten Gerichts und der Auferstehung gleichzusetzen.

Nach seiner Meinung werden 2000 Jahre messianischer Zeit verstreichen,

bis dann Gott selbst jene Wunder vollziehen wird, die mit der Endzeit
in Verbindung stehen. Der Messias selber vollbringt keine Wunder. Fest
steht für Maimonides, dass der Messias auf dem Boden des Landes Israel in
Erscheinung treten wird und dass er aus dem salomonischen Geschlecht und
Königshaus stammen müsse. Zwar sind diese Bemerkungen im Brief nach
Jemen auf den Pseudo-Messias gemünzt, aber sie schliessen gleichfalls alle
messianischen Erwartungen aus, die von den beiden Tochterreligionen gegen
die jüdischen Auffassungen ins Feld geführt werden. Obwohl Maimonides
sowohl Islam als auch Christentum als falsche Religionen bezeichnet, sieht

er, wie wir schon anfangs sagten, in beiden ein von Gott eingesetztes Werkzeug,

um den reinen Monotheismus auf Erden zu verbreiten und die Menschheit

näher zu Gott zurückzuführen.

71



ANMERKUNGEN

(von Martin Cunz)

1. Sanh. 56a: «Die Rabbanan lehrten: Sieben Gesetze sind den Söhnen Noachs (d.h. der
ganzen Menschheit) auferlegt: Rechtspflege (dînîn), (das Verbot der) Gotteslästerung
(birkat hasem), des Götzendienstes (avôda zara), der Unzucht (gilûy carajôt), des

Blutvergiessens (sefikût damîm), des Raubes (gazel) und des Genusses eines Gliedes
von einem lebenden Tier (°ever min hahay). Diese sieben Gebote werden von Gen.
9,4-6 abgeleitet.

2. Mischna-Kommentar, aus dem Arabischen übersetzt, kommentiert und eingeleitet
von David Kapach, Mosad Harav Kuk, 3 Bde, Jerusalem 1963 (hebr.) mit Kommentar.

Mischne Tora, Mosad Harar Kuk, 19 Bde (hebr.). Englische Übersetzung (noch
unvollständig): The Code of Maimonides, New Haven (Yale Judaica Series). Führer
der Unschlüssigen-, Arabischer Text: S. Münk, Le Guide des Egarés, arab. Text mit
frz. Übersetzung, 3 Bde, Paris 1856-1866, Nachdruck Osnabrück 1964. Deutsche
Übersetzung: A. Weiss, Mose ben Maimon, Führer der Unschlüssigen, 2 Bde, Hamburg

1972, unveränderter Nachdruck der Ausgabe von 1923. Weitere Literatur:
Saracheck J., The Doctrine of the Messiah in Medieval Jewish Literature, New York 1932,
126-161. Tschernowitz, G, HayahasbeynYsraellagoyîmlefîha-Rambam, New York
1950 (hebr.), Sendschreiben, °Iggrôt ha-Rambam, Mosad Harav Kuk, Jerusalem
1976 (hebr.).

3. Vollständiger Text in diesem Heft Judaica 2 (1986) S. 76.

4. °Iggeret Hasmad (Sendschreiben über den Abfall vom Judentum) s. Anm. 2.

5. °Iggeret Teman (Sendschreiben nach Jemen) oder Tor der Hoffnung, s. Anm. 2.

6. Vgl. auch Hilchot Melachim XI, 3 in diesem Heft Judaica 2 (1986) S. 76.

7. °Iggeret Teman S. 142 f.
8. EbdaS. 139.

9. EbdaS. 126ff.

10. Vgl. die poetische Fassung der Dreizehn Glaubenartikel im Hymnus «Yigdal», die den
jüdischen Glauben besonders scharf von Christentum und Islam absetzen. Text in den
Siddurim (Gebetsbüchern) zu Beginn des Morgengebets.

11. «Man muss wissen, dass jede Stadt, in der Christen wohnen und in der eine «bama»,
d.h. eines ihrer Gotteshäuser (sc. Kirche) steht, ohne Zweifel ein Ort des Götzendienstes

ist und (an den Feiertagen der Christen) nicht absichtlich durchzogen werden und
selbstverständlich (im Prinzip) auch nicht bewohnt werden darf. Aber der Herr hat
uns in ihre Hände gegeben, sodass wir gegen unseren Willen in ihren Städten wohnen
müssen, um sein Wort zu erfüllen (Dt. 4,28): 'Daselbst werdet ihr Göttern dienen, die
das Werk von Menschenhand sind, Holz und Stein, die nicht sehen und nicht hören,
nicht essen und nicht riechen können.' Die Bestimmungen, die das Verhalten von
Juden in einer solchen Stadt betreffen, gelten umso mehr für das Verhalten der
götzendienerischen Kultstätte selbst gegenüber: man soll sie möglichst nicht ansehen und sich
ihr selbstverständlich auch nicht nähern und noch viel weniger sie betreten.» (Zu Avôda

Zara 1,4).

72



12. Vgl. auch Mischna-Kommentar zu Avôda Zara 1,3: «Die in diesem Abschnitt erwähn¬
ten Feiertage wurden in der damaligen Zeit gegen die Nazarener und ihre Anhänger
bekanntgemacht. Das gleiche gilt von jedem Feiertag aller Völker an allen Enden der Erde;

falls sie Götzendiener sind, ist man verpflichtet, sich so zu verhalten wie erwähnt.
Wisse, dass das Volk der Christen, das in all seinen Gruppen behauptet, dass der Messias

(Jesus) gekommen sei, alle Götzendiener sind und ihre Feste sind alle verboten (für
Handel und sonstige geschäftliche Beziehungen) und man verfährt mit ihnen gemäss
der Tora so wie man mit sonstigen Götzendienern verfährt. Der Sonntag gehört zu den
Festen der (nicht jüdischen) Völker. Deshalb ist es untersagt, mit den Messiasgläubigen

am Sonntag Geschäfte zu betätigen (von den in der Mischna erwähnten Dingen),
sondern man benimmt sich am Sonntag in der Weise, wie man mit anderen Götzendienern

an ihren Festtagen umgeht. So wird es im Talmud erklärt.
13. Vgl. auch Hilhôt ma°akalôt assûrôt XI,4.
14. Siehe den ganzen Text in diesem Heft Judaica 2 (1986) S. 77 f. Vgl. auch «Führer der

Unschlüssigen» III, 11.

73


	Die Einstellung des Maimonides zum Islam und zum Christentum

