
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 42 (1986)

Artikel: Schweizerischer Protestantismus und jüdische Flüchtlingsnot nach
1933 : Traditionen und Neuaufbrüche

Autor: Kocher, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schweizerischer Protestantismus
und jüdische Flüchtlingsnot nach 1933:

Traditionen und Neuaufbrüche

von Hermann Kocher

I. Judennot im Abseits kirchlichen Verantwortungsbewusstseins:
Jahre eines weitgehenden Schweigens (1933-1937)

Wer im Gefolge der sich etablierenden nationalsozialistischen Diktatur
von seiten der Schweizer Kirchen auf breiter Basis spontane und unmissver-
ständliche Worte des Protestes und der Solidarität mit den Bedrängten
erwarten würde, sieht sich getäuscht. Bestenfalls interessiert man sich für das

Ergehen der Kirchen im nördlichen Nachbarland. Juden und jüdische
Flüchtlinge liegen im allgemeinen weit weg. Beschäftigt ist man mit sich
selber, mit innertheologischen Kontroversen und Flügelkämpfen.

In den kirchlichen Zeitschriften jener frühen Jahre schlägt sich zwar
tropfenweise etwas von der jüdischen Flüchtlingsnot nieder, es fehlt aber die
Kontinuität, die Konkretion und Betroffenheit. Auf grösste Zurückhaltung
stossen wir auch auf der Ebene von Kirchenleitungen. Als Ausnahme sei eine

Interpellation vom November 1933 in der Kirchensynode Zürich unter Führung

des Alttestamentlers Prof. Ludwig Köhler erwähnt'. Auf dem Hintergrund

der antisemitischen Aktionen in Deutschland, aber auch in der
Schweiz, forderte Köhler den Kirchenrat des Kantons Zürich auf: 1. An das

Zürcher Kirchenvolk ein klares Wort gegen jede Judenverachtung zu richten;

2. den Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund zu einer analogen
Kundgebung aufzufordern; 3. die Möglichkeit einer tatkräftigen Hilfe an
den verfolgten Judenchristen zu prüfen. Die Resonanz, die Köhler auslöste,
gibt ein deutliches Bild der damaligen Stimmung wieder. Der Kirchenratspräsident

nahm die Interpellation entgegen, bekräftigte jedoch, es könne
nicht darum gehen, sich «in die inneren Verhältnisse eines uns befreundeten
Nachbarstaates» einzumischen. Der Text des daraufhin folgenden Aufrufs
an das Zürcher Kirchenvolk fiel dann auch entsprechend temperiert aus.

Dankbar über diesen Aufruf reagierten jüdische Kreise der Schweiz.
Ansonsten fiel der Erfolg mässig bis negativ aus. Innerkirchliche Interpella-

Hermann Kocher, VDM, Assistent Theologische Fakultät der Univ. Bern, Abteilung neuere

Kirchengeschichte. Adresse: Hinterdorfstrasse 13, CH-3550 Langnau.

28



tionsgegner beklagten eine «in den Schweizer Synoden grassierende Resolu-
tionitis». Die Pressekommentatoren zeigten sich neutral bis ablehnendgehässig.

Einige «Arier» oder «Ario-Christen» erklärten zornig ihren Austritt

aus der Zürcher Landeskirche. Ragaz notierte, die Sache sei zwar gut
und recht, notwendiger wäre eine Stellungnahme gegen den sich in der
Schweiz breitmachenden Militarismus gewesen — oder dann hätte man
ausführlicher sprechen müssen2. Der laut Interpellation angegangene
Kirchenbundsvorstand winkte nach einigem Zögern mit der fadenscheinigen
Begründung ab, eine solche Kundgebung seitens des Kirchenbunds komme
kaum in Betracht, da ja eine Judenfeindschaft nicht in allen Kantonen
bemerkbar sei. Diese Zurückhaltung gewinnt an Kontur, wenn man eine Stelle
aus einem Vorstandsprotokoll aus dem Jahr 1934 zitiert, wo mit Blick auf die
Flüchtlinge zu lesen ist: «... les Juifs de premier lieu dont nous n'avons pas à

nous occuper et en second lieu les marxistes, qui ne nous intéressent pas3».

Diese Reserviertheit gegenüber jüdischen Flüchtlingen heisst wiederum
nicht, dass die Flüchtlinge jener Jahre überhaupt nicht ins Blickfeld unserer
Kirchen und Theologen getreten wären. Aber welche Flüchtlingskategorien
waren es, die kirchliches Interesse zu wecken vermochten?

a) Die Familie Ragaz und weitere Vertreter aus dem Kreis der Religiös-
Sozialen setzten sich von Anfang an mit Nachdruck für Flüchtlinge ein, die
ihre Heimat aus parteipolitischen Gründen, etwa als Sozialisten oder
Kommunisten, hatten verlassen müssen. Entgegen den üblichen Diskriminierungen

und Diffamierungen hämmert Ragaz den Lesern der «Neuen Wege» ein,
gerade diese Kämpfer gegen Nationalsozialismus und Faschismus müssten
uns Schweizern hochwillkommen sein4!

b) Vereinzelt, vor allem in den Kantonen Bern und Graubünden mit
Pfarrermangel, kommt es zur Aufnahme vertriebener deutscher Pfarrer in
den Kirchendienst. Das Auswahlverfahren ging akribisch vor sich und war
von viel Misstrauen geprägt. So betont ein Schweizer Pfarrer zwar die moralische

Verpflichtung den deutschen Amtsbrüdern gegenüber, warnt aber, die
Schweiz dürfe nicht zum «Schongebiet und Tummelplatz für zweifelhafte
Elemente» werden5.

c) Bereits die Interpellation Köhler sprach von einer «tatkräftigen Hilfe
für die von der judenfeindlichen Bewegung getroffenen Glieder der christlichen

Kirche». Gemeint sind die sogenannten Judenchristen, also aus
jüdischer Tradition herkommende Christen. In Deutschland hatte sich am
Versuch, den gegen Beamte «nichtarischer» Abstammung, inklusive Judenchristen,

gerichteten «Arierparagraphen» vom 7. April 1933 auf die Kirchen zu
übertragen, kirchliche Opposition entzündet (Pfarrernotbund). Einen
analogen Solidarisierungprozess — hier mit den judenchristlichen Flüchtlingen
— können wir in den Schweizer Kirchen feststellen. Allerdings nicht spon-

29



tan! Auch hier betrachtet mancher die Judenchristen als Christen zweiter
Garnitur. Das Vorurteil, wirtschaftliche Gründe seien oft der Anlass zum
Glaubenswechsel, sitzt tief. Auch Theologen beklagen eine oft «unkontrollierte

Taufpraxis»6. Demgegenüber nimmt, etwa im Umfeld Karl Barths,
Wilhelm Vischers, Karl Ludwig Schmidts oder Adolf Kellers die Überzeugung

Gestalt an, es dürfe nicht Christen verschiedener Kategorien geben. Vi-
scher spricht 1939 von den Judenchristen gar als von den «ursprünglichsten
und echtesten Christen»7.

Man kann und darf die Kirchen in Deutschland und der Schweiz nicht
mit dem Vorwurf verschonen, dass, zumindest in dieser frühen Phase bestenfalls

die Judenchristen, nicht aber die Juden in ihr Blickfeld getreten sind.
Andererseits darf die «Steigbügelhalterfunktion» der verfolgten Judenchristen

nicht unterschätzt werden. Eine Solidarität mit ihnen konnte durchaus
die Augen für das Groteske und den Wahn der neudeutschen Rassenlehre
öffnen und insofern auch zu einem Aufwachen gegenüber der Not des Judentums

führen8!

II. Kirchliche Verankerung in theologischen Vorgaben
und im politischen Umfeld

Kirchliches Denken und Handeln vollzieht sich nie im luftleeren Raum.
Es wirken theologische Vorgaben, es prägt ein politisch-sozialwirtschaftliches

Umfeld. Beides haben wir zu skizzieren, um das weitgehende Schweigen
in den ersten Jahren nach 1933 einordnen zu können.

a) Theologische Vorgaben
Programmatische Entwürfe wie die Hirngespinste der «Deutschen

Christen», die auf eine Eliminierung des Alten Testaments und einzelner
Partien des Neuen Testaments zielen, finden sich in der theologischen
Landschaft der Schweiz der Dreissiger Jahre nicht. Trotzdem finden antisemitische

Theorien in gewissen Partikeln auch hier ihren Niederschlag. Als
verbreitet dürfen Vorbehalte gegenüber dem Judentum im religiösen Bereich
angesehen werden. Ich meine damit das Phänomen, das man im Gegensatz
zum «Antisemitismus» gerne als «Antijudaismus» bezeichnet. Allgemein
lässt sich feststellen, dass man in der Situation einer plötzlichen Konfrontation

mit dem Judentum christlicherseits auf theologisch-theoretischer Ebene
weitgehend unvorbereitet war. Allerdings konnte die Reaktion auf dieses

Faktum des Fehlens tragfähiger Theorien eine verschiedene sein.

Tendenziell lässt sich sagen, dass sich ein Bemühen um angemessenere
Modelle einer Sicht des Judentums Ende der Dreissiger und in den Vierziger

30



Jahren innerhalb der theologischen Richtungen der «Dialektiker» und der
«Religiös-Sozialen» entwickelte. Ihr Denken in kirchlich-oekumenischen
und weltpolitisch-sozialen Kategorien, das sich in vielen persönlichen
Kontakten seit langem erprobt hatte, erleichterte es den prägenden Köpfen dieser
Kreise, weitsichtiger an die Probleme der aktuellen Situation heranzutreten
(und diese auch nicht nur individualistisch, sondern auch durch Bildung von
Institutionen und in Auseinandersetzung mit der politischen Lage
anzupacken). Wir werden die erwähnten Neuansätze zu illustrieren haben.

Im Lager der «Positiven», der kirchlichen Rechten, übernimmt man
hingegen unbesehen die in jeder Hinsicht traditionellen Leitbilder. Erklärtes
Ziel der Autoren des «Kirchenfreunds» ist es, vom leidenschaftlich — wilden
Kampf der Tagesmeinungen wegzulenken hin auf eine historisch-heilsgeschichtliche

Durchleuchtung des Schicksals der Juden von evangelischem
Boden aus9. Die Argumentation — stark mitbestimmt von der oben erwähnten

antijudaistischen Komponente — verläuft stereotyp:

1) Gott hat Israel zu seinem erwählten Volk bestimmt.

2) Das Volk Israel wurde seinem Gott untreu. Die Tat des Ungehorsams, die

Verwerfung Jesu Christi, wird die Juden nicht zur Ruhe kommen lassen,
bis dieser grösste Fehler gutgemacht ist.

3) Die Erwählung ist durch dieses Versagen an uns Christen übergegangen.

4) Eigenmächtige Versuche, diese Ruhelosigkeit und Fremdheit unter den
Völkern aufzuheben («Assimilierung») und dadurch das göttliche Gericht
auszuschalten, müssen misslingen.

5) Eine Lösung der «Judenfrage» kann kein Antisemitismus bringen,
sondern nur die Mission des Judentums.

Es ist deutlich, welche Barrieren hier übersprungen werden müssten, um
den jüdischen Flüchtlingen in einer gewissen Offenheit und Bereitwilligkeit
zu begegnen. Das Christusgeschehen bildet einen Faktor, der nicht bloss
unterscheidet, sondern eine Trennwand aufrichtet. Leicht gerät das Wachsen
der Kirche in einem jüdischen Umfeld in Vergessenheit, wird unterschlagen,
dass Israel die Wurzel bleibt, ohne die das Christentum saft- und kraftlos,
lebensunfähig wird. Allzu leicht verschwiegen wird auch die bleibende Treue
Gottes zu seinem ersterwählten Volk, die Ausrichtung auf die Errettung ganz
Israels (Rom 11,25ff.). Ein Ringen um Lösungen findet hier nicht statt. Wo
alles zu glatt-linear verläuft, verharren die Autoren im Verkrampft-
Distanziert-Lehrhaften und sehen im Leidenden bestenfalls ein Objekt des

Mitleids, der Diakonie, des Gebets, des Trostes, der Mission! Dass darüber
hinaus von diesem Ansatz her die Gefahr naheliegt, in den antisemitischen
Ausfällen die Geissei Gottes gegen ein sich auf falsche Weise emanzipieren-

31



des Judentum zu sehen, demonstriert ein Artikel des Missionsdirektors
August Gerhardt, der nach 1939 angesichts der Entrechtlichung der Juden von
der «verborgenen Hand Gottes», von einer «rückflutenden Bewegung» in
Europa, von den Völkern als «Zuchtrute» Gottes zu reden weiss10. Der
prominente Jude David Farbstein hat den Verfechtern solcher Spekulationen
nach dem Krieg unmissverständlich entgegengerufen: «Der Antisemitismus
ist ein Werk des Teufels, der Antisemitismus ist kein Geheimnis Gottes11.»

Noch einige Worte zur theologischen Richtung der «Liberalen». Den
Weg der Positiven mag man hier nicht gehen. Toleranz, gerade auch in religiösen

Fragen, wird gross geschrieben. Leitbild ist der barmherzige Samariter,
der helfe, ohne zu überlegen, ob der unter die Räuber Gefallene ihm sympathisch

sei oder nicht. Schlussendlich wird es aber nur wenigen pointierten
Vertretern des Freisinns gelingen, den jüdischen Flüchtlingen in echter
Humanität und Grossherzigkeit zu begegnen12. Wo man vorgibt, auf der
Wahrheitsebene (etwa der religiösen Verankerung und Betroffenheit) eine beinahe
grenzenlose Toleranz leben zu können, droht Gefahr, dass das «Verdrängte»
auf anderer Ebene umso massiver durch die Hintertüre einbricht. Ich spiele
auf wirtschaftlich-politische Vorbehalte an die Adresse des Judentums an,
wie sie sich in den liberalen Organen der Dreissiger Jahre recht zahlreich
finden. Diese lassen sich oft nur schwer vom pauschalisierenden Gekläffe der
Frontisten unterscheiden. Man will zwar nicht alle Juden in einen Topf werfen,

würdigt das Judentum als Nährboden genialer Leistungen in Kunst und
Wissenschaft. Nicht minder laut ertönen daneben Worte der Angst vor der
«Flut undeutlicher Elemente», die als jüdische Flüchtlinge Einlass
begehren13. Wir lesen von «ostjüdischen Aasgeiern» als unbarmherzigen
Ausbeutern14, von «wildfremden Ostjuden», die unter dem Vorwand der
Suche nach Heimat in Wirklichkeit bloss einen «Schlupfwinkel für ihr dunkles
Gewerbe» zu finden hofften, von der «Menge derer, die als wahres Krebsgeschwür

am Volke zehren, Wucherer, skrupellose Ausbeuter, Betrüger»15.
Nicht fehlen dürfen Hinweise auf die jüdische Führung in der bolschewistischen

Bewegung in Russland und Deutschland16, auf Kriegsgewinne und
Weltbeherrschungsansprüche der Juden in der Zeit des ersten Weltkriegs".
Gerade letztgenannter Artikel aus der Feder A ugust Waldburgers dokumentiert

die Verlagerung der Argumentationsebenen, wie sie uns in liberalen
Blättern häufig begegnet. Als Leitmotiv lesen wir: «Hier wird nicht
geschimpft, nur geholfen.» Es sei aber nichts als recht und billig, dass die
«spezifisch jüdische Grossfinanz» die Kosten ihrer falschen Weltbeherrschungsspekulation

nun in Form der Unterstützung der jüdischen Flüchtlinge trage.
Waldburger schliesst mit dem Fazit: «Wenn wir in unserem kleinen Land
20'000 Flüchtlinge aufgenommen haben, so hat die Schweiz ihrer
Menschlichkeitspflicht mehr als genügt. Eine Ethik, die sich etwa an der Gestalt des

32



«Barmherzigen Samariters» als umfassendem Postulat ausrichtet, aber auf
die Formulierung von Kategorien zu dessen Umsetzung in die jeweilige Situation

verzichtet, versagt im Moment einer bedrängenden und komplexen
Konstellation.

b) Das politische Umfeld

Wir können in diesem Zusammenhang nicht auf die einzelnen Leitlinien
der schweizerischen Asylpolitik nach 1933 eingehen18. Wir haben jedoch an
dieser Stelle darauf zu yerweisen, dass die offizielle Schweizerische
Flüchtlingspolitik jener Jahre nicht nur einen fremdenfeindlichen, sondern einen

eindeutig judenfeindlichen Anstrich aufwies. Vier Punkte mögen dies
belegen:

1) Zum stimmungsmässigen Flintergrund: Jüdische Flüchtlinge erscheinen
in den staatlichen Dokumenten öfters als unassimilierbare fremde
Elemente19, denen man zudem eine niederträchtige Gesinnung
unterschiebt, indem man sie in einem Zuge mit höchst verdächtigen Personengruppen

(wie Kriegsgewinnlern, politischen Extremisten oder
Spionageverdächtigen) nennt20.

2) In den Jahren nach 1933 wird das Jude-Sein an sich zum Politikum höchster

Ordnung. Die fatalste Bestimmung unserer Behörden lag wohl in der
Weigerung, Juden als politische Flüchtlinge anzuerkennen und sie folglich

— wenn auch widerwillig — laut geltendem Bundesratsbeschluss vom
7. April 1933 einzulassen. Gerade auch ab 1942 finden wir mehrfach die
Bestimmung: «Flüchtlinge nur aus Rassegründen, z.B. Juden, gelten
nicht als politische Flüchtlinge», was deren Abweisung an der Grenze oder
auch Ausweisung aus dem Landesinnern bedeutet. Diese mörderische
Klausel bleibt trotz gewissen zeitweiligen Milderungen während zwei Jahren

weiterhin in Kraft21.

3) Inden Jahren 1938, nach dem Anschluss Oesterreichs, und 1942/43 — die
Deportationen in Richtung Osten sind im Gang — verfügen die schweizerischen

Behörden eine weitgehende Grenzsperrung und Rückstellung aller
Flüchtlinge, die trotzdem versuchen, illegal in die Schweiz zu gelangen.
Beide Male sind in erster Linie die jüdischen Flüchtlinge anvisiert und
betroffen. Wie viele tausend Flüchtlinge in den Tod getrieben oder schon in
ihrer Absicht zur Flucht abgeschreckt wurden, wird sich nie präzise eruieren

lassen. Zahlen vermögen so oder so nicht die Abgründigkeit des
Leidens auszudrücken, das hinter jedem einzelnen Schicksal steht22.

4) Als wohl bekannt vorausgesetzt und deshalb nur kurz angedeutet sei eine
der unrühmlichsten Taten schweizerischer Bürokratie: die Einführung
des J-Stempels in den Pässen deutscher und österreichischer Juden im

33



Jahr 1938 wesentlich auf schweizerischen Wunsch hin. Die Schweiz suchte
in ihrer Angst vor einer jüdischen Masseneinwanderung eine klare
Kennzeichnung der jüdischen Flüchtlinge. Deutschland, das aus Prestigegründen

eine generelle Einführung des Visums schweizerischerseits für Deutsche

verhindern wollte, stimmte der Idee des J-Stempels schliesslich zu,
obwohl dieser das damalige Bestreben, die Juden möglichst rasch ins Ausland

abzuschieben, gefährdete23.

Dass man andererseits nicht dem Fehler verfallen darf, das ganze Versagen

in der Flüchtlingspolitik jener Jahre ausschliesslich dem Bundesrat
anzuhaften, sei hier nur angedeutet. Da gibt es die Eidgenössische Fremdenpolizei
unter der Leitung von Dr. Rothmund, das garstige Verhalten von Kantonen
und Gemeinden, die (der heutigen Zeit in ihrer Argumentation vergleichbare)

vox populi, die Bedenken der Armeeleitung, einflussreicher Verbände
und Parteien, sich zum Teil widersprechende Persönlichkeiten in Kirchen
und Judentum. Sie alle und weitere Faktoren bilden ein komplexes
Beziehungsgeflecht. Dies soll und darf nichts entschuldigen, aber wird einiges in
einen grösseren Zusammenhang stellen.

III. Aufbruch zu verheissungsvollen Neuansätzen

Anlässlich der Grenzsperre 1942 macht sich die Berner Flüchtlingsmutter
Gertrud Kurz zusammen mit Paul Dreyfus-de Günzburg als Vertreter der

Judenschaft auf den Weg zu dem in den Ferien weilenden Bundesrat von
Steiger und redet diesem ins Gewissen24. Der Vorstand des Kirchenbundes —
seit 1941 unter der Leitung des in der Flüchtlingsfrage engagierten Alphons
Koechlin — wird im Bundeshaus vorstellig. Wir hören Worte des Protestes in
kirchlichen Parlamenten, von einzelnen Theologen, theologischen Gruppierungen,

einzelnen Organen der kirchlichen Presse, vereinzelt auch in
Gemeinden und christlichen Vereinigungen. Allerdings stehen die Kirchen darin

nicht allein. Der Appell ans Gewissen wird mitgetragen durch den
Schweizerischen Israelitischen Gemeindebund, politische Parteien, weite Teile von
Presse und Bevölkerung. Wenn diese Proteste auch keine grundsätzliche
Abkehr von der praktizierten Linie erreichten, so werden die rigiden
Bestimmungen doch zeitweilig gemildert oder zumindest mit einer gewissen
«Durchlässigkeit» angewandt. Welche Faktoren können für den
Umschwung, der zwischen 1937 und 1942 schrittweise vor sich gegangen sein

muss, geltend gemacht werden?

1) Die «Kristallnacht» vom November 1938 als Auftakt zu einer ungeheuren
Brutalisierung vermittelte völlige Gewissheit über den den Juden unter
dem NS-Regime vorgezeichneten Weg. Sowohl Gertrud Kurz wie der

34



Flüchtlingspfarrer Paul Vogt werden später berichten, wie gerade dieses

Ereignis sie mobilisiert habe25.

2) Im Verlauf des Jahres 1942 verdichtete sich in kirchlichen Kreisen die
Ahnung über das Schicksal der deportierten Juden, auch wenn die Zensurbehörden

entsprechende Meldungen als feindliche Greuelpropaganda zu
unterbinden versuchten. Im Januar 1943 meldet der religiös-soziale «Aufbau»:

«Jetzt weiss jedermann, dass es an die Ausrottung der Juden in
Europa geht. Sie wieder über die Grenze zurückzustossen, bedeutet Mord»26.

3) War man sich weitgehend einig darin gewesen, dass ein unkontrolliertes
Offenhalten der Grenzen nicht möglich war und ein gewisses Lavieren
zwischen Herz und Vernunft in Kauf genommen werden musste, so
bedeuteten die Grenzschliessungen von 193 8 und 1942/43 angesichts der sich
zuspitzenden Lage der Juden einen Bruch mit jeder
christlichhumanitären Einstellung und Asyltradition unseres Landes, den viele
nicht mehr gutheissen konnten.

4) Die Publikation einzelner Fälle, in denen Pfarrer mit behördlicher Willkür

konfrontiert worden waren, führte das Problem mit neuer Intensität
vor Augen. So empört sich Alfred Hübscher «als Christ und als
Schweizerbürger» über ein «Husarenstück des Herrn Rothmund», der, entgegen
anderslautenden Versprechungen, einen seit einigen Wochen bei
Hübscher versteckten jüdischen Flüchtling nach dessen offizieller Anmeldung
im September 1939 kurzerhand bei Schaffhausen über die Grenze abschieben

Hess27.

5) Mit der Zeit bilden sich Institutionen heraus, die eine Bündelung der
Arbeit ermöglichen, ein Diskussions- und Aktionsforum darstellen, den
Kontakt mit Flüchtlingen und Behörden erlauben. Verschiedene
landeskirchliche (kantonale) Flüchtlingshilfen werden gegründet. In Bern arbeitet

die Flüchtlingshilfe der Kreuzritterbewegung um die unermüdliche
Gertrud Kurz. Die «Auskunftsstelle für Flüchtlinge» in Zürich um Familie

Ragaz betreut vor allem kommunistische Flüchtlinge. Als ebenfalls
richtungsgebunden, hier im Umfeld der dialektischen Theologie, arbeitet
das «Schweizerische Evangelische Hilfswerk für die Bekennende Kirche in
Deutschland». Die meisten kirchlichen Hilfswerke sind zusammengeschlossen

in der Dachorganisation «Schweizerisches kirchliches Hilfskomitee

für evangelische Flüchtlinge», die ihrerseits in der «Schweizerischen
Zentralstelle für Flüchtlingshilfe» vertreten ist.

6) Schlussendlich haben wir als wesentlichen Faktor eine tehologische Besinnung

grob zu skizzieren, die sich vor allem bei Ragaz und in der Gruppierung

der Dialektiker fassen lässt. Ragaz darf als Pionier eines
christlich-jüdischen Dialogs gelten. Zu einer Zeit, als in dieser Hinsicht noch

35



weitestgehende Öde zu konstatieren ist, hatte Ragaz bereits einen ersten
Entwurf seines Verständnisses des Judentums und des Verhältnisses von
Christentum und Judentum publiziert und in zahlreichen persönlichen
Kontakten mit Juden profiliert28. In dem für Juden und für die schweizerische

Asylpolitik schicksalsschweren Jahr 1942 stiess er mit seiner
fulminanten Schrift «Israel — Judentum — Christentum» nach. Ragaz denkt
dabei stärker konzentrisch als linear: Judentum und Christentum haben
ihr gemeinsames Zentrum in «Israel». In beiden ist dieser Strom «Israel»
stark verengt, aber nicht völlig erstarrt. Eine Wiedervereinigung des

getrennten Israel kann nicht durch eine missionarische Bestrebung herbeigeführt

werden, sondern dadurch, «dass sie sich, jedes für sich, zu sich selbst
bekehren und dann eines sich zum andern bekehrt»29.

Die theologische Besinnung massgeblicher schweizerischer Dialektiker
lässt sich an Hand eines Diktums Barths umkreisen, das sich in einem Band
der «Kirchlichen Dogmatik» findet, der ebenfalls im Jahr 1942 veröffentlicht

worden ist. Barth schrieb: «Die Kirche führt kein Eigenleben neben und

gegen Israel. Sie lebt aus Israel und Israel lebt in ihr»30.

a) Die Kirche lebt aus Israel: Herbert Hug beharrt darauf, die Anselmsche
Frage «Cur Deus homo?» habe für uns richtiger «CurDeus homo Judae-
us?» zu lauten31. In ähnlicher Tendenz hält ein Memorandum des

«Schweizerischen Evangelischen Hilfswerks für die Bekennende Kirche in
Deutschland» im Herbst 1938 fest: «Das Heil kommt von den Juden»32 —
dies in einer Zeit, in der eher alles Unheil den Juden zugeschrieben worden
ist! Zu den Kennzeichen dieses theologischen Aufbruchs gehört auch der
Versuch einer engen Zusammenschau von Altem und Neuem Testament,
wie dies in erster Linie Wilhelm Vischer vorgenommen hat. Für Vischer
besteht die Einheit der Testamente in der Offenbarung in Jesus Christus.
Die Apostel verkünden, was auch schon im Alten Testament zu lesen ist
beziehungsweise schon das Alte Testament ist Offenbarungswort, ist
«Christuszeugnis». Bei aller Skepsis, die ich einem solchen Entwurf
entgegenbringe, ist doch zuzugeben, dass dadurch die verbreitete Haltung,das
Alte Testament bilde bloss ein Vorwort zum Neuen Testament, das man
nach Belieben herbeiziehen oder auch weglassen könne, erschüttert worden

ist33.

b) Israel lebt in der Kirche: Eine solche Aussage bedeutet zumindest einen

partiellen Bruch mit einem linearen Schema, das vom christlichen Standpunkt

als vermeintlichem Höhepunkt einer geschichtlichen und religiösen
Entwicklung aus das Judentum beurteilt oder sogar verurteilt. Vielmehr
steckt hinter solchen Sätzen das paulinische Bild von der Wurzel und den

Zweigen, wie überhaupt Römer 9-11 neue Aktualität gewinnt34. Unter

36



dieser Voraussetzung beobachten wir einer Rückgang einer verabsolutierenden

Rede von der Schuld Israels zugunsten eines Bewusstseins der
Solidarität der Schuld. Flüchtlingspfarrer Paul Vogt notiert zu diesem Punkt:
«Israel hat den Heiland ausgestossen und ausgeschlossen. Die Christenheit

hat sein Volk, das Volk der Juden, ausgestossen und ausgeschlossen.
Israel ist schuldig geworden, weil es den Messias in seinem Inkognito ver-
stiess. Die Christenheit von heute wird schuldig, weil sie den Messias in
seinem Inkognito von heute (den Flüchtlingen, HK) verstösst»35.

c) Die Kirche lebt aus Israel — Israel lebt in der Kirche. Als Konsequenz die¬

ser Haltung ist jedem Antisemitismus eine klare Absage zu erteilen, auch
einem theologischen Antisemitismus, der in der Kirche die völlige
geschichtliche Ablösung Israels sieht. Überdies muss von diesen Voraussetzungen

her auch der traditionelle Judenmissionsgedanke kritisch hinterfragt

werden. Zumindest vernehmen wir im Verlauf des zweiten
Weltkriegs Stimmen, die davon ausgehen, wenigstens im Moment dieser
fundamentalen Bedrängnis des Judentums könne Judenmission nicht das Gebot

der Stunde sein. Herbert Hug formuliert als frischgebackener
Missionsdirektor des «Vereins der Freunde Israels»: «Heute steht die tatkräftige

Hilfsbereitschaft an erster Stelle, und nur Blinde und Taube können
fortfahren, in üblicher Weise Judenmission zu treiben»36. Und an anderer
Stelle: «Flüchtlingshilfe ist das Gebot der Stunde, Judenmission —
kaum»37. Es ist nicht verwunderlich, dass sich Hug durch seine Haltung
mit den traditionalistischen Kreisen des Vereins überwarf und seinen
Posten nach nur zehn Monaten wieder verliess38!

IV. Herausragende Frucht des Wachsens einer kirchlichen Verantwortung
für jüdische Flüchtlinge: Das Flüchtlingspfarramt Paul Vogts

Das im Juni 1943 gegründete Flüchtlingspfarramt ist untrennbar
verbunden mit der Person Paul Vogts. Die Idee zu diesem Amt scheint mit der
Zeit gereift, konkretisierte sich, als Vogt kurz nach der Grenzschliessung im
August 1942 an einer Sitzung der «Schweizerischen Zentralstelle für
Flüchtlingshilfe» — ohne besondere Kompetenzen — erklärte, die Kirche sei bereit,
für den Unterhalt von weiteren dreihunder Flüchtlingen aufzukommen (was
immerhin bedeutete, dass pro Jahr 432'000 Franken bereitgestellt werden
mussten)39.

Als Träger des Flüchtlingspfarramts fanden sich je zu einem Drittel die
dem Kirchenbund unterstehende Dachorganisation «Schweizerisches kirchliches

Hilfskomitee für evangelische Flüchtlinge», die landeskirchliche
Flüchtlingshilfe des Kantons Zürich und das «Schweizerische Evangelische

37



Hilfswerk für die Bekennende Kirche in Deutschland». Letzteres hatte seine

Aktivitäten mit der Stagnation des Kirchenkampfes und der Verunmögli-
chung von Kontakten nach Deutschland immer stärker von den ursprünglichen

Zielen (geistige Unterstützung der Bekennenden Kirche, Orientierung
über den Kirchenkampf, Ermöglichung von Ferien für Pfarrer der
Bekennenden Kirche und deren Familien) weg in Richtung Flüchtlingshilfe verlagert.

Auf den jährlichen «Wipkingertagungen» erlebte man die teilnehmenden

Flüchtlinge als ungeheure Bereicherung, als Zeichen einer sich festigenden

ökumenischen Gemeinschaft40.

Als wichtigster Zweig der reichen Tätigkeit Vogts kann die sogenannte
Freiplatzaktion bezeichnet werden, die darin bestand, lagerunfähige Flüchtlinge

(alleinstehende Kinder, Schwangere, Frauen mit Kleinkindern, Kranke
und Gebrechliche) in Familien oder in Wohnungen, die durch Patronate
einzelner oder seitens von Kirchgemeinden finanziert wurden, unterzubringen.
Mit dem selben Ziel wurden unter Vogts Regie im Rahmen dieser Aktion
auch mehrere Freiplatzheime errichtet, unter anderem für orthodox lebende
Juden. Vogt verstand diese Arbeit als unsere «Liebesburdi»41 und litt unsäglich

unter all den Schwierigkeiten, die sich ihr entgegenstellten. So verlangten
Kantone Kautionen. Einzelne Familien und Patronatsgeber zogen ihr Angebot

zurück, da sie zum Beispiel lieber ein Kind als einen Erwachsenen
beherbergen wollten oder nicht bereit waren, einen jüdischen Flüchtling aufzunehmen.

Immerhin konnten in den Jahren 1943 bis 1947 1687 Flüchtlinge an
Freiplätzen untergebracht werden, davon 1061 Juden, 610 Evangelische, 13

Katholiken und 3 Konfessionslose42.

Lieblosigkeit, Selbstgerechtigkeit und Bürokratismus, die Vogt Schritt
auf Tritt begegneten, anonyme Beschuldigungen, er habe sich durch das
Judentum einseifen lassen, stehe nicht mehr auf dem Boden des Christentums,
betreibe primitive Hetze gegen Deutschland, vermochten ihn nicht zu
erschüttern. Beharrlich füllte er neben seinem «Notarchiv» auch sein «Freudenarchiv»

mit all den Erlebnissen von Selbstlosigkeit, Hilfsbereitschaft, eigenem

Wachsen im Umgang mit den Flüchtlingen43. Mit seiner ganzen Person
gelang es ihm, sich in die Flüchtlingsnot mit all ihren geistigen, seelischen,
geistlichen und körperlichen Aspekten einzufühlen. Seine Haltung stand
gegen jedes Schalen- und Lackchristentum44, das nicht bereit war, konsequent
zu sein, in die Tiefe, ins Zentrum vorzustossen. Ihm ging es nicht um ein
bisschen Diakonie, sondern um die ganze Liebe zu Israel, zum einzelnen
jüdischen Flüchtling wie zum ganzen jüdischen Volk. Einem «verbreiteten
Drang zum Moralisieren» hielt Vogt in seiner unverkennbaren Art entgegen:
«O wir Christen! Wir naserümpfenden Christen, die wir das Jüdelen so
schnell zu spüren meinen, ohne zu merken, wie sehr es bei uns lieblos und
hoffnungslos "christelet"»45!

38



ANMERKUNGEN

1. Gekürzte Fassung eines Referats, das der Autor am 28. Feb. 1985 im Rahmen eines
durch die Evangelisch-Theologische Fakultät Bern unter der Leitung von Prof. A.
Lindtt (Bern) und Prof. A. Carmel (Haifa) veranstalteten Blockseminars «Aspekte
christlich-jüdischer Beziehungen im 19. und 20. Jahrhundert» gehalten hat.
Der Verfasser arbeitet an einer Dissertation zum Thema «Deutschweizerischer
Protestantismus und Flüchtlingspolitik 1933 bis 1948».

2. Zu Text und Aufnahme der Interpellation Köhler vgl. Marcus Urs Kaiser, Deutscher
Kirchenkampf und Schweizer Öffentlichkeit in den Jahren 1933 und 1934, in: (Basler
und Berner Studien zur historischen und systematischen Theologie 17) 262 - 271. Dort
finden sich auch, wenn nicht anders vermerkt, die entsprechenden Zitate.

2. Neue Wege Nr. 12/Dez. 1933, 586.

3. Kaiser, a.a.O. 277.

4. Vgl. etwa Neue Wege Nr. 12/Dez. 1933, 589F.; Nr. 12/Dez. 1936, 598.

5. Kirchenblatt für die reformierte Schweiz Nr. 20/4.10.1934, 312 (W. Nissen). Zur
Aufnahme von Pfarrern vgl. Kaiser, a.a.O. 281 ff.

6. Der Kirchenfreund Nr. 11/31.5.1934, 168 (W. Hoch).
7. Wilhelm Vischer, Wir Christen und die Juden: Juden - Christen - Judenchristen, hg.

vom Schweizerischen Evangelischen Hilfswerk für die Bekennende Kirche in Deutschland,

Zollikon 1939, 15.

8. Vgl. analog zur deutschen kirchlichen Lage Eberhard Busch, Juden und Cristen im
Schatten des Dritten Reiches, 1979 (Theologische Existenz heute 205), 22ff.

9. Zum Beispiel Artikel von WalterHoch (Der Kirchenfreund Nr. 10/17.5.34,145ff. mit
Fortsetzung in Nr. 11/31.5.34, 167ff. und Nr. 12/14.6.34, 182ff.), Walther Eichrodt
(ebd. Nr. 3/4.2.37, 33ff. mit Fortsetzung in Nr. 4/18.2.37, 49ff. und Nr. 5/4.3.37,
65ff.) oder August Gerhardt (ebd. Nr. 11/1.6.39, 188ff.).

10. Gerhardt, a.a.O. 190f.
11. Israelitisches Wochenblatt Nr. 5/30.1.1948, 22.
12. So ragen vor allem die Artikel von Paul Kaiser innerhalb der liberalen Presse heraus.

Vgl. z.B. Schweizerisches Reformiertes Volksblatt Nr. 25/26.6.1937, 196ff. ; ebd. Nr.
41/10.10.1942, 323ff. mit Fortsetzung in Nr. 42; 17.10.1942, 333ff. und Nr.
43/24.10.1942, 338ff.

13. Schweizerisches Protestantenblatt Nr. 47/19.11.1938, 371 (W. Bremi).
14. Ebd. Nr. 27/8.7.1933, 210 (H. Baur).
15. Schweizerisches Reformiertes Volksblatt Nr. 21/27.5. 1933, 163f. (E. Ryser).
16. Religiöses Volksblatt Nr. 20/20.5.1933, 166 (Joh. Sutz).
17. Schweizerisches Protestantenblatt Nr. 14/8.4.1939, 107-111.
18. Vgl. Carl Ludwig, Die Flüchtlingspolitik der Schweiz in den Jahren 1933 bis 1955,

Bern 1957 — Alfred A. Häsler, Das Boot ist voll, Zürich 1967 — Werner Mittenzwei,
Exil in der Schweiz, Leipzig 1981 —Hans Teubner, Exilland Schweiz 1933-1945,
Berlin-Ost 1975 u.a.

19- z.B. Ludwig, a.a.O. 52 (Weisungen EJPD von 31.3.1933).
20. Ebd. 173 (Instruktionen an die Gesandtschaften und Konsulate vom 24.11.1939) und

192 (Bericht Jezler an das EJPD).

39



21. Ebd. 205 (Kreisschreiben der Polizeiabteilung vom 13.8.1942), 231 (Weisungen der
Polizeiabteilung vom 29.12.1942) u.a. Zur späteren Stellungnahme Bundesrat von
Steigers zu diesem Punkt vgl. ebd. 383.

22. Zu den Grenzschliessungen vgl. ebd. 86-94 und 203ff. Vgl. auch die erschütternden
Schilderungen von Einzelschicksalen ebd. 247ff.; Häsler, a.a.O. 91 ff.; MaxSchmid,
Schalom! Wir werden euch töten!, Zürich 1979, 209ff.

23. Vgl. Ludwig, a.a.O. 94-152.

24. Geschildert z.B. in Gertrud Kurz, Unterwegs für den Frieden, Basel 1977, 19ff.
25. Paul Vogt. Der «Sonneblick» und Mutter Kurz, 39(Nachlass Paul Vogt, ohne weitere

Quellenangaben).
26. Der Aufbau Nr. 2/8.1.1943, 11 (M. Gerber).
27. Vgl. Der Aufbau Nr. 37/15.9.1939, 290f. (Zitale 291) und Nr. 40/6.10.1939, 316 —

Kirchenblatt für die reformierte Schweiz Nr. 20/28.9.1939, 314f. und Nr.
21/12.10.1939, 335f.

28. Leonhard Ragaz, Judentum und Christentum. Ein Wort zur Verständigung, Erlen-
bach-Zürich, München und Leipzig 1922. Zu den regen Kontakten mit jüdischen
Zeitgenossen und zu Ragaz' Beziehung zum Judentum vgl. Ders., Mein Weg, II, Zürich
1952,293 - 300. Als eindrückliche Würdigung jüdischerseits vgl. Martin Buber, Ragaz
und «Israel»: Neue Wege Nr. 11/Nov. 1947, 504ff.

29. Leonhard Ragaz, Israel - Judentum - Christentum, Zürich 1942 (Zitat 57).
30. Karl Barth, Kirchliche Dogmatik II/2, Zollikon-Zürich 1942, 226.

31. Herbert Hug, Das Volk Gottes. Der Kirche Bekenntnis zur Judenfrage, Zollikon-Zü¬
rich 1942, 12f. 174.

32. Das Heil kommt von den Juden, Memorandum vom Okt. 1938: Juden - Christen - Ju¬

denchristen, 39ff. (vgl. Anm. 9).
33. Vgl. v.a. Wilhelm Vischer, Das Christuszeugnis des Alten Testaments, Zollikon-Zü¬

rich, I 1934, II 1942. Als knappe Zusammenstellung und Bewertung der Position Vi-
schers vgl. Busch, a.a.O. 51-55 (dort auch weitere Lit.).

34. Zum Beispiel Karl Ludwig Schmidt, Die Judenfrage im Lichte der Kapitel 9 - 11 des

Römerbriefes, 1943 (ThSt(B) 13).

35. Kirchenblatt für die reformierte Schweiz Nr. 9/1.5.1941, 131 f.

36. Der Freund Israel Nr. 1/Jan. 1944, 13.

37. Ebd. Nr. 4/Juli 1943,45.
38. Zur Geschichte des «Vereins der Freunde Israels» vgl. Thomas Willi: Der Verein der

Freund Israels 150 Jahre, Der Freund Israels Nr. 2/April 1980, lOff.
39. Vgl. Paul Vogt, Erlebte und erlittene Flüchtlingshilfe: Hans Schaffner (Hg.), Das

Wichtigste in meinem Leben, Bern 1983, 253f.
40. Kirchenblatt für die reformierte Schweiz Nr. 24/3.12.1942, 376ff und ebd. 383 (zur 5.

Wipkinger Tagung vom Nov. 1942).

41. Ebd. nr. 8/15.4.1943, 120.

42. Die Zahlen stammen aus dem Jahresbericht 1946 des Schweizerischen Evangelischen
Hilfswerkes für die Bekennende Kirche in Deutschland mit Fluchtlingsdienst, 17.

43. Paul Vogt, Aus meinem Freudenarchiv: Zwinglikalender 1947 (29. Jg.), 60ff.
44. Kirchenblatt für die reformierte Schweiz Nr. 11/31.5.1934, 161ff. und ebd. Nr.

3/7.2.1935, 33f.
45. Ebd. Nr. 22/2.11.1944, 337.

40


	Schweizerischer Protestantismus und jüdische Flüchtlingsnot nach 1933 : Traditionen und Neuaufbrüche

