
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Vorwort: 40 Jahre Judaica

Autor: Hruby, Kurt

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40 JAHRE JUDAICA

Mit dem Ende des Zweiten Weltkrieges, im Jahre 1945, wurde das ganze
A usmass der Tragödie desjüdischen Volkes während der Jahre der
nationalsozialistischen Verfolgung durch eine grosse Anzahl von Berichten und
Veröffentlichungen auch im breiten Publikum mehr und mehr bekannt. Man
stellte mit Entsetzen fest, dass es dem 20. Jahrhundert, dem Jahrhundert des

vielgerühmten technischen Fortschritts, der Atomwaffen und der
Weltraumflüge vorbehalten war, der Schauplatz der grössten Ausrottungskampagne

zu sein, die das Judentum im Laufe seiner langen und leidvollen
Geschichte gekannt hat, und das kaum hundert Jahre nach der bürgerlichen
Emanzipation der Juden in West- und Mitteleuropa und ihrer kulturellen
Eingliederung in die Umwelt. Dieser Eintritt der Juden in die europäische
Kultur hat in vielen Ländern, und nicht zuletzt in Deutschland, von wo die
Emanzipations- undAssimilationsbewegung Ende des 18. undzu Beginn des
19. Jahrhunderts ausgegangen war, zu einer fruchtbaren Symbiose auf den
Gebieten der Wissenschaft, der Literatur und der Kunst geführt.

Gewiss darfdiese Entwicklung, die man trotz aller Rückschläge, die sie
gekannt hat, für unwiderruflich hielt, nicht zu euphorisch beurteilt werden,
denn an Widerständen hat es nirgends gefehlt. Im Gefolge der bürgerlichen,
rechtlichen und kulturellen Eingliederung der Juden in ihre Umwelt tauchte
allenthalben die Erscheinung des modernen Antisemitismus auf — der
Begriff wurde damals geprägt —, so um Hofprediger AdolfStöcker in Berlin,
um Georg v. Schönerer undDr. KarlLueger in Wien und in Frankreich durch
die Dreyfus-Affäre. A uch darfman nicht vergessen, dass die grösste Zahl der
europäischen Juden im zaristischen Russland lebte, wo die bürgerliche
Emanzipation nach einigen bescheidenen Versuchen einer Repressionspolitik

Platz machte, die periodisch zu Pogromen führte und eine beträchtliche
Auswanderungswelle nach sich zog.

Im modernen Antisemitismus sind drei Grundströmungen vorhanden,
dieje nach den konkreten Gegebenheiten in den Vordergrund treten. Es sind
dies der religiöse, der wirtschaftliche und der Rassenantisemitismus. Die beiden

ersten Formen inspirieren sich an historischen Vorbildern, während der
Rassenantisemitismus eine moderne Variante darstellt. Während des ganzen
Mittelalters und bis tief hinein in die Neuzeit war die Judenfeindschaft
wesentlich religiös — und in christlichen Ländern christlich — geprägt, so dass
die Eingliederung eines Juden in die Umwelt durch die Annahme der
Mehrheitsreligion das gesellschaftliche Problem löste, (so lange es sich nicht um
ein Massenphänomen handelte, wie in Spanien nach 1492). Der modernen
Zeit war es vorbehalten, die Theorie von der Minderwertigkeit derjüdischen
Rasse hochzuspielen, die dann im Nationalsozialismus zum politischen Dog-

1



ma erhoben wurde und die globale «Endlösung» inspirierte. Zum ersten Mal
in der Geschichte wurden im nationalsozialistischen Deutschland und in den

von ihm besetzten Ländern ausnahmslos alle Juden einzig und allein ihrer
Herkunft wegen verfolgt und in Vernichtungslager verbracht, was auch die
Erklärung für den Umfang der beispiellosen Katastrophe liefert, die diese
unmenschliche Politik zur Folge hatte.

Im Lichte dieses unvorstellbaren Geschehens stellte sich nach Überwindung

des ersten Traumas, das eine Art «Sprachlosigkeit» auslöste, ganz von
selbst, und über die direkte und unmittelbare Verantwortung hinaus, die
Frage nach der indirekten Verantwortung an den Ereignissen und damit die
des christlichen Antijudaismus. Gewiss ist der nationalsozialistische
Antisemitismus eine säkularisierte Form des historischen, in unseren Ländern
christlich geprägten Antijudaismus. Doch ist es ebenfalls eine Tatsache, dass
die unleugbar grosse Popularität, derer er sich in weiten Kreisen des
deutschen Volkes — und darüber hinaus — erfreute, nur aufgrund eines — ebenfalls

grossteils säkularisierten — «Kollektivbewusstseins» möglich war, das
in langen Jahrhunderten durch den christlichen und damit religiös orientierten

Antijudaismus geschaffen wurde, der im 16. Jahrhundert in den aus der
Reformation hervorgegangenen Gemeinschaften nahtlos aus der alten Kirche

übernommen wurde und so eine Art «christliches Gemeingut» geworden
ist, eine Art von «Ökumenismus mit negativen Vorzeichen». In mehr oder
weniger offener und aufrichtiger Form wurde diese fatale Tatsache ja auch
nach 1945 von manchen Kirchen anerkannt.

Die Schockwirkung war 1945 zu gross, als dass man imstande gewesen
wäre, die Lage so zu charakterisieren, wie das der Münsterer Theologe
Johann Baptist Metz in dem dem «Judentum nach Auschwitz» gewidmeten
Heft der Zeitschrif Concilium (1984) fast 40 Jahre später getan hat, wenn er
feststellt, dass die christliche Theologie nach Auschwitz unmöglich fortfahren

kann, von den Juden in der selben Weise zu reden, wie sie das vor
Auschwitz getan hat. Sie würde damit ja zu einem Abstraktum, das völlig am
«eventum», am Ereignis, vorbeigeht, wie wenn nicht dieses schon in
biblischen Zeiten stets eine auslösende Funktion für das theologische Denken
gehabt hätte.

Die Frage dieser historischen christlichen Verantwortung an dem
Geschehen durch die Schaffung eines christlichen «Feindbildes» vom Juden in
der Adversus-Judaeos-Theologie und, im Anschluss daran, in der Katechese,

stellte sich in besonders akuter Form für die christlichen Gesellschaften
und Vereine, die im Laufe des 19. Jahrhunderts grossteils unter dem Einfluss
despietistischen Aufbruchs entstanden waren, um sich in einer dem Evangelium

gemässeren Weise mit dem Judentum und dem jüdischen Volk zu befassen.

2



Auch der damalige Direktor des « Vereins der Feunde Israels» in Basel
— aus dem die heutige «StiftungfürKirche und Judentum» hervorgegangen
ist, — Pfarrer lie. Robert Brunner und seine Mitarbeiter waren sich dieses

Problems voll bewusst. Es galt in erster Linie, die durch die Ereignisse
geschaffene Lage in objektiver Weise zu analysieren und sich zu fragen, wie es

möglich war, dass es in der Mitte des 20.Jahrhunderts in Ländern, in denen
— auch wenn sie grossteils schon in die «nachchristliche Phase» eingetreten
waren — das Christentum seit vielen hundert Jahren ein tragendes Element
der Gesellschaftsstruktur darstellte, zu einem Völkermord derartigen Aus-
masses kommen konnte, ohne dass sich das christliche Gewissen dagegen
empörte und die A usführung dieses diabolischen Planes unmöglich machte.

Die Antwort auf diese Frage ist von grösster Komplexität. Abgesehen
vom völlig negativen Bild des Juden, das die christliche Kirche entwickelt hat
und das durch sie ins Volk gedrungen ist, musste man auch feststellen, dass
das Judentum und die Juden in weiten christlichen Kreisen «dergrosse
Unbekannte» waren, über den man mit Ausnahme von einigen durch eine massive
politische Propaganda gezielt verbreiteten Schlagworten und Vorurteilen
nichts auszusagen hatte. Undgerade dieses Vakuum war ein günstiger
Nährboden für rein negative Vorstellungen.

Der Entschluss, eine Zeitschrift mit dem Titel «Judaica» zu gründen,
geht auf die elementare Erkenntnis zurück, dass eine wirklich positive
Aktion zur Verbesserung des Verhältnisses zwischen Christen und Juden vor
allen Dingen eine Aufklärungsarbeit über Juden undJudentum im christlichen
Bereich sein muss, mit dem Ziel, Vorurteile abzubauen und eine seriöse
Information über das Judentum zu bieten, denn nur eine echte Kenntnis kann
zu A chtung und Wertschätzungführen. Derfür die Zeitschrift gewählte
Untertitel: «Beiträge zum Verständnis des jüdischen Schicksals in Vergangenheit

und Gegen wart» hat in dieser Hinsichtprogrammatische Bedeutung. Im
Vordergrund steht dabei natürlich das Anliegen, unter den Christen wieder
das Bewusstsein dafür wach werden zu lassen, dass das Judentum und das
Christentum nicht zwei getrennte, voneinander unabhängige Grössen sind,
sondern dass esfür das Verständnis des Christentums unbedingt erforderlich
ist, sich seines ursächlichen Zusammenhangs mit dem Judentum, aus dem es

hervorgegangen ist, bewusst zu sein, eine Erkenntnis, von der man auch heute

noch nicht behaupten kann, dass sie christliches Gemeingut ist.

«Judaica» wurde zu einer Zeit ins Leben gerufen, als im deutschen
Sprachraum durch die Umstände bedingt alle einschlägigen Publikationen
zu bestehen aufgehört hatten. Wenn es damals der « Verein der Freunde
Israels», der nur über sehr beschränkte Mittel verfügte, die noch dazu in der
diakonischen Arbeit an den überlebenden Opfern der Verfolgung dringend
gebraucht wurden, dennoch aufsich nahm, eine Zeitschrift zu gründen, so

3



geschah das aus der Erkenntnis heraus, dass es damit eine absolute Lücke
auszufüllen galt.

Von allem Anfang an lag das Hauptgewicht aufeiner breiten Basis, das
heisst es galt, möglichst viele Stimmen zu Wort kommen zu lassen, die zu
dem im Untertitelformulierten Programm etwas auszusagen hatten. «Judai-
ca» war stets bestrebt, ein abgerundetes Bild zu bieten und musste es daher
sorgfältig vermeiden, zu ausschliesslich ein Organ von Alttestamentlern,
Neutestamentlern, Theologen, Judaisten, Historikern u.s.w. zu werden. An
den Lesern liegt es, zu beurteilen, ob diese Tendenz auch immer konsequent
durchgehalten wurde.

Ein breiter Raum wurde auch stets dem theologischen Denken
eingeräumt, das ja im Laufe des vierzigjährigen Bestehens der Zeitschrift im Blick
aufdie christliche Haltung zum Judentum eine wichtige Wandlung durchgemacht

hat. Im Laufe dieser Zeitspanne haben auch die meisten
Kirchengemeinschaften der Welt Erklärungen veröffentlicht, in denen ihr Umdenken
zum A usdruck kommt, so dass die heutige Situation gegenüber 1945 in vieler
Hinsicht ein absolutes Novum darstellt. Das gilt auch nicht zuletzt für die
Entwicklung, die der Begriffder «Mission an Israel» in weiten — wenn auch
nicht in allen — christlichen Kreisen durchgemacht hat, so dass gerade
dadurch die Möglickeit eines völlig neuen Verhältnisses zum jüdischen
Menschen undseinem spirituellen Erbe gefunden wurde, und so die Basisfür eine

loyale Zusammenarbeit von Christen undJuden unter Ausschlussjeder
«Bekehrungsabsicht» von christlicher Seite.

Seit einigen Jahren ist «Judaica» durch die mehr thematische Gestaltung

der einzelnen Hefte dazu übergegangen, eine inhaltliche Straffung
anzustreben, eine Initiative, die im Leserkreis sehr günstig aufgenommen wurde.

Die Schaffung eines Redaktionskomitees, dessen Mitglieder jeweils für
eine bestimmte Nummer verantwortlich zeichnen, hat auch dem oft mehr als

unangenehmen Zustanddes «Ein-Mann-Betriebs» ein Ende gesetzt undganz
gewiss sehr viel zur Hebung des Niveaus der Zeitschrift beigetragen.

Trotz vielerpositiverÄnderungen, die innerhalb der letzten vierzig Jahre

im christlich-jüdischen Verhältnis eingetreten sind, bleibt doch noch sehr
viel zu tun, um ein definitiv neues Verhältnis herzustellen, denn es wäre
vermessen, anzunehmen, man könne in einigen Jahrzehnten eine ganze negative
Tradition auslöschen, die seit neunzehnhundert Jahren existiert. Wenn auch
unter anderen Vorzeichen als 1945 erfüllt daher auch heute noch eine
Zeitschrift wie «Judaica» eine wichtige Aufgabe an und in der Kirche Christi.

Kurt Hruby

4


	40 Jahre Judaica

