Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 41 (1985)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

«VERSOHNUNG IN JUDISCH-CHRISTLICHEN BEZIEHUNGEN:
GEGENSEITIGE TOLERANZ ODER GETEILTE VERANTWORTUNG?»

Bericht vom internationalen Kolloquium des ICCJ in Dublin vom 21.-25. Juli 1985.

Alljdhrlich ladt der «Internationale Rat von Juden und Christen» (ICCJ) seine iiber
dreissig nationalen Mitgliedsorganisationen zur Generalversammlung ein. Diese Treffen
sind seit einiger Zeit zu mehrtdgigen Tagungen ausgebaut worden, wodurch die notwendi-
gen Geschifte (Rechnung, Aufnahme neuer Mitglieder, ...) erfreulich an den Rand ge-
drédngt werden konnten. Breiten Raum nimmt nun die Begegnung von Juden und Christen
in der gemeinsamen Auseinandersetzung mit dem gewéhlten Thema ein.

Von Ost und West (von Costa Rica bis Israel) von Nord und Siid (von Ghana und den
Kapverdischen Inseln bis Schweden) sowie aus der DDR und Ungarn waren etwa 150 Teil-
nehmer (Laien und Theologen, Profis und Amateure) nach Dublin gegkommen. Am Rand
der irischen Hauptstadt fanden sie im «Coldiste Bhantiarna na Trécaire» («Our Lady of
Mercy College») eine sehr herzliche Aufnahme durch die Schwestern des katholischen
Lehrordens (Sisters of Mercy). Die weitldufigen Gebdude des Colleges boten den idealen
Rahmen, um wihrend fast fiinf Tagen intensiv iiber « Versdhnung» nachzudenken. Land
und Ort der Begegnung waren bewusst gewéhlt worden, dain Irland die religidsen und eth-
nischen Konflikte sehr bedrdangend sind und sich viele Gruppen um Vers6hnung bemiihen
(leider gelang es nur am Rande, die vielfiltigen Erfahrungen von irischen Juden und Chri-
sten in diesem Bereich einzubringen). Grundlegend fiir die Konferenz ist daher auch der
Beitrag zur Versohnung, den die noch sehr junge irische Christlich-Jiidische Arbeitsge-
meinschaft (Irish Council of Christians and Jews) leistet.

Das einleitende Referat zum Thema des Kolloquiums hielt Rabbiner Rosen (ehemali-
ger Oberrabbiner Irlands, heute Leiter eines theologischen Instituts in Jerusalem), das die
folgenden Tage prégte. Er rief alle Teilnehmer dazu auf, mehr zu tun als nur gegenseitige
Toleranz zu iiben, und befasste sich auf iiberzeugende Weise mit der Geschichte und Ent-
wicklung des Dialogs und Religionsgesprédchs zwischen Juden und Christen. Heute sollen
weder pragmatische Uberlegungen («Wir wollen doch alle Frieden!») noch theologische
Vereinfachungen («Wir haben schliesslich alle denselben Gott!») noch die Berufung auf
das gemeinsame Menschsein unser Gesprach bestimmen, sondern echte Versohnung in
der geteilten Verantwortung. Rabbiner Rosen machte deutlich, dass wir fiir die uns anver-
traute Welt und diein ihr lebenden Menschen miteinander Verantwortung tragen: sie kann
nur wahrgenommen. werden, wenn wir eng zusammenarbeiten und uns dabei von Liebe
und gegenseitiger Achtung und Respekt leiten lassen.

Das zweite Hauptreferat war Professor Enda McDonagh (er lehrt Moraltheologie
[Ethik] an der Universitdt Dublin) iibertragen worden, der von der Vers6hnung zwischen
Stark und Schwach ausging, was er vor allem im politischen Bereich (Siidafrika, ...) zeigte.
Gegenseitige Tolerierung ist nur ein erster Schritt zur Toleranz, aus der wiederum die Be-
reitschaft zur Zusammenarbeit und zum Zusammenleben folgen soll. Erst im von Liebe
getragenen ethischen Handeln kommt es (nach McDonagh) zur gememsamen Befreiung
von Unterdrucktem und Unterdriicker.

238



Die drei folgenden Tage waren angefiillt mit Bibelarbeiten und themenorientierten
Gespréchen in Gruppen von 15-20 Teilnehmern und dem Kennenlernen von Land und
Leuten. , :

Erstmals bei Tagungen des ICCJ (im Gegensatz zu den Jugendkonferenzen) wurden
in diesem Jahr Bibelarbeiten von einem jiidischen und einem christlichen Theologen einge-
leitet, wobei in den meisten Gruppen ein Abschnitt der Hebréischen Bibel und des Neuen
Testaments zum Thema «Versohnung» ausgewidhlt worden war (zB: Gn 13 — Rm
12,9-21; Is 19,19-25 — Gal 3,26-29; Gn 26,12-33 — Is 11,1-10). Diese Arbeit am Text
war fiir viele eine neue Erfahrung; doch sollte nach unserer Meinung die gemeinsame In-
terpretation von Bibeltexten in zukiinftigen Tagungen noch intensiviert werden. Die Aus-
legung desselben Abschnitts — ob nun aus dem Tanach oder dem Neuen Testament —
durch einen jiidischen und einen christlichen Theologen wére gerade im Kontext einer sol-
chen Konferenz spannend und sicher sehr bereichernd. Ziel einer jeden Auslegung sollte
dabei das Aufzeigen der verschiedenen Interpretationen in der Tradition und gleichzeitig
die Aktualisierung des Textes auf das Thema hin sein.

Am néchsten Tag wurden neue Gruppen gebildet, die das Thema «Verséhnung» in
verschiedensten Lebensbereichen behandelten: « Verséhnung in politischen und territoria-
len Konflikten» (in dieser Gruppe stellten u.a. zwei Vertreter aus Nordirland sehr ein-
drucksvoll ihre Bemiihungen zur Uberwindung der Gegensétze zwischen Katholiken und
Protestanten dar); «Versohnung und Gerechtigkeit»; « Versdhnung als ein Weg zu einer
Gesellschaft aus vielen Kulturen» («multicultural society»); «Verséhnung und die Ver-
pflichtung zu Echtheit und Wahrhaftigkeit in Beziehungen zwischen den Religionen»
(aufgrund pointierter Thesen eines katholischen Pfarrers und eines Rabbiners wurde die
Frage diskutiert, ob das Gesprich zwischen den Religionen die eigene Identitdt bedrohe
oder sie bereichere und stirke). Weitere Themen waren «Verséhnung jin zwischenmensch-
lichen Beziehungen» und «Verséhnung zwischen Juden und Christen in gemeinsamem
Gebet und Gottesdienst?» (hieriiber wurde nicht nur geredet, sondern jeden Morgen fand
— nach getrennten jiidischen, katholischen und protestantischen Gottesdiensten — eine
gemeinsame Morgenandacht statt, die jeweils von einer anderen religiésen Gruppe [ji-
disch, katholisch, anglikanisch/protestantisch] geleitet wurde. Diese morgendliche halbe
Stunde zeigte gleichzeitig die Ndhe und die Ferne zwischen den Religionen und Konfessio-
nen auf. Aber um es in den Worten eines anglikanischen Studentenpfarrers zu sagen: « Wir
koénnen eine Kerze anziinden, statt die Finsternis zu schelten»).

Am Vormittag dieses Tages wurden die Themen in Diskussionsrunden intellektuell
behandelt, wihrend der Nachmittag durch gruppendynamische Aktivititen denselben
Kreis Versohnung und ihre verschiedenen Aspekte auf ganz andere Art und Weise erfah-
ren liess. Dieser Zugang traf jedoch nicht auf ungeteilte Zustimmung, sollte jedoch weiter-
gefiihrt werden, doch sollte mehr Zeit zur Verfiigung stehen, um nach dem interaktioni-
ren Teil die Diskussion in der Gruppe wieder aufnehmen zu kénnen.

Am Mittwoch trafen sich erneut alle Teilnehmer des Kolloquiums im Plenum, um die
Erfahrungen aus den Gruppen auszutauschen und Anregungen fiir die zukiinftige Arbeit
zu formulieren:

— Trennung von Kulturprogramm und Diskussionsrunden;

— lidngere (und somit intensivere) Arbeit in den gleichen Gruppen;
— Einbezug eines Wochenendes (Schabbat und Sonntag);

— Ausbau der gemeinsamen Bibelarbeiten;

— Weiterfiihrung gemeinsamer Andachten und Gottesdienste;

239



— Weiterfiihrung des gruppendynamischen Teils;

— Einfiihrung weiterer Kolloquiumssprachen (Franzdsisch, Spanisch, Deutsch);

— Durchfiihrung des Kolloquiums 1987 in der Schweiz (Griindung des ICCJ 1947 in See-
lisberg). »

Abschliessend ist zu sagen, dass die Teilnahme am Kolloquium fiir uns alle sehr inter-
essant und wichtig war. Sie ermdglichte vielfdltige Begegnungen, da die christlichen und
jidischen Teilnehmer aller Konfessionen (worunter sich auch israelische Araber befan-
den) und verschiedenster religioser Richtungen in ausgeglichener Zahl vertreten waren.

Gaby Mund, Go Verburg, Christoph Knoch

240



	Umschau

