
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

«VERSÖHNUNG IN JÜDISCH-CHRISTLICHEN BEZIEHUNGEN:
GEGENSEITIGE TOLERANZ ODER GETEILTE VERANTWORTUNG?»

Bericht vom internationalen Kolloquium des ICCJ in Dublin vom 21.-25. Juli 1985.

Alljährlich lädt der «Internationale Rat von Juden und Christen» (ICCJ) seine über
dreissig nationalen Mitgliedsorganisationen zur Generalversammlung ein. Diese Treffen
sind seit einiger Zeit zu mehrtägigen Tagungen ausgebaut worden, wodurch die notwendigen

Geschäfte (Rechnung, Aufnahme neuer Mitglieder,...) erfreulich an den Rand
gedrängt werden konnten. Breiten Raum nimmt nun die Begegnung von Juden und Christen
in der gemeinsamen Auseinandersetzung mit dem gewählten Thema ein.

Von Ost und West (von Costa Rica bis Israel) von Nord und Süd (von Ghana und den

Kapverdischen Inseln bis Schweden) sowie aus der DDR und Ungarn waren etwa 150
Teilnehmer (Laien und Theologen, Profis und Amateure) nach Dublin gekommen. Am Rand
der irischen Hauptstadt fanden sie im «Coläiste Bhantiarna na Tröcaire» («Our Lady of
Mercy College») eine sehr herzliche Aufnahme durch die Schwestern des katholischen
Lehrordens (Sisters of Mercy). Die weitläufigen Gebäude des Colleges boten den idealen
Rahmen, um während fast fünf Tagen intensiv über «Versöhnung» nachzudenken. Land
und Ort der Begegnung waren bewusst gewählt worden, da in Irland die religiösen und
ethnischen Konflikte sehr bedrängend sind und sich viele Gruppen um Versöhnung bemühen
(leider gelang es nur am Rande, die vielfältigen Erfahrungen von irischen Juden und Christen

in diesem Bereich einzubringen). Grundlegend für die Konferenz ist daher auch der
Beitrag zur Versöhnung, den die noch sehr junge irische Christlich-Jüdische
Arbeitsgemeinschaft (Irish Council of Christians and Jews) leistet.

Das einleitende Referat zum Thema des Kolloquiums hielt Rabbiner Rosen (ehemaliger

Oberrabbiner Irlands, heute Leiter eines theologischen Instituts in Jerusalem), das die
folgenden Tage prägte. Er rief alle Teilnehmer dazu auf, mehr zu tun als nur gegenseitige
Toleranz zu üben, und befasste sich auf überzeugende Weise mit der Geschichte und
Entwicklung des Dialogs und Religionsgesprächs zwischen Juden und Christen. Heute sollen
weder pragmatische Überlegungen («Wir wollen doch alle Frieden!») noch theologische
Vereinfachungen («Wir haben schliesslich alle denselben Gott!») noch die Berufung auf
das gemeinsame Menschsein unser Gespräch bestimmen, sondern echte Versöhnung in
der geteilten Verantwortung. Rabbiner Rosen machte deutlich, dass wir für die uns anvertraute

Welt und die in ihr lebenden Menschen miteinander Verantwortung tragen: sie kann
nur wahrgenommen werden, wenn wir eng zusammenarbeiten und uns dabei von Liebe
und gegenseitiger Achtung und Respekt leiten lassen.

Das zweite Hauptreferat war Professor Enda McDonagh (er lehrt Moraltheologie
[Ethik] an der Universität Dublin) übertragen worden, der von der Versöhnung zwischen
Stark und Schwach ausging, was er vor allem im politischen Bereich (Südafrika,...) zeigte.
Gegenseitige Tolerierung ist nur ein erster Schritt zur Toleranz, aus der wiederum die
Bereitschaft zur Zusammenarbeit und zum Zusammenleben folgen soll. Erst im von Liebe
getragenen ethischen Handeln kommt es (nach McDonagh) zur gemeinsamen Befreiung
von Unterdrücktem und Unterdrücker.

238



Die drei folgenden Tage waren angefüllt mit Bibelarbeiten und themenorientierten
Gesprächen in Gruppen von 15-20 Teilnehmern und dem Kennenlernen von Land und
Leuten.

Erstmals bei Tagungen des 1CCJ (im Gegensatz zu den Jugendkonferenzen) wurden
in diesem Jahr Bibelarbeiten von einem jüdischen und einem christlichen Theologen eingeleitet,

wobei in den meisten Gruppen ein Abschnitt der Hebräischen Bibel und des Neuen
Testaments zum Thema «Versöhnung» ausgewählt worden war (zB: Gn 13 — Rm
12,9-21; Is 19,19-25 — Gal 3,26-29; Gn 26,12-33 — Is 11,1 -10). Diese Arbeit am Text
war für viele eine neue Erfahrung; doch sollte nach unserer Meinung die gemeinsame
Interpretation von Bibeltexten in zukünftigen Tagungen noch intensiviert werden. Die
Auslegung desselben Abschnitts — ob nun aus dem Tanach oder dem Neuen Testament —
durch einen jüdischen und einen christlichen Theologen wäre gerade im Kontext einer
solchen Konferenz spannend und sicher sehr bereichernd. Ziel einer jeden Auslegung sollte
dabei das Aufzeigen der verschiedenen Interpretationen in der Tradition und gleichzeitig
die Aktualisierung des Textes auf das Thema hin sein.

Am nächsten Tag wurden neue Gruppen gebildet, die das Thema «Versöhnung» in
verschiedensten Lebensbereichen behandelten: «Versöhnung in politischen und territorialen

Konflikten» (in dieser Gruppe stellten u.a. zwei Vertreter aus Nordirland sehr
eindrucksvoll ihre Bemühungen zur Überwindung der Gegensätze zwischen Katholiken und
Protestanten dar); «Versöhnung und Gerechtigkeit»; «Versöhnung als ein Weg zu einer
Gesellschaft aus vielen Kulturen» («multicultural society»); «Versöhnung und die
Verpflichtung zu Echtheit und Wahrhaftigkeit in Beziehungen zwischen den Religionen»
(aufgrund pointierter Thesen eines katholischen Pfarrers und eines Rabbiners wurde die
Frage diskutiert, ob das Gespräch zwischen den Religionen die eigene Identität bedrohe
oder sie bereichere und stärke). Weitere Themen waren «Versöhnung jn zwischenmenschlichen

Beziehungen» und «Versöhnung zwischen Juden und Christen in gemeinsamem
Gebet und Gottesdienst?» (hierüber wurde nicht nur geredet, sondern jeden Morgen fand
— nach getrennten jüdischen, katholischen und protestantischen Gottesdiensten — eine
gemeinsame Morgenandacht statt, die jeweils von einer anderen religiösen Gruppe
[jüdisch, katholisch, anglikanisch/protestantisch] geleitet wurde. Diese morgendliche halbe
Stunde zeigte gleichzeitig die Nähe und die Ferne zwischen den Religionen und Konfessionen

auf. Aber um es in den Worten eines anglikanischen Studentenpfarrers zu sagen: «Wir
können eine Kerze anzünden, statt die Finsternis zu schelten»).

Am Vormittag dieses Tages wurden die Themen in Diskussionsrunden intellektuell
behandelt, während der Nachmittag durch gruppendynamische Aktivitäten denselben
Kreis Versöhnung und ihre verschiedenen Aspekte auf ganz andere Art und Weise erfahren

liess. Dieser Zugang traf jedoch nicht auf ungeteilte Zustimmung, sollte jedoch
weitergeführt werden, doch sollte mehr Zeit zur Verfügung stehen, um nach dem interaktionä-
ren Teil die Diskussion in der Gruppe wieder aufnehmen zu können.

Am Mittwoch trafen sich erneut alle Teilnehmer des Kolloquiums im Plenum, um die
Erfahrungen aus den Gruppen auszutauschen und Anregungen für die zukünftige Arbeit
zu formulieren:

— Trennung von Kulturprogramm und Diskussionsrunden;

— längere (und somit intensivere) Arbeit in den gleichen Gruppen;

— Einbezug eines Wochenendes (Schabbat und Sonntag);

— Ausbau der gemeinsamen Bibelarbeiten;

— Weiterführung gemeinsamer Andachten und Gottesdienste;

239



— Weiterführung des gruppendynamischen Teils;

— Einführung weiterer Kolloquiumssprachen (Französisch, Spanisch, Deutsch);

— Durchführung des Kolloquiums 1987 in der Schweiz (Gründung des ICCJ 1947 in See-

lisberg). 1

Abschliessend ist zu sagen, dass die Teilnahme am Kolloquium für uns alle sehr
interessant und wichtig war. Sie ermöglichte vielfältige Begegnungen, da die christlichen und
jüdischen Teilnehmer aller Konfessionen (worunter sich auch israelische Araber befanden)

und verschiedenster religiöser Richtungen in ausgeglichener Zahl vertreten waren.

Gaby Mund, Go Verbürg, Christoph Knoch

240


	Umschau

