
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Von der religiösen Bedeutung des Wortsinns der Schrift heute

Autor: Simon, Uriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Von der religiösen Bedeutung
des Wortsinns der Schrift heute

von Uriel Simon

I. Literalerklärung oder Auslegung - zwei verschiedene Methoden

Wie Poesie und Prosa, so sind auch Literalsinn (pesa() und Auslegung
(.deras) nicht Gegenpole, die sich mit völliger Klarheit voneinander
unterscheiden lassen, sondern zwei Enden eines Zusammenhangs. Jede Auslegung
bedeutet eine Begegnung zwischen dem Ausleger und der Schrift, und jede
Erklärung ist die Frucht der Wechselbeziehung zwischen den beiden. Die
Unterscheidung zwischen Literalsinn und Auslegung bezieht sich hauptsächlich
auf das relative Gewicht, das jedem von ihnen für die beiden Komponenten
der Auslegung zukommt: Wer nach dem Literalsinn erklärt, muss seine
Persönlichkeit und das, was er aus anderen Quellen weiss, zu einem Instrument
machen, das darauf gerichtet ist, aus der Schrift herauszuholen, was tatsächlich

darin liegt; wer jedoch auslegt, darf sich über den einfachen Literalsinn
erheben, um die Schrift mit dem bereichern zu können, was der Erklärer dazu

mitbringt oder zwischen den Zeilen entdeckt. Der Vertreter des Literalsinns,

der nach der Objektivität des aufmerksamen Hinhörens strebt, ist
erstaunt über das, was ihm als selbstsichere Subjektivität des Auslegers (dar-
san) vorkommt, und er neigt dazu, ihm entgegenzuhalten, wàs Rabbi
JiSma°ël zu seinem Kollegen Rabbi °Elîcezer gesagt hat: «Du sagst zu der
Schrift: Schweig, bis ich auslege!» Der Ausleger jedoch, der aufgrund seiner
intimen Beziehung zu den Versen dieselben zum Reden bringt, hegt den
Verdacht, hinter der Objektivität des Vertreters des Liberalsinns stecke geistige
Gleichgültigkeit und mangelnde Schöpferkraft, und er neigt dazu, sich mit
Rabbi °ElTcezers scharfer Antwort zu identifizieren: «Du bist eine Bergpal-

Prof. Dr. Uriel Simon lehrt an der Bar-Ilan-Universität in Tel Aviv. Sein hier abgedruckter

Beitrag ist die (vor allem im Anmerkungsteil) gekürzte Fassung eines hebräischen Artikels:

Masmacutam had-datît Sät hap-p'$a(ôt ham-miIhaddaSîm, in: Ham-miqra0 wa°ana-
hnû, hrsg. von Uriel Simon, Tel Aviv 5739 (1978/79), S. 133-152. Die Übersetzung aus
dem Hebräischen besorgte Dr. Simon Lauer.

217



me!» (Deren Früchte sind mager, und man bringt keine Erstlinge davon.)1
Aber wehe dem Vertreter des Literalsinns, der vor der Schrift völlig zurücktritt,

und wehe dem Ausleger, der sie ganz zum Schweigen bringt; jener
entzieht seinem Literalverständnis jede lebendige Bedeutung, und dieser verweigert

seinen Auslegungen die Gültigkeit als Schrifterklärung.

Die Geltung der buchstäblichen Auslegung, die den wahren Sinn des

Verses enthüllt, beruht auf ihrer akribischen Methode. Damit stimmt Abraham

ibn Esras glückliche Charakterisierung der buchstäblichen Auslegung
als «gerader» (d.h.: richtiger) Erklärung, welche «mit den Banden der Grammatik

gebunden, in den Augen des Verstandes in Ordnung [ksr] ist»,
überein2. D.h.: Die buchstäbliche Auslegung ist einerseits durch die Gesetze
des sprachlichen Ausdrucks, anderseits durch die Kritik der Logik und des

Verstandes gebunden. Das Streben der Auslegung (deras) nach der
vielgestaltigen Aussage des Verses und den darin enthaltenen Antworten auf die
Fragen der Gegenwart ist dagegen von beiden Bindungen mehr oder weniger
frei, da es sich auf intuitive Gewissheit und unmittelbare Nähe stützt. Die
Methode der Auslegung ist unendlich frei: Die Methoden der Erklärung sind
vielfältig und können miteinander vertauscht und kombiniert werden; die
Gesetze der Sprache und des Ausdrucks sind elastisch; wenn es keine Beweise

gibt, kann man sich mit Anhaltspunkten begnügen; man ist frei, weit über die
Grenzen dessen hinauszugehen, was im täglichen Leben als plausibel gilt. Es

stimmt, dass es ziemlich oft vorkommt, dass im Gefolge der sich verändernden

philologischen Anforderungen und Komponenten der Subjektivität (die
zwangsläufig bei allen Wahrscheinlichkeitserwägungen mitspielen)
Erklärungen, die als buchstäblich vorgestellt worden sind, als Auslegungen
verworfen werden. Trotzdem bleibt die Grenze zwischen den Vertretern des

Literalsinns und denen der Auslegung zu Recht bestehen, vor allem wegen des

ausgeprägten methodologischen Bewusstseins, das jene dazu zwingt, die
exegetische Abklärung vor einer lehrhaften Folgerung vorzunehmen. Die
Vertreter des Literalsinns müssen ja auf die klare Trennung der Frage «Was steht

genau im Vers?» und der Frage «Was will uns der Vers lehren?» achten,
damit nicht eine Vorwegnahme der Anwendung in die Erklärung hineingenommen

werde. Dieses Zurückschrecken vor willkürlicher Auslegung und diese
Wachsamkeit vor dem, was das Herz begehrt und der Geist verlangt (diese
können nämlich der Wahrheit Abbruch tun), sind das Ruhmeszeichen der
Vertreter des Literalsinns, aber auch die Stelle, wo sie sterblich sind: Das
Festhalten an der Wahrheit wird mit der Einschränkung der Lehre bezahlt.
Auf der andern Seite ist der Ausleger nicht berechtigt, sich mit der Erklärung
der Wörter des Verses zu begnügen; es obliegt ihm ja auch das Wagnis, den
Vers zum Sprechen zu bringen. Wenn ihm das richtig gelingt, so wird er Partner

der schöpferischen Tätigkeit: «Sogar was ein tüchtiger Schüler in Gegenwart

seines Meisters lehren wird, ist bereits Mose am Sinai gesagt worden»

218



(yPea 2,6: 17a). Diese schöpferische Partnerschaft kann sich in den engen
Grenzen einer bindenden Methode («man diskutiert nicht über eine
Auslegung») nicht entfalten, so wie die kühne Überbrückung der zeitlichen
Distanz nicht möglich ist, solange man die Prämissen der Vergangenheit bestehen

lässt. Isaak Heinemann hat diese zwei Aspekte der auslegenden Erklärung

einleuchtend erklärt, indem er von «schöpferischer Philologie» und
von «schöpferischer Geschichtsschreibung» spricht3. In der Tat ist die Freiheit

des Vertreters des Literalsinns grundsätzlich intellektuell: Kraft seines

Verständnisses und seiner exegetischen Fähigkeiten erlaubt, er sich bisweilen
festzustellen, dass ein bestimmter Teil der Überlieferung nicht in den Versen
verankert ist. Demgegenüber ist die Freiheit des Auslegers (darsan)
grundsätzlich künstlerisch: kraft der Intuition und des organischen Zusammenhangs

der Generationen wagt er es bisweilen, die Verse nach der Regel «lies
nicht..-.» umzuschreiben und die Vergangenheit in die Gegenwart hereinzuholen,

etwa nach dem Muster «Esau ist Rom». Dementsprechend sind die
Kriterien für die buchstäbliche Erklärung ihre methodologische Zuverlässigkeit,

das Mass ihrer Richtigkeit und ihre erhellende Kraft. Die Kriterien der
auslegenden Erklärung hingegen sind ihre poetische Wahrheit, ihr
Gedankenreichtum und ihre Geistesmacht.

Man kann also sagen: Auch wenn es nicht immer möglich ist, sich
darüber zu einigen, ob die für einen bestimmten Vers vorgeschlagene Erklärung
auslegend oder buchstäblich sei, bleibt doch die grundsätzliche Unterscheidung

dieser beiden Erklärungsweisen zu Recht bestehen. Die Auslegung ist
nicht ein verfehlter Literalsinn, so wenig wie die Bezeichnung einer Erklärung

als buchstäblich ein Urteil über ihre Richtigkeit bedeutet. Wir haben
zwei verschiedene Methoden vor uns, von denen jede eines spezifischen
Masstabes zur Würdigung ihrer Resultate bedarf. Es ist klar, dass eine Erklärung,

die den Erfordernissen der einen Methode nicht genügt, nicht schon
aufgrund dieses negativen Ergebnisses im Rahmen der anderen Methode
einen Platz beanspruchen kann. Freilich ist es üblich, eine nicht einleuchtende
buchstäbliche Erklärung als «blosse Auslegung» zu tadeln und eine überzeugende

Auslegung als «tiefen Literalsinn des Verses» zu loben. Solcher Urteile
sollte man sich aber lieber enthalten (obwohl es natürlich echte Berührungspunkte

zwischen beiden Methoden gibt), weil man damit nicht nur dem
Literalsinn einen Vorrang einräumt, sondern auch die Auslegung als gültige
Erklärungsmethode in Frage stellt.

IL Probleme mit der traditionellen Literalerklärung

Die Vorzüge der Auslegung (deras) im Hinblick auf ein Leben im Sinne
der Tora und der Gebote sind zahlreich und gewichtig, und obwohl es nichts

219



einbringt, die religiöse Bedeutung der Auslegungen hervorzuheben, wollen
wir hier diese Vorzüge aufzählen, um den Kontrast herauszustellen. Den
Charakter der halachischen Auslegung (midras halaka) als «juristischer/Erklärung»,

deren jedes Rechtssystem bedarf, hat Elieser Meir Lipschütz in
seiner sehr einfühlsamen Monographie über Raschi4 deutlich herausgestellt.
Während die «exegetische Erklärung» (d.h. der Literalsinn) nach dem
Verständnis des spezifischen Gesetzes in seiner primären Bedeutung aufgrund
der grössten sprachlichen Plausibilität und im Lichte der historischen
Umstände strebt, bemüht sich die «juristische Erklärung» darum, das Gesetz in
seiner heute verbindlichen Bedeutung klar zu machen, wie sie sich mit den

übrigen Gesetzen der Schrift und den Erklärungen und Entscheidungen der
mündlichen Tradition vereinbaren lässt. Man kann nicht zur Harmonisierung

und Aktualisierung gelangen, ohne sich auf sprachliche und stilistische
Genauigkeit zu stützen, welche die kommunikative Kraft des Verses auch
über die Plausibilität des Ausdrucks in der Umgangssprache hinaus
erweitert5. Dieses Ausbrechen aus dem Literalsinn wird allerdings nach
Lipschütz' Meinung durch die dritte Eigenschaft der «juristischen Erklärung»
aufgewogen, nämlich durch die Objektivierung, die durch den Wechsel der
Plausibilität der Auslegung erreicht wird, wenn diese sich auf die bindenden
Schlussfolgerungen der gängigen juristischen Auslegung stützt. In den Augen

des Richters, der zu Gerichte sitzt, haben sich die Wörter des Gesetzes

von ihrer historischen Bedeutung befreit und ein selbständiges Leben
bekommen, in dessen Licht er urteilen muss. So stützten sich auch die Mitglieder

des Obersten Gerichts der Vereinigten Staaten auf den einleitenden Satz
der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung, wonach «alle Menschen
gleich geschaffen» sind, als sie Gesetze zur Diskriminierung der Neger für
ungesetzlich erklärten. Sie taten dies, obwohl sie wussten, dass nicht alle
Unterzeichner der Unabhängigkeitserklärung die schwarzen Sklaven als
«Menschen» definiert hatten, denen das Recht auf «Leben, Freiheit und Streben
nach Glück» nicht verweigert werden darf. So wird die heutige Bedeutung
der Wörter, die im geschriebenen Text nur potentiell vorhanden ist, vorgezogen,

und so überwindet man eine frühere Interpretation mit Hilfe der festen
Gewissheit dessen, was sich aus dem Geist des Gesetzes für die Gegenwart
bindend ergibt. Eine solche Interpretation ist auf der Ebene der juristischen
Erklärung völlig legitim, aber für den Vertreter des Literalsinns sehr
problematisch. Wir werden im folgenden auf diese Frage zurückkommen.

Wenn man den Kommentar Raschis zur Tora, der den nicht-rigorosen
Literalsinn und die plausible, mit dem Literalsinn zu vereinbarende Auslegung

miteinander verbindet, mit den Kommentaren der ausschliesslichen
Vertreter des Literalsinns wie Rabbi Samuel ben Meir und Rabbi Abraham
ibn Esra vergleicht, spürt man sofort den Gegensatz zwischen dem gedankli-

220



chen und emotionellen Reichtum Raschis und der trockenen Sachlichkeit der

letztgenannten.

.Wir wollen uns mit einem kleinen Beispiel begnügen: Zu den Worten Moses
über die Kundschafter «und sie brachten zu uns herunter» (Dtn 1,25) bringt Ra-
schi die erhebende Auslegung aus SifDev: «Damit wird gesagt, dass das Land
Israel höher liegt als alle (anderen) Länder» — eine Auslegung, die im Bewusstsein
des jüdischen Volkes und seiner Alltagssprache bis heute fest verwurzelt ist. Aus
dem Schweigen Samuel ben Meirs zu diesem Vers sollte man lieber keine Schlüsse
ziehen. Ibn Esra legt die korrekte, prosaische, topographisch-geographische
Erklärung vor: «Die Wahrheit ist: Weil sie im Negev waren.» Auf dieselbe Weise

bringt Raschi die Auslegung des Tanhuma zu der stossenden Weigerung von
Datan und Abiram — «wir werden nicht hinaufgehen» (Num 16,12) — in
folgender Fassung: «Ihr Mund hat sie straucheln lassen; denn es bleibt ihnen
nur der Abstieg.» So wird die Sünde der Verweigerer mit ihrer Strafe verbunden

aufgrund der Annahme, dass sie «prophezeiten, ohne es zu wissen», und
die Verbindung erhält später ihre Bestätigung durch den Ausdruck der
Schrift: «und sie und all ihre Habe stiegen lebend in die Unterwelt hinab»
(Num 16,33). Ibn Esra legt auch hier eine topographische Lösung vor:
«Möglicherweise war das Offenbarungszelt an einer erhöhten Stelle im Lager»,
und als Alternative auch eine stilistische Lösung: «oder: wenn jemand zum
Dienst für Gott oder zur erwählten Stätte geht, sagt man, er steige hinauf»
(Num 16,12). Samuel ben Meir wählt die zweite Möglichkeit und stützt sie
geschickt mit überzeugenden Beweisen: «Der Ausdruck 'hinaufsteigen' ist
üblich für den Gang zu den Richtern: Dtn 25,7; Ri 4,5; Rut 4,6.» So gibt die mi-
draschische Auslegung den Wörtern eine zusätzliche Dimension des
Ausdrucks, während die Vertreter des Literalsinns glauben, die Wörter auf der
rein informativen Ebene lassen zu müssen. Der Vorrang, der dem Kommentar

Raschis unter den Tora-Kommentatoren zuerkannt worden ist, bezeugt
die grosse erzieherische und geistige Bedeutung, welche die jüdischen
Generationen den Auslegungen zuschrieben, die durch ihre Aufnahme in seinen
Kommentar Allgemeingut geworden sind.

Freiheit der Auslegung - Zwänge der wörtlichen Deutung

Die Anziehungskraft der Auslegung (deraS) wird auch negativ von den
versteckten und bisweilen auch offenen Bedenken gegenüber dem Literalsinn

gespeist. Vor allem schreckt gerade die Unterwerfung unter eine exakte
Methode ab, die von vornherein dazu verpflichtet, jede Erklärung — und sei
sie uns auch noch so lieb — abzulehnen, die deren strenger Prüfung nicht
standhält.

Wir wollen das mit einem Beispiel erläutern: Lange Zeit glaubte ich ganz
schlicht, dass die allgemein angenommene Erklärung der Worte «wir wollen tun,

221



und wir wollen hören» (Ex 24,6), wonach sich unsere Väter beim Bundesschluss

am Sinai dazu verpflichtet haben, die Erfüllung der Gebote deren Verständnis
voranzustellen, völlig dem Literalsinn entspricht; die Wurzel àmc hat ja in der
Bibel auch die Bedeutung «verstehen» (Gen 11,7). Als ich zum ersten Mal im
Kommentar des Samuel ben Meir eine ganz andere Erklärung sah, ärgerte ich
mich fast darüber, dass er es gewagt hatte, ein so zentrales jüdisches Glaubensgut
aus dem Bereich des Literalsinns zu entfernen. Mit der Zeit kam ich darauf, dass

die allgemein angenommene Erklärung, die in vielen Midraschim vorkommt,
von keinem einzigen Vertreter des Literalsinns erwähnt wird — Raschi, der sich

offenbar vom Targum Onkelos beeinflussen lässt6, nicht ausgenommen.
Tatsächlich kann man jene Erklärung nur aufrechterhalten, wenn man die Worte
«Wir wollen tun, und wir wollen hören» aus dem Zusammenhang der Erzählung
herauslöst und als allgemeine, selbständige und zeitlose Aussage hinstellt, die
sich nicht auf eine besondere historische Verpflichtung bezieht. Es stimmt zwar,
dass die Gültigkeit dieser Aussage als «mündliche Lehre» dadurch in keiner Weise

beeinträchtigt wird; es lässt sich aber nicht leugnen, dass ihre Verankerung in
der «schriftlichen Lehre» durch die exegetische Entscheidung der Vertreter des

Literalsinns geschwächt wird. Aus ihren anderslautenden Erklärungen oder aus
ihrem Schweigen ergibt sich etwa das, was S.D. Luzzatto zur midraschischen
Erklärung des Targum Jonathan und Raschis zu Jes 5,18 schreibt: «Das ist gute und
wahre Ethik, aber nicht das, worauf dieser Vers hinauswill.»

Man kann dagegen einwenden: «Die Tora hat siebzig Gesichter», und
wenn eine bestimmte Erklärung nicht als Literalsinn betrachtet werden
kann, ist sie kraft der Auslegung immer noch im Vers verankert. Diese
Antwort ist nur in den Augen solcher Ausleger wie Raschi und Mose ben Nach-
man (Nachmanidesj richtig, für die Auslegung und Literalsinn gleichwertig
sind7. So steht es aber nicht mit denen, die auf den Literalsinn ausgehen, wie
Ibn Esra und Levi ben Gerson (Gersonides), welche die exegetische Gültigkeit

der Auslegungen (deraS) bestreiten, indem sie darin bloss andeutende
Stützen für Gesetze sehen, die auf Tradition beruhen8. Maimonides ist nicht
so weit gegangen wie sie. Er beschränkte den Literalsinn auf Gebote der Tora,

während er das, was mit Hilfe der dreizehn hermeneutischen Regeln aus
derTora abgeleitet wird, zu den rabbinischen Geboten zählt, es sei denn, «die
Rabbinen selbst hätten ausdrücklich erklärt, das betreffende Gebot gehöre
zur Tora oder komme von ihr» (Sefer ham-mizwôt, Zweite Grundlage). Die
Diskussion über dieses Thema ist kompliziert. Wir müssen uns hier mit der
paradoxen Feststellung begnügen, dass gerade ein so rigoroser Vertreter des

Literalsinns wie Ibn Esra, für den die Auslegung nur eine nicht-philologische
andeutende Stütze ist, sich vom festgeschriebenen Religionsgesetz leiten
lässt, wenn er die Gesetze der Tora erklärt, und sich verpflichtet fühlt zu
zeigen, dass das Religionsgesetz tatsächlich mit dem Literalsinn der Schrift
übereinstimmt. Raschi hingegen, der in der Auslegung eine zuverlässige und
gültige exegetische Methode sieht, gibt jeweils unumwunden zu, dass sich

222



zwischen dem überlieferten Religionsgesetz und dem Literalsinn ein Graben
auftut, der ja von der Auslegung überbrückt wird. Auf jeden Fall braucht es

viel Mut, Samuel ben Meir zu folgen, der sehr konsequent am Literalsinn
festhält, und dies in der festen Überzeugung, dass der religionsgesetzlichen
Auslegung aus dem ihr entgegengesetzten Literalsinn kein Schaden
erwächst, weil die religionsgesetzliche Auslegung von vornherein den Vorrang
hat: «Die Auslegungen sind die Hauptsache», und «das Religionsgesetz hebt
die Schrift auf» (zu Gen 37,1 und zu Ex 21,1).

Zusammenfassend kann man sagen: Während sich der Ausleger den
Literalsinn als eines der vielen Gesichter der Tora zu eigen machen kann, ist es

für den Vertreter des Literalsinns nicht leicht, die exegetische Legitimität der
Auslegung anzuerkennen. Die Auslegung ist weitherzig und lehnt nur den

Ausschliesslichkeitsanspruch des Literalsinns ab; das konsequente Streben
nach der einen wörtlichen Wahrheit indessen lässt sich nur schwer mit der
Anerkennung der Gültigkeit einer anderen Methode vereinbaren. Verschiedene

Auslegungen eines Verses ergänzen einander, gemäss dem Satz «beides
sind Worte des lebendigen Gottes»; aber verschiedene Erklärungen nach
dem Literalsinn schliessen einander aus. Meinungsverschiedenheiten unter
Auslegern fördern das Ansehen der Tora; Meinungsverschiedenheiten unter
den Vertretern des Literalsinns hingegen tragen zu noch grösserer Verwirrung

bei, weil sie die Entscheidung dem Urteilsvermögen des Lesers zuschieben.

Wer dem Literalsinn folgen will, strebt nach begründeter Gewissheit;
aber in Wirklichkeit ist dieser Weg übersät mit ungelösten Zweifeln und
Schwierigkeiten, für die es keine traditionelle Antwort gibt. Gerade der
Vertreter des Literalsinns, der auf die Macht des Wissens vertraut, muss lernen
zu sagen: «Ich weiss nicht». In dieser Hinsicht ist es charakteristisch, wie
energisch Ibn Esra von den ethnologischen, geographischen, zoologischen
und mineralogischen Identifizierungen im Kommentar des Saadja Gaon
abrückt: «Es steht ihm keine Tradition zur Verfügung..., und in manchen (dieser

Identifizierungen) irrt er sich, wie ich zur Stelle erklären werde. Dennoch
hat er nicht geträumt. Vielleicht hat er es zur Ehre Gottes getan, weil er die
Tora in die Sprache und Schreibweise der Araber übersetzt hat, damit diese
nicht sagen können, in der Tora stünden Gebote, die wir nicht richtig
kennen» (Ibn Esra zu Gen 2,11). Tatsächlich fällt es schwer, zuzugeben, dass wir
die Tora nicht ganz genau verstehen, und zwar nicht nur Nichtjuden,
sondern auch uns selber gegenüber'. Die Lehre der Ausleger ist harmonisch und
beruhigend, während mit der Lehre der Vertreter des Literalsinns auch der
Schmerz, in grösserem oder geringerem Masse, verbunden ist.

223



Die Klippen des Realismus

Mehr noch. Ausser an die Philologie ist der Literalsinn auch an den
Realismus gefesselt. So wie der Vertreter des Literalsinns annimmt, die Sprache
der Schrift sei den Gesetzen der Grammatik und der Umgangssprache
unterworfen, so betrachtet er auch die Personen der Bibel als Menschen und prüft
die biblische Erzählung anhand seiner eigenen Kenntnis der Wirklichkeit und
Lebenserfahrung. Diesen Realismus nennt Samuel ben Meir «Vertrautheit
mit der Lebensweise der Leute» (zu Lev 13,2). Dieser Realismus ist deutlich
daran zu erkennen, wie er seine Kenntnisse von den Bogen der Ritter verwendet,

um «sein Bogen sitzt sicher» (Gen 49,24) zu erklären; wie sich Ibn Esra
auf den «Brauch der Araber» beruft, um den Hintergrund des Verbots, ein
Zicklein in der Milch seiner Mutter zu kochen, zu erläutern (im kurzen
Kommentar zu Ex 23,19), oder auf seine Erfahrungen im Umgang mit Juden und
Nichtjuden, um die Schmähung des Gottesknechts zu erhellen: «Es ist
bekannt, dass es Völker auf der Welt gibt, die meinen, ein Jude sehe ganz
anders aus als die Menschen sonst, sodass sie fragen, ob ein Jude Mund und Augen

habe; so ist es bei Arabern und Römern» (zu Jes 52, 14). Heutzutage ist
die biblische Realienkunde ins Unermessliche erweitert und verzweigt, und
der Vertreter des Literalsinns braucht sich nicht mehr mit Rückschlüssen von
der Gegenwart auf die Vergangenheit und von den Gewohnheiten seiner
Nachbarn auf die Gesetze der Völker, von denen die Tora spricht, zu begnügen.

Allerdings verstärkt die gewaltige Erweiterung der Möglichkeiten zur
Erklärung anhand der Realien auch ihre Problematik. Nicht alle Ausleger
(darsanîm) haben sich die typologische Erklärung der Erzväter (die sie ihrer
Individualität beraubt) und die Idealisierung der Grossen Israels (die sie von
ihren menschlichen Schwächen und Sünden freispricht10) zu eigen gemacht,
und nicht alle Vertreter des Literalsinns haben es gewagt, die Taten der
Erzväter, die dazu bestimmt waren, für ihre Nachkommen Zeichen zu setzen,
konsequent realistisch zu erklären. Aber auch auf diesem Gebiet ist das Los
der Vertreter des Literalsinns unvergleichlich viel härter als das der Ausleger.
Während die Ausleger die zur Auslegung geeigneten Verse auswählen und
sogar eine realistische Sicht ohne Bedenken mit einer symbolistischen verbinden

können, sind die Vertreter des Literalsinns verpflichtet, den ganzen
Komplex einzubeziehen und eine umfassende Interpretation vorzulegen, die
auf einer einheitlichen Bezugsebene steht und sich einer einzigen Methode
verschreibt. Wenn der Vertreter des Literalsinns sich — aus theologischen
Gründen oder pädagogischen Notwendigkeiten — gezwungen sieht, die Sünde

eines Vorbildes zu vertuschen, hat er also keine andere Wahl, als entweder
seine bei ihm sonst üblichen methodologischen Anforderungen herabzusetzen,

oder vom Niveau des Realismus, von dem er sich gewöhnlich leiten lässt,
abzuweichen. Eine solche Beeinträchtigung des Instrumentariums erfolgt
meist unbewusst; aber wer es merkt, distanziert sich energisch von einer sol-

224



chen «apologetischen Argumentation», die der Glaubwürdigkeit des

Kommentars schweren Abbruch tut.
Das Zurückschrecken vor der Apologetik, das für den heutigen Vertreter

des Literalsinns typisch ist, und die Intensivierung der realistischen
Betrachtungsweise, die wir den vielen wissenschaftlichen Entdeckungen
verdanken, bringen uns heutzutage in die umgekehrte Gefahr, nämlich die eines

übertriebenen Realismus. In demselben Masse nämlich, in dem der Realismus

geeignet ist, den biblischen Personen und ihren Geschichten konkretes
Leben einzuhauchen, kann er sie auch auf unsere eigenen Masse reduzieren.
Aus lauter Furcht vor Idealisierung kann der Kommentator in Standardisierung

verfallen und die einmalige Grösse einer hervorragenden Persönlichkeit
oder einer erhabenen Situation verwischen. Weil er vor jenseitiger Vergeistigung

zurückschreckt, kann er an völliger Erdgebundenheit haften und der
Bibel den aus seiner profanen Lebenswirklichkeit abgeleiteten Erwartungshorizont

aufzwingen. Der goldene Weg zwischen den beiden Gefahren liegt
nicht immer offen vor uns, und die Entscheidung bleibt zuweilen dem
Kommentator überlassen. Freilich liegt jenseits dieses subjektiven Moments ein
breites Feld der Übereinstimmung darüber, was man als konkrete Gegebenheit

und reale Begebenheit zu verstehen hat.

So ist es beispielsweise dem Vertreter des Literalsinns verwehrt, zu irgendeiner

metaphorischen Erklärung zu greifen, die das Fürchterliche des Wunsches:
«Wohl dem, der deine Säuglinge packt und am Felsen zerschmettert» (Ps 137,9)
irgendwie herabmildern könnte, wie auch die abstossende Konkretheit des

Brautpreises von 200 Philister-Vorhäuten, den David dem Saul gab (1 Sam
18,25-27), für uns viel stärker ist als für die Vertreter des Literalsinns, die in der
Diaspora gelebt haben. Ihre realistisch-rationalistische Einstellung führte sie dazu,

die natürlichen und einleuchtenden Elemente in der Schilderung von Wundern

in der Bibel möglichst zu betonen, und die Historizität der nicht .ausdrück¬
lich erwähnten nicht zuzugeben. Diese Einstellung liess sie aber nicht an der Realität

einer Nachricht wie in 2 Chr 13,17 zweifeln, wonach im Krieg zwischen Abi-
ja, dem König von Juda, und Jerobeam ben Nebat, dem König von Israel, nicht
weniger als eine halbe Million Soldaten aus dem Nordreich gefallen seien. So ist
der Vertreter des Literalsinns — nicht zu seinem Vorteil — gezwungen, am
konkreten Sinn bestimmter Verse festzuhalten, obwohl sich aus dieser Konkretheit
grosse ethische Schwierigkeiten ergeben, und an der historischen Konkretheit
anderer Verse zu zweifeln, obwohl dieser Zweifel dem Glauben Schwierigkeiten
macht. Solche Macht hat der Literalsinn über seine Vertreter!

III. Probleme mit der modernen bibelwissenscliaftlielien Literalcrklärung

Wenn der Literalsinn, wie ihn die jüdischen Kommentatoren des Mittelalters

begründet haben, so problematisch ist, gilt das in noch höherem Mas-

225



se für den wissenschaftlichen Literalsinn, der von nichtjüdischen Forschern
entwickelt worden ist. Während im Zeitalter zwischen Saadja Gaon
(882-942) und Isaak Abrabanel 1437-1509) die wörtliche Ausdeutung der
Bibel Sache der jüdischen Gelehrten gewesen war, so ging sie in der Neuzeit
eindeutig in die Hände der christlichen Gelehrten über. Das Ergebnis einer langen

Vernachlässigung des Literalsinns ist, dass wir heute vor einer voll
ausgebauten und verzweigten Bibelforschung stehen, die in vielen ihrer Voraussetzungen

und Gesichtspunkte christlich ist. Sie ist zudem in ihrem Zugang und
ihren Folgerungen Israel und dem Judentum gegenüber oft feindlich eingestellt.

Auch liberale protestantische Forscher von extrem kritischer Einstellung

teilen im allgemeinen die grundlegende christliche Annahme, das Neue
Testament sei dem Tenach überlegen, da dieses jenes lediglich ankündige.
Diese Annahme, das Neue Testament sei dem Tenach ethisch, geistig und
religiös überlegen, zwingt dem Forscher eine mehr oder weniger negative
Perspektive auf, so dass er fast von selbst in die simplifizierende Auseinandersetzung

zwischen Gesetz und Herzenspflicht, Gerechtigkeit und Gnade, nationaler

Abgeschlossenheit und allgemeinmenschlicher Botschaft und ähnlichem

mehr gerät. Yecheskel Kaufmann hat uns mit Recht auf Fehler und
Verzerrungen im Verständnis grundlegender biblischer Themen aufmerksam

gemacht, die von dieser christianisierenden Perspektive kommen. (Dieser

sind sich ihre Vertreter nicht immer bewusst.) Die wörtliche Kommentierung

ist im Judentum erst mit der Emanzipation und der nationalen Renaissance

wieder aufgekommen und hat zwangsläufig den Charakter einer Reaktion

auf die christliche Bibelwissenschaft angenommen, ohne jede Möglichkeit

direkter Anknüpfung an die klassische jüdische Exegese, die weit
zurücklag. Die Folgen dieses Bruchs werden wir noch lange zu tragen haben.

Die grosse Errungenschaft der modernen Bibelwissenschaft besteht in der
gewaltigen Erweiterung unserer sprachwissenschaftlichen, historischen und
literarischen Kenntnisse sowie in der methodologischen Vervollkommnung selbst.
Der Gewinn weitgehender Systematisierung kann jedoch verloren gehen, wenn
die Entwicklung der Methode zum Selbstzweck wird. Dann wird nämlich der
Text in die Ecke gedrängt, und die Begierde nach neuen Erkenntnissen führt zu
Vermutungen, die nur an einem Haar hängen, und zu fruchtlosen Scharfsinnigkeiten.

Die Grenzlinie zwischen wirklichen und scheinbaren Schwierigkeiten ist
zuweilen recht dünn, und auch vor der Tür des Forschers lauert die Versuchung,
Anhaltspunkte für seine pseudowissenschaftlichen Auslegungen zu suchen. Die
kritische Einstellung ist segensreich, wenn sie das Tor zu freier Forschung öffnet;
sie wird aber zum Fluch, wenn sie zu Überkritik degeneriert, d.h. wenn eine
rationalistische Dogmatik an die Stelle tritt, die durch die Verdrängung der religiösen
Dogmatik frei geworden ist. «Gott ist kein Gegenstand der Wissenschaft», sagt
Franz Rosenzweig-, «Gegenstand der Wissenschaft ist die Welt. Aber es ist Gott,
der die Welt geschaffen hat, die der Gegenstand der Wissenschaft ist.» Und weil

226



es nur eine Wahrheit gibt, stehen wir nicht vor der Wahl zwischen «Glaube hier
und Wissen dort», sondern zwischen «gläubigem Wissen gegenüber ungläubigem

Wissen»". Freilich werden wir zu einer gläubigen jüdischen Bibelwissenschaft

nur gelangen, wenn wir uns wahrhaft, aufrichtig und konstruktiv mit der
modernen Bibelwissenschaft auseinandersetzen12.

Grenzen des historischen Zugangs

Eines der schweren Probleme in dieser Auseinandersetzung ist der
ausgesprochen historische Charakter der Bibelwissenschaft. Während der
Literalsinn der mittelalterlichen Gelehrten nur philologisch war (d.h. am
Geschriebenen festhalten wollte), ist der moderne Wortsinn philologisch-historisch

(d.h. er will am Geschriebenen in seinem historischen Rahmen festhalten)13.

Nicht nur für Raschi und Samuel ben Meir, sondern auch für Ibn Esra
und David Qimchi war die Geschichte ungleich viel statischer als für uns.
Wenn also die Unterschiede zwischen den Epochen verschwindend klein
scheinen, ist es nur natürlich, dass der Kommentator seine eigene Weltsicht
in die Zeit der Bibel zurückprojiziert und in den Versen eine Bezugnahme
nicht nur auf Glauben und Denken unserer Weisen, sondern auch auf die
griechisch-arabische Wissenschaft sieht. Im selben Mass, in dem ihnen diese

Projektion den Brückenschlag zwischen der Tora und der zeitgenössischen
Wissenschaft erleichterte und es ihnen ermöglichte, im Literalsinn eine religiöse

Bedeutung zu finden, erschwert es die historische Sicht ihren Vertretern,
diese beiden Aufgaben zu erfüllen.

Wir wollen das mit einem Beispiel aus der Kosmographie belegen. Für unsere

Weisen war die Erde flach, und diese Anschauung passte sowohl zum Literalsinn

als auch zur babylonischen Kosmographie". Damit übereinstimmend,
konnten sie auslegen: «Wie der Nabel in der Mitte des Menschen ist, so ist das

Land Israel der Nabel der Welt; es heisst nämlich: 'die auf dem Nabel der Erde
sitzen' (Ez 38,12). Das Land Israel liegt in der Mitte der Welt und Jerusalem in
der Mitte des Landes Israel» (TanBWa qedôsîm 10). Für Ibn Esra hingegen stand
die Lehre der griechischen Weisen, die Erde sei kugelförmig, als bewiesen fest,
und er war vollkommen sicher, dass das auch aus der Schrift hervorgehe und
unsere Weisen ebenfalls davon wüssten. Infolgedessen musste er den Midrasch über
die Zentralität Jerusalems seiner genauen geographischen Bedeutung entkleiden:

Weil es klar ist, dass «Jerusalem fern von der Mitte der Erde» (d.h. vom
Äquator) liegt, meinen unsere Weisen sicher, dass Jerusalem «in der Mitte des
bewohnten Teils der Erde» liegt, d.h. in dem für geistige Schöpfung idealen Klima,

das in der Mitte des bewohnten Teils der Erde ist". So projiziert Ibn Esra seine

geographischen Kenntnisse über den Umfang der bewohnten Welt und die
arabische Lehre von den Klimata auf die Bibel und den Midrasch und bringt es

damit fertig, nicht nur zwischen den Epochen Frieden zu stiften, sondern auch
die Zentralität der Heiligen Stadt wissenschaftlich zu begründen.

227



Wir kommen unsererseits nicht darum herum, den Wandel der Zeiten
innerhalb der tausendjährigen biblischen Epoche und von damals bis heute
anzuerkennen. Der historische Zugang kann sich zwar auf den ausgesprochen

historischen Charakter des biblischen Glaubens stützen, der verschiedene

Zeitalter unterscheidet und ihrem Wechsel religiöse Bedeutung zumisst.
Dieser Zugang steht aber im Gegensatz zu der starken Neigung, die 24 Bücher
des Tenach wie aus einem einheitlichen theologischen Guss zu betrachten.
Die Dogmatik strebt nach der absoluten, überzeitlichen Geltung und bezahlt
dafür den schweren Preis einer Verwischung der Eigenheiten von Epochen
und Anschauungen. Die historische Forschung jedoch bemüht sich um
grösste Differenzierung und um Erhellung des Kausalnexus und der
bestimmenden Umstände; was sie dabei gewinnt, verliert sie, wenn sie zu völliger
Relativierung führt. So wird der heutige Bibelkommentator auch auf diesem
Gebiet zwischen seinem Trieb und seinem Schöpfer eingepfercht: zwischen
der historischen Betrachtungsweise, die sich ihm mit grosser Überzeugungskraft

aufdrängt, und seinem festen Glauben an die Ewigkeit der biblischen
Botschaft. So obliegt es ihm, unermüdlich um eine glaubwürdige Unterscheidung

zwischen dem Feststehenden und dem Vorübergehenden sowie um
richtige Einschätzung immanenter Entwicklungsprozesse zu ringen. Dazu

muss er die historische Betrachtungsweise, die dem Entstehungsprozess der
Dinge nachgeht, mit Hilfe der phänomenologischen Betrachtung, die über
das Wesen der Dinge nachdenkt, ausbalancieren.

Der Bibelwissenschaftler, der die Schrift in ihrer Epoche verankert,
neigt dazu, sie dort auch zu lassen. Wie gross die Bedenken und Hemmungen
davor sind, die sich aus der Schrift ergebende Lehre zu ziehen — was der
israelischen Bibelwissenschaft von ihrer Verpflichtung auf die wissenschaftliche

Objektivität auferlegt wird —, illustriert die zaghafte Formulierung eines
isolierten aktuellen Satzes, der in einem Artikel über die Entwicklung
literarischer Formen vor dem Hintergrund der Religionsgeschichte in eine
Randbemerkung verwiesen worden ist: «Wenn das Buch Jona heute noch eine
Lehre für den religiösen Menschen hat, so ist es diese: Niemand ist berechtigt,

das Unglück eines anderen Volkes oder einer anderen Religionsgemeinschaft

zu erwarten oder sich darüber zu freuen, um seinen eigenen Gott zu
rechtfertigen.» Der Tadel an der Freude über das Unglück der Feinde des

Glaubens ist ohne Zweifel eine wichtige und aktuelle Lehre; aber diese Lehre
ist sehr weit davon entfernt, die religiöse Bedeutung des Buches Jona für uns
zu erschöpfen. Wissenschaftliche Folgerungen müssen in der Tat sowohl für
Gläubige als auch Ungläubige gelten. Das heisst aber auf gar keinen Fall,
dass die Kommentierung in völliger Bindungslosigkeit erfolgen müsse, und
dass sich der kluge Leser davor in acht nehmen solle, dass die Verse in seinem
Herzen ein Echo finden. In Wirklichkeit ist eine verfremdete Lektüre nicht
möglich, weil die Bedeutung an den Wortsinn gebunden ist wie das Feuer an

228



die Flamme. So wie der Ausleger die Bedeutung beeinträchtigt, wenn er sich

völlig vom Wortsinn löst, so hindert der Vertreter des Literalsinns sich selber

daran, den vollen Wortsinn zu sehen, wenn er der Bedeutung den Rücken
kehrt.

IV. Die Legitimität der Literalerklärung

Wir haben uns über die geistigen Gefahren verbreitet, die auf den
Vertretern des Literalsinns lasten, um zu zeigen, dass diese Problematik im Wesen

des Literalsinns liegt. Deshalb waren unsere klassischen Kommentatoren
nicht frei davon, wenn es auch klar ist, dass diese Problematik wegen der
wissenschaftlichen Systematisierung des Literalsinns für uns viel schwerer ist.
Es ist nützlich, sich dieser Gefahren bewusst zu sein, weil es sonst schwerhält,
sich davor zu hüten. Wir haben also alle Schwierigkeiten und Probleme
aufgezählt, nicht um die Gültigkeit der Literalerklärung zu erschüttern oder
unsere Anhänglichkeit daran zu lockern, im Gegenteil: Vor dem verwirrenden
Hintergrund dieser Problematik ist der innere Zwang, unter dem die Vertreter

des Literalsinns diesen schwierigen Weg wählen, umso eindrücklicher.
Was also ist der tiefere Grund dafür, dass die grossen Bibelkommentatoren
— von Saadja Gaon bis Isaak Abrabanel — und wir, ihre entfernten Schüler
heute, so unerschütterlich am Literalsinn festhalten?

Vernunftgeleitete Wahrheitssuche — eine religiöse Pflicht

Es scheint, dass die Antwort hauptsächlich in der grundsätzlich positiven

Einschätzung der menschlichen Vernunft als Mittel zur Erkenntnis der
Welt und zum Verständnis der Tora liegt. Ihn Esra hat diese rationalistische
Einstellung eindeutig religiös ausgedrückt; er stellt fest, dass «der Engel
zwischen dem Menschen und seinem Gott sein Verstand ist» (Einleitung zum
gewöhnlichen Kommentar zur Tora, Dritter Weg). Für Maimonidesergibt sich
die Verpflichtung, Wahrnehmung und Überlegung ernst zu nehmen, aus der
Natur des Menschen: «Nie soll man seinen Verstand hinter sich werfen; denn
die Augen sind vorne und nicht hinten»16.

Die Vernunft ist «das Teil Gottes von oben» (Ijob 31,2), das im
Menschen eingepflanzt ist, sie ist der Vorteil des im Ebenbild Geschaffenen vor
dem Tier; deshalb ist es verboten, sich vor ihr zu fürchten, sie zu missachten
und sie zu vernachlässigen. Ibn Esra zitiert die Worte Ijobs «Soll nicht das

-Ohr die Reden prüfen?» (Ijob 12,11) als Beweis dafür, dass der Mensch mit
Urteilskraft begabt ist, und als Anhaltspunkt für unsere Berechtigung, sogar
unseren grössten Vorgängern zu widersprechen, die ja Fleisch und Blut wie

229



wir waren: «Gottes Geist hat uns alle gemacht, und aus Stoff sind die Früheren

geformt worden wie wir» (zu Koh 5,1). Dieses Recht auf selbständige
Prüfung ist an eine schwerwiegende Verpflichtung gebunden: die Wahrheit
zu bekennen und nicht aus Verlegenheit oder unter gesellschaftlichem Druck
von ihr abzuweichen. Ibn Esra hat das tapfer verkündet («Gott allein fürchte
ich; in der Tora kenne ich keine Parteilichkeit»: Einleitung zum Tora-
Kommentar) und demütig darum gebetet («Der Ewige, Gott der Wahrheit,
führe seinen Knecht auf dem Weg der Wahrheit»: Schluss der Einleitung).

Die nordfranzösischen Vertreter des Literalsinns, die nicht wie ihre spanischen

Kollegen einen ausgebauten Rationalismus lehrten, stimmten mit dieser
Ansicht von der Wahrheitssuche als religiöser Pflicht überein. Samuel ben Meir
erklärt immer wieder, dass die Auslegungen unserer Weisen die Hauptsache sind
und dass man deshalb sein unermüdliches Streben nach immer neuem Literalsinn
seinem Festhalten an «der Wahrheit des Literalsinns» der Schrift (zu Lev 10,3)
und seiner heftigen Abneigung gegen «eitlen, listigen Literalsinn» (zu Gen 45,28)
zuzuschreiben habe. Die Furcht dieser feinsinnigen Kommentatoren vor dem
Schaden, den irrige und irreführende Erklärungen stiften können, kommt in der
scharfen Warnung des Josef Qaraf in seinem Kommentar zu 1 Sam 1,17 zum
Ausdruck: «Pass auf, dass du nicht auf die Blinden hineinfällst, die "yitten",
französisch "donner", als Optativ erklären und mit ihrer Erklärung dieses Wortes

den ganzen Abschnitt entwurzeln...». In seinen weiteren Ausführungen zur
Stelle gibt er dem Literalsinn den Vorrang, betont dabei aber den Grundsatz der
völligen Autonomie des Textes (der aus sich selbst verständlich sein muss) und
distanziert sich mit aller Kraft von dem Mangel an methodologischem
Unterscheidungsvermögen, der darin besteht, dass man eine Schwierigkeit des Literal
Verständnisses mit einer Auslegung beheben will: «Wisse: Wenn eine Prophétie"
niedergeschrieben worden ist, ist sie vollständig geschrieben worden, mit ihrer
Erklärung und allem, was es braucht, damit spätere Generationen nicht zu Fall
kommen. An ihrer Stelle fehlt nichts, und man braucht Beweise weder von einer
anderen Stelle noch von einer Auslegung zu holen; denn die Tora ist vollkommen
gegeben worden, vollkommen geschrieben worden, es fehlt gar nichts, und die
Auslegung unserer Weisen erhöht und preist die Tora. Jeder hingegen, der den
Literalsinn der Schrift nicht kennt und der Auslegung (deraS) zuneigt, gleicht
einem, den der Wirbel eines Stromes erfasst und das tiefste Wasser überschwemmt
hat und der jetzt nach allem greift, was ihm in die Hand kommt, um sich zu
retten. Wer jedoch seinen Sinn auf das Wort Gottes richtet, forscht nach der einfachen

Worterklärung und findet sie; damit erfüllt er, was gesagt ist: "Wenn du sie

suchst wie Silber und ihr nachspürst wie Schätzen, wirst du Gottesfurcht verstehen

und Gotteserkenntnis finden» (Prov 2,4f.).» Gegenüber dem Vertrauen des

Auslegers auf seine Fähigkeit, mit Inhalt zu erfüllen, was leer scheint, wird hier
der Glaube des Vertreters des Literalsinns ausgedrückt, er könne das Verschlossene

erhellen: Am Ende wird sich der Literalsinn von uns finden lassen, wenn wir
ihm nur nachspüren wie Silber und Schätzen!

230



Es stimmt, dass wir uns in Anbetracht der langen Geschichte der Literal-
kommentare dem begeisterten Optimismus der Früheren nicht voll und ganz
anschliessen können. Jene haben sich daran gewöhnt, jeweils «ich weiss

nicht» zu sagen, während wir uns an die schwere Last der vielen Fragen und
wenigen Antworten gewöhnen müssen. Aber nicht weniger als sie sind wir
der Notwendigkeit gewiss, die grosse Freiheit der Auslegung mit der strengen
Disziplin des Literalsinns ins Gleichgewicht zu bringen und den Versen ihre
ursprüngliche Lebendigkeit zurückzugeben, indem wir sie immer neu
betrachten, ohne die Trennwand der Midraschim. Die Stärke des Auslegers
(darsan) liegt in seiner liebevollen Aufmerksamkeit für die kleinen Einzelheiten,

von der Unterscheidung zwischen Synonymen bis zur Auslegung des

Fehlenden, des Überflüssigen und auffallender Buchstaben; dafür bezahlt er
oft damit, dass er ein Ganzes auflöst und den Zusammenhang vernachlässigt.

Veränderte Zeiten — neue Literalerklärungen

Das Bestreben, das Wort Gottes in seiner Wahrheit zu verstehen, ist für
den Vertreter des Literalsinns die Wurzel seines religiösen Pathos. Mit Hilfe
immer neuer Literalerklärungen bemüht er sich um erneuten Kontakt mit der
ursprünglichen Bedeutung des Textes. E.M. Lipschütz hat das gut
ausgedrückt: «Überall, wo die Tora von den schlichten Gläubigen bewahrt und
befolgt wird, hat die mündliche Tora nie aufgehört zu leben. Aber die Tora als

Grundlage der jüdischen Geistigkeit verlangte den Literalsinn, um eine
befruchtende Quelle für das Volk zu sein und damit das lebendige Band
zwischen den Herzen und dem Wort Gottes nicht unterbrochen werde»18.

Aber warum kann man sich nicht mit den Erklärungen der früheren
Vertreter des Literalsinns begnügen, und warum muss der Literalsinn in jeder
Generation wieder neu entdeckt werden? Auf den ersten Blick möchte man
meinen, nur die Auslegung müsse sich ständig erneuern, um die Brücke
zwischen der Schrift und ihren Lesern und Befolgern zu schlagen, während der
Literalsinn als ein einziger feststehen sollte. Tatsächlich ist aber der Literalsinn

nur ein Streben nach der wahren, niemals eine erschöpfende Erklärung.
Der Literalsinn kann nicht endgültig abgeschlossen sein, weil unser Verstand
immer begrenzt und stückhaft ist und weil jede Erweiterung des uns zur
Verfügung stehenden Wissens und jede Vervollkommnung unserer Methoden
seine Korrektur und Anpassung notwendig machen. Mehr noch: Jede Änderung,

die historische Umwälzungen in unserem Dasein bewirken, zieht eine
Änderung des Blickwinkels nach sich, unter dem wir uns und die Bibel sehen,
und erfordert deshalb erneute kommentatorische Anstrengung. Man kann

231



die klassischen Kommentare mit Kunstwerken vergleichen, deren Schönheit
nicht vergeht. Aber wie unsere Generation nicht sich selber in den Werken
der Vergangenheit ausgedrückt findet, sondern ausschliesslich in dem besonderen

Stil, der von den Künstlern der Gegenwart gestaltet wird, so kann auch
das Studium der Tora nicht vollständig sein, wenn es sich nicht auf eine
kommentatorische Schöpfung stützt, die von den Bedürfnissen der Zeit ausgeht
und ihnen entspricht.

Mir ist kein weitverzweigter schöpferischer auslegender Kommentar der
heutigen Zeit bekannt, und solange die Kreise, deren Denkweise der Auslegung

entspricht, die Bibel in einem Winkel ihres Studiums und ihres religiösen

Erlebens liegen lassen, besteht wohl keine grosse Aussicht darauf, dass
ein solches Werk entsteht. Auf der anderen Seite stehen diejenigen, die Gott
fürchten und seine Tora heilighalten; sie fordern nicht nur Ehrfurcht und
Hochachtung vor der Bibel, sondern verlangen auch, dass sie unseren Glauben

und unsere Lebensweise direkt beeinflusse. Der rationalistisch-realistische

Zugang dieser Kreise zur Bibel fordert offensichtlich den Literalsinn.
Die Schwierigkeit liegt aber darin, dass sie auf der Suche nach dem erneuerten

Literalsinn davor zurückschrecken, sich der weltlichen (und erst recht der
nichtjüdischen) Bibelwissenschaft zu bedienen. Wenn wir jedoch wirklich
nach einer aufstrebenden Bibelerklärung, die sich nicht vor neuen Daten
fürchtet und den strengen methodologischen Anforderungen entspricht,
Ausschau halten, können wir die Bibelwissenschaft nicht umgehen. Der
Ruhm der wissenschaftlichen Bibelforschung besteht im freien Suchen, das
viele Richtungen und einen weiten Horizont hat; ihre Armut liegt in der
akademischen Gleichgültigkeit vor der Bedeutung ihrer Resultate für uns selbst.
Daraus folgt, dass der bedeutungsreiche Literalsinn von uns nur gefunden
werden kann, wenn sich mit der Freiheit des Suchens die Verpflichtung
verbindet, die Bibel anzunehmen, wenn sich die Bibelwissenschaftler ständig
nicht nur als Leser, sondern auch als von der Bibel Angerufene fühlen.

V. Auf der Suche nach einem bedeutungsvollen Wortsinn

Bis hierher haben wir uns hauptsächlich mit der religiösen Legitimität
der Literalerklärung und der Notwendigkeit ihrer ständigen Erneuerung be-
fasst und nur wenig mit der religiösen Bedeutung der immer neuen Literaler-
klärungen selbst. Wir wollen also das Fehlende ergänzen, indem wir anhand
einiger Beispiele aus drei Gebieten — Ethik, Prophétie und Halacha — die
Beschaffenheit des bedeutsamen Literalsinns klarmachen.

232



Ethischer Gewinn der Literalerklärung

Im allgemeinen lässt sich sagen, dass die verborgene Herausforderung,
vor der sich der Vertreter eines bedeutsamen Literalsinns sieht, darin besteht,
zeigen zu müssen, dass der Vers in seinem Literalsinn nicht bedeutungsarm
ist. Weil nun die Erklärung und die Methode, woraus sie resultiert,
zusammenhängen wie das Ergebnis mit seiner Veranlassung, kann man diese

Herausforderung auch als das Bestreben bezeichnen, zu beweisen, dass eine
rationalistisch-realistische Weltsicht durchaus geeignet ist, eine feste Grundlage

und einen fruchtbaren Boden für wahre Religiosität abzugeben. Was
insbesondere die religiös-ethische Wertung von Charakter und Verhalten der

grossen Gestalten der Bibel angeht, drückt sich diese Herausforderung in
folgender Fragestellung aus: Sind im kalten Lichte des Literalsinns unser Erzvater

Jakob und König David wirklich grosse Männer von reicher religiöser
Inspiration und ethische Vorbilder? Ich persönlich bezweifle keineswegs, dass

die erheblichen Errungenschaften der literarischen Exegese es erlauben, diese

Frage voll und ganz zu bejahen.

Nur wer die Sünden Davids an Batseba und dem Hetiter Urija nicht leicht
nimmt, ist mit der Grösse dieses Mannes konfrontiert, der seine Sünde bekennt
und der den schätzt, der ihn zurechtweist. Nur wer die ganze Schwäche Davids
gegenüber den Sünden seiner Söhne Amnon und Abschalom aufdeckt, kann
bewundernd vor der aussergewöhnlichen Verbindung von Demut vor dem göttlichen

Urteil und energischer militärischer und politischer Aktivität stehen, die für
David auf der Flucht vor seinem Sohn Abschalom bezeichnend ist. Dasselbe gilt
für den Erzvater, nach dem wir heissen, der im Mutterleib seinen Bruder an der
Ferse packte und in der Fülle seiner Kraft mit Gott rang. Bekanntlich enthüllt eine

literarische Gesamtschau den engen Zusammenhang zwischen Jakobs Betrug
als Sünde und Labans Betrug als Strafe, sowie den Zusammenhang zwischen der

Umgehung des Bruders beim Recht auf die Erstgeburt und beim Segen und der
Sühne durch Geschenk und Verneigung. Aber wer den Betrug nicht nach seiner

Bedeutung erklärt, weil die Wahrheit Jakobs besondere Eigenschaft ist (vgl. Mi
7,20), neigt dazu, die Irreführung gerade Esau zuzuschreiben, der «Jagd im
Munde führt», und bekommt dann Schwierigkeiten damit, dass sich der Gerechte

vor dem Bösen siebenmal niederwirft. So gibt es Midraschim, die an unserem
Erzvater die Sünde der Selbsterniedrigung des Juden vor dem nichtjüdischen
Magnaten tadeln", während er im Sohar (I 171) aufgrund einer verborgenen
Analogie zu Mordechai auch davon freigesprochen wird: «Jakob hat sich
überhaupt nicht vor jener Seite und jenem Teil» (d.h. dem Bösen) «niedergeworfen»;
die Auslegung lautet: «Was heisst dann "und er ging vor ihnen vorüber" (Gen
33,3)? "Und er", das ist die himmlische Schechina, die vor ihn kam... Er sagte:
Jetzt ist es die Zeit, in der man sich vor dem Heiligen, gelobt sei er, niederwerfen
muss... Er ging in die Knie und warf sich siebenmal nieder, "bis er zu seinem Bruder

gelangte" (Gen 33,3).» Der Sohar präzisiert: «Es steht nicht geschrieben: Er

233



warf sich vor Esau nieder.» Auch Rav Dessler, der den Betrug Jakobs völlig
rechtfertigt, und zwar aufgrund der kühnen Annahme, «Wahrheit sei das, was
zum Guten und zum Willen des Schöpfers führt, und Lüge sei das, was das
Geschäft des Fürsten der Lüge, der "anderen Seite", gelingen lässt»", muss dieses

Sich-Niederwerfen als eine weitere Versuchung Jakobs betrachten. Offensichtlich

nimmt er die Aussage des Sohar, dass sich die Schechina bei dieser Gelegenheit

offenbart habe, für bare Münze, bringt aber diese Aussage sowohl mit dem
Literalsinn der Verse als auch mit der Wirklichkeit des Lebens dadurch in
Verbindung, dass er die Verse mit Hilfe einer Sublimierung auslegt: «Aus dem
materiellen Zustand und über ihn hinaus hat Jakob die Leistung vollbracht, nicht den

"heldenhaften" Feind zu sehen, sondern nur Gott, gelobt sei er, der vor ihnen

vorüberzog; d.h. zu erkennen und zu verstehen, dass es göttlicher Ratschluss ist,
dass er ein Exilsdasein erleiden und sich vor Esau niederwerfen muss. Er tut das

aber nur als ein Sich-Niederwerfen vor Gott, als Erfüllung seines Gebots. Der
Aufstieg zu dieser Erhabenheit, in der er den Willen des Schöpfers erkennt, ist die

Offenbarung der Schechina»21.

Diese Auffassung, dass Jakob mit seinem Bruder um die Erstgeburt
kämpft, und dies nach dem geläuterten vergeistigten Vorbild von Israels Ringen
mit seinem Gott, ist von grosser, eindrücklicher Geistigkeit; wie schade, dass sie

nicht neben den Literalsinn, sondern an seine Stelle gerückt worden ist. Auf dem

Wege der Auslegung kann man eine in der Schrift ausgesprochene Sünde
verdecken und sogar in eine löbliche Tat verkehren; wenn diese Tendenz den
Anspruch auf Ausschliesslichkeit erhebt, wird zwangsläufig die ethische Dimension
der Tora beeinträchtigt. Auf dem Wege der Literalerklärung hingegen breitet
sich vor unseren Augen ein grosses Kapitel Ethik aus, zu dessen Beginn Jakob
sich dazu hinreissen lässt, die Weissagung «der Ältere wird dem Jüngeren
dienen» mit verwerflichen Mitteln vorzeitig zu verwirklichen, und an dessen Ende er
der Erwählung würdig wird, u.a. durch seine öffentliche tätige Reue.

Neue Bedeutung der Prophétie in ihrem geschichtlichen Kontext

Eine der wichtigsten, grundlegenden Errungenschaften der modernen
Bibelwissenschaft ist es, dass sie den Akzent auf die literarische Einheit legt,
deren Bereich abgesteckt und deren besondere thematische Absicht definiert
werden muss. Bei den Kommentatoren des Mittelalters gibt es nur ganz
bescheidene Ansätze dazu; im allgemeinen herrscht bei ihnen noch die synthetische

Sichtweise, die das betreffende prophetische Buch und sogar die gesamte

prophetische Literatur als eine einzige Grösse behandelt. Als die moderne
Forschung das Streben nach gedanklicher Einheitlichkeit und Übereinstimmung

mit der historisch-literarischen Sichtweise vertauschte, wurde das Tor
zu weitgehender Differenzierung zwischen den Prophetien und zwischen
Botschaft und Lehre des einen Propheten und denen des anderen weit geöff-

234



net. So sind uns heutzutage nicht nur eine Genauigkeit und ein Reichtum
vergönnt, die den Früheren unbekannt waren, sondern auch eine historische
Sicht der israelitischen Prophétie, die ihnen grundsätzlich fremd war. Wer
die gewaltige Kühnheit verstanden hat, die den Trostesprophezeiungen in der
zweiten Hälfte des Buches Jesaja erwächst, wenn man sie spezifischen
Situationen im babylonischen Exil zuordnet, erkennt und spürt deutlich die grosse
religiöse Bedeutung des neuen Literalsinns. Die Worte des Propheten werden

von der Blässe ihrer Allgemeinheit und überzeitlichen Richtigkeit befreit und
als einzigartige Botschaft mit einer spezifischen Forderung entdeckt. Wer die

gezwungenen Erklärungen, mit denen sich unsere Kommentatoren geplagt
haben, für die auffallende zeitliche Bedingung «suchet den Ewigen, wenn er
sich finden lässt, ruft ihn, wenn er nahe ist» (Jes 55,6) mit der grossen
Botschaft dieser Worte vergleicht, die zutage tritt, wenn man sie in ihrer Gebundenheit

an die Gunst der Stunde der Rückkehr nach Zion versteht, dem wird
die Überzeugungskraft der historischen Literalerklärung ganz deutlich. Dieser

doppelte Vorteil der historischen Literalerklärung — auf der Ebene der
Erklärung und auf der der Moral zugleich — muss m.E. die Bedenken gegenüber

ihrer Legitimität beseitigen. Der Midrasch baut der Gültigkeit der
stufenweisen Offenbarung des Gotteswortes im Laufe der Geschichte damit eine

Festung, dass er sämtliche Prophetien auf die eine Offenbarung am Sinai
zurückführt und erklärt, dass sie zurückbehalten wurden, bis ihre Stunde
kam. «Rabbi Jizchak sagte: Was die Propheten in jeder kommenden
Generation sagen werden, haben sie am Sinai empfangen... So sagt Jesaja: "Seit
sie geschehen, war ich da' ' (Jes 48,16). Damit sagt Jesaja: Gleich am Tage, da

die Tora am Sinai gegeben wurde, bin ich dort gewesen und habe diese
Prophétie empfangen; nur "jetzt hat Gott, der Ewige, und sein Geist mich
gesandt" (ebd.): Bis jetzt, habe ich nicht die Erlaubnis gehabt zu prophezeien»
(ShemR yitrö 28). Anders ausgedrückt: Die historische Bedingtheit kann
der Gültigkeit der Prophétie als eines Gotteswortes nichts anhaben; sie muss
vielmehr einen grossen Beitrag zu ihrem Verständnis leisten.

Herausforderung des Wortsinns im Bereich der Halacha

Auch auf der religionsgesetzlichen Ebene, wo die Auslegung den Vorrang

hat, kommt dem Literalsinn Gültigkeit und Bedeutung zu, wie schon

diejenigen Kommentatoren (wie Samuel ben Meir und Elijahu von Wilna)
betont haben, die sich nicht scheuten, auf die Diskrepanz zwischen dem
festgelegten Religionsgesetz und dem Literalsinn aufmerksam zu machen. So

stützt sich das Gebot des Tora-Studiums auf eine minimalistische Erklärung
des Verses «Dieses Buch, die Tora, weiche nicht von deinem Mund; Tag und
Nacht sollst du darüber nachsinnen» (Jos 1,8). Nach Rabbi Jose kann man

235



sich damit begnügen, einen Vers am Morgen und einen Vers am Abend zu
lernen, und nach Rabbi Jochanan genügt sogar die Rezitation des «Höre,
Israel» (Dtn 6,4ff.) morgens und abends, um die Pflicht des Studiums zu erfüllen;

nur fügt er hinzu: «Aber es ist verboten, diese Lehre in Gegenwart von
Ungelehrten vorzutragen» (bMen 99b). Dieser Zusatz gibt uns zu verstehen,
dass neben der einschränkenden religionsgesetzlichen Erklärung der Literalsinn

der Schrift als normative Weisung über den strikten Rahmen des Gesetzes

hinaus gilt und besteht. Ähnliches kann man m.E. auch über das Gebot,
den Fremden zu lieben, sagen, das ebenfalls eine einschränkende religionsgesetzliche

Erklärung bekommen hat. Die Tora gebietet: «Ihr sollt den Fremden

lieben; denn Fremde wart ihr im Lande Ägypten!» (Dtn 10,19). Um den

Kommentar unserer Weisen, wonach der Vers den Proselyten meint, zu
bestätigen, sieht sich Onkelos gezwungen, das Wort ger im ersten und im zweiten

Teil des Verses verschieden zu übersetzen: «Ihr sollt den Proselyten
lieben, denn Hintersassen wart ihr im Lande Ägypten.» Diese Art, die
Gleichung im Vers zu zerbrechen, lässt gut erkennen, wie gross die Abweichung
vom Literalsinn ist, der sich zweifelsohne zumindest auf den niedergelassenen

Fremden bezieht. Die Pflicht, sich einem niedergelassenen Fremden
gegenüber anständig zu benehmen, wird allerdings in der mündlichen Lehre
aus verschiedenen Versen abgeleitet; trotzdem werden wir m.E. auch hier gut
daran tun, die einschränkende religionsgesetzliche ^Erklärung nicht «vor den

Ungelehrten» vorzutragen. Anders gesagt: Auf der erzieherischen und
öffentlichen Ebene ist es besser, nach dem Literalsinn zu erklären, der das Gebot

für alle Arten Fremdlinge gelten lässt. Unser Volk, das der Unabhängigkeit

gewürdigt worden ist, nachdem es die Seele des Fremden nicht nur in
Ägypten, sondern an allen Enden der Erde kennen gelernt hat, darf es sich
auf diesem Gebiet keinesfalls leicht machen. Die einfache und direkte Forderung

des Verses, im Einklang mit der vollen Bedeutung des Literalsinns,
bleibt bestehen.

Lang und schwierig ist der Weg zum Literalsinn, und noch länger der Weg
zum bedeutungsschweren Literalsinn; wir sind dazu verpflichtet, diese Wege
zu gehen, damit der Literalsinn erneuert und geheiligt werde.

236



ANMERKUNGEN

1. Vgl. Sifratazrîac 13,2.

2. Ibn Esra in den einleitenden Versen zu seinem gewöhnlichen Tora-Kommentar, den er
— der buchstäblichen Auslegungsmethode entsprechend — «Buch der Geradheit»
nannte.

3. I. Heinemann, Darkê ha-aggada, Jerusalem U954.

4. Raschi, Jerusalem'1966, 161-164 (Warschau '1912).

5. Notfalls kann diese Erweiterung auch durch intensive Interpretation ausgedrückt
werden, die die Anwendung des Gesetzes deutlich verringert; vgl. bSan 166; 68b-72a.

6. Vgl. seinen Kommentar zu Gen 16,27.

7. Nachmanides schreibt in seiner Kritik an Maimonides' «Sefer ham-mizwôt», (zweite
Grundlage), der Grundsatz «kein Vers verlässt seinen Literalsinn» bedeute nicht: «Jeder

Vers hat nur seinen Literalsinn». Vielmehr hätten wir Auslegung und Literalsinn,
beide Erklärungen seien auf den Vers anwendbar, und beide seien wahr.

8. Siehe die Einleitung zu ihren Tora-Kommentaren.

9. Es muss betont werden, dass Saadja in dieser Beziehung durchaus nicht anders denkt
als Ibn Esra. In der Einleitung zu seinem handschriftlich erhaltenen grossen Kommentar

zur Tora sagt er beispielsweise: «Niemand soll die Tora geringschätzen, wenn er
sieht, dass ich im Kommentar Wörter wie "vielleicht", "es kann sein" oder
"möglicherweise" gebrauche.»

10. Vgl. bShab 56b und dagegen YalqSam 148.

11. F. Rosenzweig, Die Einheit der Bibel, Kleinere Schriften, Berlin 1937, 132.

12. Josef ibn Kaspi (1279-1340) schreibt zu Ex 3,14: «Jeder gläubige Jude sollte Schwie¬

rigkeiten in der Bibel aufsuchen und sich dann darum bemühen, Gründe für ihre
Lösung zu finden, um allenfalls einem Gegner zu antworten. Bei meinem Leben! Ich habe
in der ganzen Schrift, auch im Pentateuch, keine so gefährliche Stelle gefunden wie
diese.» Mazref lak-kesef, hg. v. J. Last, Krakau 1906,129.

13. Vgl. E.M. Lipschütz, Raschi, Jerusalem '1966, 171.

14. Vgl. den lehrreichen Artikel von G.B.E. Zarfati, Die talmudische Kosmographie,
Tarbiz 35,1966, 137-148.

15. Zu Gen 1,2, so auch David Qimchi zu Ez 5,5. Die moderne Auffassung vom mytholo¬
gischen Glauben an das Heiligtum als kosmischen Mittelpunkt hat S. Talmon
zurückgewiesen: Der «Nabel der Erde» und die vergleichende Methode, Tarbiz 45, 1976,
163-177.

16. Sendschreiben über die Astrologie an die Weisen der Provence, hg. v. Alexander
Marx, HUCA 3, 1926, 356.

17. Die jüdische Tradition bezeichnet Jos, Ri, Sam und Könals «erste Propheten», Anm.
des Übersetzers.

18. Op.cit. 164.

19. AgEst 3, David Qimchi zu Gen 33,17.

20. Miktav me-'Eliyahû, Bd. 1, Jerusalem '1959, 94.

21. Miktav me-'Eliyahû, Bd. 3, Bne-Braq 101977, 156.

237


	Von der religiösen Bedeutung des Wortsinns der Schrift heute

