Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Von der religiosen Bedeutung des Wortsinns der Schrift heute
Autor: Simon, Uriel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von der religiosen Bedeutung
des Wortsinns der Schrift heute

von Uriel Simon

I. Literalerklarung oder Auslegung - zwei verschiedene Methoden

Wie Poesie und Prosa, so sind auch Literalsinn (pesaf) und Auslegung
(deras$) nicht Gegenpole, die sich mit volliger Klarheit voneinander unter-
scheiden lassen, sondern zwei Enden eines Zusammenhangs. Jede Auslegung
bedeutet eine Begegnung zwischen dem Ausleger und der Schrift, und jede
Erklarung ist die Frucht der Wechselbeziehung zwischen den beiden. Die Un-
terscheidung zwischen Literalsinn und Auslegung bezieht sich hauptsachlich
auf das relative Gewicht, das jedem von ihnen fiir die beiden Komponenten
der Auslegung zukommt: Wer nach dem Literalsinn erklart, muss seine Per-
sonlichkeit und das, was er aus anderen Quellen weiss, zu einem Instrument
machen, das darauf gerichtet ist, aus der Schrift herauszuholen, was tatsédch-
lich darin liegt; wer jedoch auslegt, darf sich iiber den einfachen Literalsinn
erheben, um die Schrift mit dem bereichern zu kénnen, was der Erklarer da-
zu mitbringt oder zwischen den Zeilen entdeckt. Der Vertreter des Literal-
sinns, der nach der Objektivitat des aufmerksamen Hinhorens strebt, ist er-
staunt tiber das, was ihm als selbstsichere Subjektivitdt des Auslegers (dar-
$an) vorkommt, und er neigt dazu, ihm entgegenzuhalten, was Rabbi
Ji¥mael zu seinem Kollegen Rabbi 2Eliezer gesagt hat: «Du sagst zu der
Schrift: Schweig, bis ich auslege!» Der Ausleger jedoch, der aufgrund seiner
intimen Beziehung zu den Versen dieselben zum Reden bringt, hegt den Ver-
dacht, hinter der Objektivitit des Vertreters des Liberalsinns stecke geistige
Gleichgiiltigkeit und mangelnde Schopferkraft, und er neigt dazu, sich mit
Rabbi 2Eliezers scharfer Antwort zu identifizieren: «Du bist eine Bergpal-

Prof. Dr. Uriel Simon lehrt an der Bar-Ilan-Universitat in Tel Aviv. Sein hier abgedruck-
ter Beitrag ist die (vor allem im Anmerkungsteil) gekiirzte Fassung eines hebriischen Arti-
kels: Ma$maCitam had-datit $dl hap-p*Satét ham-mithaddasim, in: Ham-migra® wa®°na-
hndl, hrsg. von Uriel Simon, Tel Aviv 5739 (1978/79), S. 133-152. Die Ubersetzung aus
dem Hebriischen besorgte Dr. Simon Lauer.

217



me!» (Deren Friichte sind mager, und man bringt keine Erstlinge davon.)'
Aber wehe dem Vertreter des Literalsinns, der vor der Schrift vollig zurtick-
tritt, und wehe dem Ausleger, der sie ganz zum Schweigen bringt; jener ent-
zieht seinem Literalverstdndnis jede lebendige Bedeutung, und dieser verwei-
gert seinen Auslegungen die Giiltigkeit als Schrifterkldrung.

Die Geltung der buchstédblichen Auslegung, die den wahren Sinn des
Verses enthiillt, beruht auf ihrer akribischen Methode. Damit stimmt Abra-
ham ibn Esras gliickliche Charakterisierung der buchstédblichen Auslegung
als «gerader» (d.h.: richtiger) Erklarung, welche «mit den Banden der Gram-
matik gebunden, in den Augen des Verstandes in Ordnung [kS$r] ist»,
iiberein?. D.h.: Die buchstdbliche Auslegung ist einerseits durch die Gesetze
des sprachlichen Ausdrucks, anderseits durch die Kritik der Logik und des
Verstandes gebunden. Das Streben der Auslegung (dera¥) nach der vielge-
staltigen Aussage des Verses und den darin enthaltenen Antworten auf die
Fragen der Gegenwart ist dagegen von beiden Bindungen mehr oder weniger
frei, da es sich auf intuitive Gewissheit und unmittelbare Nihe stiitzt. Die
Methode der Auslegung ist unendlich frei: Die Methoden der Erkldrung sind
vielfdltig und konnen miteinander vertauscht und kombiniert werden; die
Gesetze der Sprache und des Ausdrucks sind elastisch; wenn es keine Beweise
gibt, kann man sich mit Anhaltspunkten begniigen; man ist frei, weit liber die
Grenzen dessen hinauszugehen, was im tédglichen Leben als plausibel gilt. Es
stimmt, dass es ziemlich oft vorkommt, dass im Gefolge der sich verdndern-
den philologischen Anforderungen und Komponenten der Subjektivitét (die
zwangsldufig bei allen Wahrscheinlichkeitserwidgungen mitspielen) Erkla-
rungen, die als buchstiblich vorgestellt worden sind, als Auslegungen ver-
worfen werden. Trotzdem bleibt die Grenze zwischen den Vertretern des Li-
teralsinns und denen der Auslegung zu Recht bestehen, vor allem wegen des
ausgeprégten methodologischen Bewusstseins, das jene dazu zwingt, die exe-
getische Abklidrung vor einer lehrhaften Folgerung vorzunehmen. Die Ver-
treter des Literalsinns miissen ja auf die klare Trennung der Frage « Was steht
genau im Vers?» und der Frage « Was will uns der Vers lehren?» achten, da-
mit nicht eine Vorwegnahme der Anwendung in die Erkldrung hineingenom-
men werde. Dieses Zuriickschrecken vor willkiirlicher Auslegung und diese
Wachsamkeit vor dem, was das Herz begehrt und der Geist verlangt (diese
konnen ndmlich der Wahrheit Abbruch tun), sind das Ruhmeszeichen der
Vertreter des Literalsinns, aber auch die Stelle, wo sie sterblich sind: Das
Festhalten an der Wahrheit wird mit der Einschrdnkung der Lehre bezahlt.
Auf der andern Seite ist der Ausleger nicht berechtigt, sich mit der Erkldrung
der Worter des Verses zu begniigen; es obliegt ihm ja auch das Wagnis, den
Vers zum Sprechen zu bringen. Wenn ihm das richtig gelingt, so wird er Part-
ner der schopferischen Tatigkeit: «Sogar was ein tiichtiger Schiiler in Gegen-
wart seines Meisters lehren wird, ist bereits Mose am Sinai gesagt worden»

218



(yPea 2,6: 17a). Diese schopferische Partnerschaft kann sich in den engen
Grenzen einer bindenden Methode («man diskutiert nicht iiber eine Ausle-
gung») nicht entfalten, so wie die kiihne Uberbriickung der zeitlichen Di-
stanz nicht moglich ist, solange man die Pramissen der Vergangenheit beste-
hen ldsst. Isaak Heinemann hat diese zwei Aspekte der auslegenden Erkla-
rung einleuchtend erklért, indem er von «schépferischer Philologie» und
von «schopferischer Geschichtsschreibung» spricht®. In der Tat ist die Frei-
heit des Vertreters des Literalsinns grundsétzlich intellektuell: Kraft seines
Verstandnisses und seiner exegetischen Féahigkeiten erlaubt, er sich bisweilen
festzustellen, dass ein bestimmter Teil der Uberlieferung nicht in den Versen
verankert ist. Demgegeniiber ist die Freiheit des Auslegers (darsan) grund-
sétzlich kiinstlerisch: kraft der Intuition und des organischen Zusammen-
hangs der Generationen wagt er es bisweilen, die Verse nach der Regel «lies
nicht...» umzuschreiben und die Vergangenheit in die Gegenwart hereinzu-
holen, etwa nach dem Muster «Esau ist Rom». Dementsprechend sind die
Kriterien fiir die buchstébliche Erkldarung ihre methodologische Zuverlassig-
keit, das Mass ihrer Richtigkeit und ihre erhellende Kraft. Die Kriterien der
auslegenden Erklarung hingegen sind ihre poetische Wahrheit, ihr Gedan-
kenreichtum und ihre Geistesmacht.

Man kann also sagen: Auch wenn es nicht immer moglich ist, sich dar-
iber zu einigen, ob die fiir einen bestimmten Vers vorgeschlagene Erkldrung
auslegend oder buchstéblich sei, bleibt doch die grundsétzliche Unterschei-
dung dieser beiden Erkldrungsweisen zu Recht bestehen. Die Auslegung ist
nicht ein verfehlter Literalsinn, so wenig wie die Bezeichnung einer Erkla-
rung als buchstdblich ein Urteil tiber ihre Richtigkeit bedeutet. Wir haben
zwei verschiedene Methoden vor uns, von denen jede eines spezifischen
Masstabes zur Wiirdigung ihrer Resultate bedarf. Es ist klar, dass eine Erkla-
rung, die den Erfordernissen der einen Methode nicht geniigt, nicht schon
aufgrund dieses negativen Ergebnisses im Rahmen der anderen Methode ei-
nen Platz beanspruchen kann. Freilich ist es {iblich, eine nicht einleuchtende
buchstdbliche Erkliarung als «blosse Auslegung» zu tadeln und eine iiberzeu-
gende Auslegung als «tiefen Literalsinn des Verses» zu loben. Solcher Urteile
sollte man sich aber lieber enthalten (obwohl es natiirlich echte Beriihrungs-
punkte zwischen beiden Methoden gibt), weil man damit nicht nur dem Lite-
ralsinn einen Vorrang einrdumt, sondern auch die Auslegung als giiltige Er-
klarungsmethode in Frage stellt.

II. Probleme mit der traditionellen Literalerklirung

Die Vorziige der Auslegung (deras) im Hinblick auf ein Leben im Sinne
der Tora und der Gebote sind zahlreich und gewichtig, und obwohl es nichts

219



einbringt, die religiose Bedeutung der Auslegungen hervorzuheben, wollen
wir hier diese Vorziige aufzdhlen, um den Kontrast herauszustellen. Den
Charakter der halachischen Auslegung (midra$ halaka) als «juristischer/Er-
kldrung», deren jedes Rechtssystem bedarf, hat Elieser Meir Lipschiitz in
seiner sehr einfiihlsamen Monographie liber Raschi* deutlich herausgestellt.
Wihrend die «exegetische Erklarung» (d.h. der Literalsinn) nach dem Ver-
standnis des spezifischen Gesetzes in seiner primaren Bedeutung aufgrund
der grossten sprachlichen Plausibilitat und im Lichte der historischen Um-
stdande strebt, bemiiht sich die «juristische Erklarung» darum, das Gesetz in
seiner heute verbindlichen Bedeutung klar zu machen, wie sie sich mit den
iibrigen Gesetzen der Schrift und den Erkldrungen und Entscheidungen der
miindlichen Tradition vereinbaren ldsst. Man kann nicht zur Harmonisie-
rung und Aktualisierung gelangen, ohne sich auf sprachliche und stilistische
Genauigkeit zu stiitzen, welche die kommunikative Kraft des Verses auch
iiber die Plausibilitit des Ausdrucks in der Umgangssprache hinaus
erweitert’. Dieses Ausbrechen aus dem Literalsinn wird allerdings nach Lip-
schiitz” Meinung durch die dritte Eigenschaft der «juristischen Erklarung»
aufgewogen, nimlich durch die Objektivierung, die durch den Wechsel der
Plausibilitat der Auslegung erreicht wird, wenn diese sich auf die bindenden
Schlussfolgerungen der gangigen juristischen Auslegung stiitzt. In den Au-
gen des Richters, der zu Gerichte sitzt, haben sich die Worter des Gesetzes
von ihrer historischen Bedeutung befreit und ein selbstdndiges Leben be-
kommen, in dessen Licht er urteilen muss. So stiitzten sich auch die Mitglie-
der des Obersten Gerichts der Vereinigten Staaten auf den einleitenden Satz
der amerikanischen Unabhangigkeitserklarung, wonach «alle Menschen
gleich geschaffen» sind, als sie Gesetze zur Diskriminierung der Neger fiir
ungesetzlich erklirten. Sie taten dies, obwohl sie wussten, dass nicht alle Un-
terzeichner der Unabhéngigkeitserklarung die schwarzen Sklaven als «Men-
schen» definiert hatten, denen das Recht auf «Leben, Freiheit und Streben
nach Gliick» nicht verweigert werden darf. So wird die heutige Bedeutung
der Worter, die im geschriebenen Text nur potentiell vorhanden ist, vorgezo-
gen, und so liberwindet man eine friihere Interpretation mit Hilfe der festen
Gewissheit dessen, was sich aus dem Geist des Gesetzes fiir die Gegenwart
bindend ergibt. Eine solche Interpretation ist auf der Ebene der juristischen
Erklarung vollig legitim, aber fiir den Vertreter des Literalsinns sehr proble-
matisch. Wir werden im folgenden auf diese Frage zuriickkommen.

Wenn man den Kommentar Raschis zur Tora, der den nicht-rigorosen
Literalsinn und die plausible, mit dem Literalsinn zu vereinbarende Ausle-
gung miteinander verbindet, mit den Kommentaren der ausschliesslichen
Vertreter des Literalsinns wie Rabbi Samuel ben Meir und Rabbi Abraham
ibn Esra vergleicht, spiirt man sofort den Gegensatz zwischen dem gedankli-

220



chen und emotionellen Reichtum Raschis und der trockenen Sachlichkeit der
letztgenannten.

.Wir wollen uns mit einem kleinen Beispiel begniigen: Zu den Worten Moses
iiber die Kundschafter «und sie brachten zu uns herunter» (Dtn 1,25) bringt Ra-
schi die erhebende Auslegung aus SifDev: « Damit wird gesagt, dass das Land Is-
rael hoher liegt als alle (anderen) Ldnder» — eine Auslegung, die im Bewusstsein
des jiidischen Volkes und seiner Alltagssprache bis heute fest verwurzelt ist. Aus
dem Schweigen Samuel ben Meirs zu diesem Vers sollte man lieber keine Schliisse
ziehen. Ibn Esra legt die korrekte, prosaische, topographisch-geographische Er-
kldrung vor: «Die Wahrheit ist: Weil sie im Negev waren.» Auf dieselbe Weise
bringt Raschi die Auslegung des Tanhuma zu der stossenden Weigerung von
Datan und Abiram — «wir werden nicht hinaufgehen» (Num 16,12) — in
folgender Fassung: «Ihr Mund hat sie straucheln lassen; denn es bleibt ihnen
nur der Abstieg.» So wird die Siinde der Verweigerer mit ihrer Strafe verbun-
den aufgrund der Annahme, dass sie «prophezeiten, ohne es zu wissen», und
die Verbindung erhélt spédter ihre Bestédtigung durch den Ausdruck der
Schrift: «und sie und all ihre Habe stiegen lebend in die Unterwelt hinab»
(Num 16,33). Ibn Esra legt auch hier eine topographische Lésung vor: «Mog-
licherweise war das Offenbarungszelt an einer erhohten Stelle im Lager»,
und als Alternative auch eine stilistische Losung: «oder: wenn jemand zum
Dienst fiir Gott oder zur erwéhlten Stétte geht, sagt man, er steige hinauf»
(Num 16,12). Samuel ben Meir wihlt die zweite Moglichkeit und stiitzt sie ge-
schickt mit iiberzeugenden Beweisen: «Der Ausdruck *hinaufsteigen’ ist iib-
lich fiir den Gang zu den Richtern: Dtn 25,7; Ri4,5; Rut 4,6.» So gibt die mi-
draschische Auslegung den Wortern eine zusétzliche Dimension des Aus-
drucks, wiahrend die Vertreter des Literalsinns glauben, die Worter auf der
rein informativen Ebene lassen zu miissen. Der Vorrang, der dem Kommen-
tar Raschis unter den Tora-Kommentatoren zuerkannt worden ist, bezeugt
die grosse erzieherische und geistige Bedeutung, welche die jiidischen Gene-
rationen den Auslegungen zuschrieben, die durch ihre Aufnahme in seinen
Kommentar Allgemeingut geworden sind.

Freiheit der Auslegung - Zwdange der wortlichen Deutung

Die Anziehungskraft der Auslegung (deras) wird auch negativ von den
versteckten und bisweilen auch offenen Bedenken gegeniiber dem Literal-
sinn gespeist. Vor allem schreckt gerade die Unterwerfung unter eine exakte
Methode ab, die von vornherein dazu verpflichtet, jede Erklirung — und sei
sie uns auch noch so lieb — abzulehnen, die deren strenger Priifung nicht
standhalt.

Wir wollen daé mit einem Beispiel erldutern: Lange Zeit glaubte ich ganz
schlicht, dass die allgemein angenommene Erklarung der Worte «wir wollen tun,

221



und wir wollen héren» (Ex 24,6), wonach sich unsere Vater beim Bundesschluss
am Sinai dazu verpflichtet haben, die Erfiillung der Gebote deren Verstdndnis
voranzustellen, vollig dem Literalsinn entspricht; die Wurzel §m€ hat ja in der
Bibel auch die Bedeutung «verstehen» (Gen 11,7). Als ich zum ersten Mal im
Kommentar des Samuel ben Meir eine ganz andere Erkldrung sah, drgerte ich
mich fast dariiber, dass er es gewagt hatte, ein so zentrales jiidisches Glaubensgut
aus dem Bereich des Literalsinns zu entfernen. Mit der Zeit kam ich darauf, dass
die allgemein angenommene Erkldrung, die in vielen Midraschim vorkommt,
von keinem einzigen Vertreter des Literalsinns erwdhnt wird — Raschi, der sich
offenbar vom Targum Onkelos beeinflussen ldsst®, nicht ausgenommen. Tat-
sdchlich kann man jene Erkldarung nur aufrechterhalten, wenn man die Worte
«Wir wollen tun, und wir wollen horen» aus dem Zusammenhang der Erzdhlung
herauslost und als allgemeine, selbstdndige und zeitlose Aussage hinstellt, die
sich nicht auf eine besondere historische Verpflichtung bezieht. Es stimmt zwar,
dass die Giiltigkeit dieser Aussage als «miindliche Lehre» dadurch in keiner Wei-
se beeintrachtigt wird; es ldsst sich aber nicht leugnen, dass ihre Verankerung in
der «schriftlichen Lehre» durch die exegetische Entscheidung der Vertreter des
Literalsinns geschwécht wird. Aus ihren anderslautenden Erkldarungen oder aus
ihrem Schweigen ergibt sich etwa das, was S.D. Luzzatto zur midraschischen Er-
klarung des Targum Jonathan und Raschis zu Jes 5,18 schreibt: «Das ist gute und
wahre Ethik, aber nicht das, worauf dieser Vers hinauswill.»

Man kann dagegen einwenden: «Die Tora hat siebzig Gesichter», und
wenn eine bestimmte Erkldrung nicht als Literalsinn betrachtet werden
kann, ist sie kraft der Auslegung immer noch im Vers verankert. Diese Ant-
wort ist nur in den Augen solcher Ausleger wie Raschi und Mose ben Nach-
man (Nachmanides) richtig, fiir die Auslegung und Literalsinn gleichwertig
sind’. So steht es aber nicht mit denen, die auf den Literalsinn ausgehen, wie
Ibn Esra und Levi ben Gerson (Gersonides), welche die exegetische Giiltig-
keit der Auslegungen (deras$) bestreiten, indem sie darin bloss andeutende
Stiitzen fiir Gesetze sehen, die auf Tradition beruhen®. Maimonides ist nicht
so weit gegangen wie sie. Er beschridnkte den Literalsinn auf Gebote der To-
ra, wihrend er das, was mit Hilfe der dreizehn hermeneutischen Regeln aus
der Tora abgeleitet wird, zu den rabbinischen Geboten zéhlt, es sei denn, «die
Rabbinen selbst hitten ausdriicklich erklért, das betreffende Gebot gehére
zur Tora oder komme von ihr» (Sefer ham-mizwdét, Zweite Grundlage). Die
Diskussion iiber dieses Thema ist kompliziert. Wir miissen uns hier mit der
paradoxen Feststellung begniigen, dass gerade ein so rigoroser Vertreter des
Literalsinns wie Ibn Esra, fiir den die Auslegung nur eine nicht-philologische
andeutende Stiitze ist, sich vom festgeschriebenen Religionsgesetz leiten
ldsst, wenn er die Gesetze der Tora erklért, und sich verpflichtet fiihlt zu zei-
gen, dass das Religionsgesetz tatsdchlich mit dem Literalsinn der Schrift
libereinstimmt. Raschi hingegen, der in der Auslegung eine zuverlassige und
glltige exegetische Methode sieht, gibt jeweils unumwunden zu, dass sich

222



zwischen dem tiberlieferten Religionsgesetz und dem Literalsinn ein Graben
auftut, der ja von der Auslegung tliberbriickt wird. Auf jeden Fall braucht es
viel Mut, Samuel ben Meir zu folgen, der sehr konsequent am Literalsinn
festhalt, und dies in der festen Uberzeugung, dass der religionsgesetzlichen
Auslegung aus dem ihr entgegengesetzten Literalsinn kein Schaden er-
wéchst, weil die religionsgesetzliche Auslegung von vornherein den Vorrang
hat: «Die Auslegungen sind die Hauptsache», und «das Religionsgesetz hebt
die Schrift auf» (zu Gen 37,1 und zu Ex 21,1).

Zusammenfassend kann man sagen: Wihrend sich der Ausleger den Li-
teralsinn als eines der vielen Gesichter der Tora zu eigen machen kann, ist es
fiir den Vertreter des Literalsinns nicht leicht, die exegetische Legitimitét der
Auslegung anzuerkennen. Die Auslegung ist weitherzig und lehnt nur den
Ausschliesslichkeitsanspruch des Literalsinns ab; das konsequente Streben
nach der einen wortlichen Wahrheit indessen lédsst sich nur schwer mit der
Anerkennung der Giiltigkeit einer anderen Methode vereinbaren. Verschie-
dene Auslegungen eines Verses ergédnzen einander, geméss dem Satz «beides
sind Worte des lebendigen Gottes»; aber verschiedene Erkldrungen nach
dem Literalsinn schliessen einander aus. Meinungsverschiedenheiten unter
Auslegern fordern das Ansehen der Tora; Meinungsverschiedenheiten unter
den Vertretern des Literalsinns hingegen tragen zu noch grosserer Verwir-
rung bei, weil sie die Entscheidung dem Urteilsvermégen des Lesers zuschie-
ben. Wer dem Literalsinn folgen will, strebt nach begriindeter Gewissheit;
aber in Wirklichkeit ist dieser Weg {ibersdt mit ungelosten Zweifeln und
Schwierigkeiten, fiir die es keine traditionelle Antwort gibt. Gerade der Ver-
treter des Literalsinns, der auf die Macht des Wissens vertraut, muss lernen
zu sagen: «Ich weiss nicht». In dieser Hinsicht ist es charakteristisch, wie
energisch Ibn Esra von den ethnologischen, geographischen, zoologischen
und mineralogischen Identifizierungen im Kommentar des Saeadja Gaon ab-
riickt: «Es steht ihm keine Tradition zur Verfiigung..., und in manchen (die-
ser Identifizierungen) irrt er sich, wie ich zur Stelle erklédren werde. Dennoch
hat er nicht getrdumt. Vielleicht hat er es zur Ehre Gottes getan, weil er die
Tora in die Sprache und Schreibweise der Araber libersetzt hat, damit diese
nicht sagen konnen, in der Tora stiinden Gebote, die wir nicht richtig ken-
nen» (Ibn Esra zu Gen 2,11). Tatsédchlich féllt es schwer, zuzugeben, dass wir
die Tora nicht ganz genau verstehen, und zwar nicht nur Nichtjuden, son-
dern auch uns selber gegeniiber®. Die Lehre der Ausleger ist harmonisch und
beruhigend, wéihrend mit der Lehre der Vertreter des Literalsinns auch der
Schmerz, in grosserem oder geringerem Masse, verbunden ist.

223



Die Klippen des Realismus

Mehr noch. Ausser an die Philologie ist der Literalsinn auch an den Rea-
lismus gefesselt. So wie der Vertreter des Literalsinns annimmt, die Sprache
der Schrift sei den Gesetzen der Grammatik und der Umgangssprache unter-
worfen, so betrachtet er auch die Personen der Bibel als Menschen und priift
die biblische Erzdhlung anhand seiner eigenen Kenntnis der Wirklichkeit und
Lebenserfahrung. Diesen Realismus nennt Samuel ben Meir «Vertrautheit
mit der Lebensweise der Leute» (zu Lev 13,2). Dieser Realismus ist deutlich
daran zu erkennen, wie er seine Kenntnisse von den Bogen der Ritter verwen-
det, um «sein Bogen sitzt sicher» (Gen 49,24) zu erklédren; wie sich Ibn Esra
auf den «Brauch der Araber» beruft, um den Hintergrund des Verbots, ein
Zicklein in der Milch seiner Mutter zu kochen, zu erljutern (im kurzen Kom-
mentar zu Ex 23,19), oder auf seine Erfahrungen im Umgang mit Juden und
Nichtjuden, um die Schmédhung des Gottesknechts zu erhellen: «Es ist be-
kannt, dass es Volker auf der Welt gibt, die meinen, ein Jude sehe ganz an-
ders aus als die Menschen sonst, sodass sie fragen, ob ein Jude Mund und Au-
gen habe; so ist es bei Arabern und Rémern» (zu Jes 52, 14). Heutzutage ist
die biblische Realienkunde ins Unermessliche erweitert und verzweigt, und
der Vertreter des Literalsinns braucht sich nicht mehr mit Riickschliissen von
der Gegenwart auf die Vergangenheit und von den Gewohnheiten seiner
Nachbarn auf die Gesetze der Volker, von denen die Tora spricht, zu begnii-
gen. Allerdings verstirkt die gewaltige Erweiterung der Moglichkeiten zur
Erklarung anhand der Realien auch ihre Problematik. Nicht alle Ausleger
(darsanim) haben sich die typologische Erkldarung der Erzviter (die sie ihrer
Individualitédt beraubt) und die Idealisierung der Grossen Israels (die sie von
ihren menschlichen Schwichen und Siinden freispricht'?) zu eigen gemacht,
und nicht alle Vertreter des Literalsinns haben es gewagt, die Taten der Erz-
viter, die dazu bestimmt waren, fiir ihre Nachkommen Zeichen zu setzen,
konsequent realistisch zu erklidren. Aber auch auf diesem Gebiet ist das Los
der Vertreter des Literalsinns unvergleichlich viel hirter als das der Ausleger.
Wihrend die Ausleger die zur Auslegung geeigneten Verse auswéhlen und
sogar eine realistische Sicht ohne Bedenken mit einer symbolistischen verbin-
den konnen, sind die Vertreter des Literalsinns verpflichtet, den ganzen
Komplex einzubeziehen und eine umfassende Interpretation vorzulegen, die
auf einer einheitlichen Bezugsebene steht und sich einer einzigen Methode
verschreibt. Wenn der Vertreter des Literalsinns sich — aus theologischen
Griinden oder padagogischen Notwendigkeiten — gezwungen sieht, die Siin-
de eines Vorbildes zu vertuschen, hat er also keine andere Wahl, als entweder
seine bei ihm sonst iiblichen methodologischen Anforderungen herabzuset-
zen, oder vom Niveau des Realismus, von dem er sich gewdhnlich leiten ldsst,
abzuweichen. Eine solche Beeintrdchtigung des Instrumentariums erfolgt
meist unbewusst; aber wer es merkt, distanziert sich energisch von einer sol-

224



chen «apologetischen Argumentation», die der Glaubwiirdigkeit des Kom-
mentars schweren Abbruch tut.

Das Zuriickschrecken vor der Apologetik, das fiir den heutigen Vertre-
ter des Literalsinns typisch ist, und die Intensivierung der realistischen Be-
trachtungsweise, die wir den vielen wissenschaftlichen Entdeckungen ver-
danken, bringen uns heutzutage in die umgekehrte Gefahr, namlich die eines
tibertriebenen Realismus. In demselben Masse namlich, in dem der Realis-
mus geeignet ist, den biblischen Personen und ihren Geschichten konkretes
Leben einzuhauchen, kann er sie auch auf unsere eigenen Masse reduzieren,
Aus lauter Furcht vor Idealisierung kann der Kommentator in Standardisie-
rung verfallen und die einmalige Grosse einer hervorragenden Personlichkeit
oder einer erhabenen Situation verwischen. Weil er vor jenseitiger Vergeisti-
gung zuriickschreckt, kann er an volliger Erdgebundenheit haften und der
Bibel den aus seiner profanen Lebenswirklichkeit abgeleiteten Erwartungs-
horizont aufzwingen. Der goldene Weg zwischen den beiden Gefahren liegt
nicht immer offen vor uns, und die Entscheidung bleibt zuweilen dem Kom-
mentator liberlassen. Freilich liegt jenseits dieses subjektiven Moments ein
breites Feld der Ubereinstimmung dariiber, was man als konkrete Gegeben-
heit und reale Begebenheit zu verstehen hat.

So ist es beispielsweise dem Vertreter des Literalsinns verwehrt, zu irgendei-
ner metaphorischen Erklarung zu greifen, die das Fiirchterliche des Wunsches:
«Wohl dem, der deine Sauglinge packt und am Felsen zerschmettert» (Ps 137, 9)
irgendwie herabmildern konnte, wie auch die abstossende Konkretheit des
Brautpreises von 200 Philister-Vorhduten, den David dem Saul gab (1 Sam
18,25-27), fiir uns viel starker ist als fiir die Vertreter des Literalsinns, die in der
Diaspora gelebt haben. Ihre realistisch-rationalistische Einstellung fiihrte sie da-
zu, die nattirlichen und einleuchtenden Elemente in der Schilderung von Wun-
dern in der Bibel moglichst zu betonen, und die Historizitdt der nicht ausdriick-
lich erwdahnten nicht zuzugeben. Diese Einstellung liess sie aber nicht an der Rea-
litat einer Nachricht wie in 2 Chr 13,17 zweifeln, wonach im Krieg zwischen Abi-
ja, dem Konig von Juda, und Jerobeam ben Nebat, dem Konig von Israel, nicht
weniger als eine halbe Million Soldaten aus dem Nordreich gefallen seien. So ist
der Vertreter des Literalsinns — nicht zu seinem Vorteil — gezwungen, am kon-
kreten Sinn bestimmter Verse festzuhalten, obwohl sich aus dieser Konkretheit
grosse ethische Schwierigkeiten ergeben, und an der historischen Konkretheit an-
derer Verse zu zweifeln, obwohl dieser Zweifel dem Glauben Schwierigkeiten
macht. Solche Macht hat der Literalsinn tiber seine Vertreter!

II1. Probleme mit der modernen bibelwissenschaftlichen Literalerklirung

Wenn der Literalsinn, wie ihn die jiidischen Kommentatoren des Mittel-
alters begriindet haben, so problematisch ist, gilt das in noch hoherem Mas-

225



se fiir den wissenschaftlichen Literalsinn, der von nichtjiidischen Forschern
entwickelt worden ist. Wéahrend im Zeitalter zwischen Saadja Gaon
(882-942) und Isaak Abrabanel (1437-1509) die wortliche Ausdeutung der Bi-
bel Sache der jiidischen Gelehrten gewesen war, so ging sie in der Neuzeit ein-
deutig in die Hénde der christlichen Gelehrten iiber. Das Ergebnis einer lan-
gen Vernachldssigung des Literalsinns ist, dass wir heute vor einer voll ausge-
bauten und verzweigten Bibelforschung stehen, die in vielen ihrer Vorausset-
zungen und Gesichtspunkte christlich ist. Sie ist zudem in ihrem Zugang und
ihren Folgerungen Israel und dem Judentum gegeniiber oft feindlich einge-
stellt. Auch liberale protestantische Forscher von extrem kritischer Einstel-
lung teilen im allgemeinen die grundlegende christliche Annahme, das Neue
Testament sei dem Tenach tiberlegen, da dieses jenes lediglich ankiindige.
Diese Annahme, das Neue Testament sei dem Tenach ethisch, geistig und re-
ligi6s iiberlegen, zwingt dem Forscher eine mehr oder weniger negative Per-
spektive auf, so dass er fast von selbst in die simplifizierende Auseinanderset-
zung zwischen Gesetz und Herzenspflicht, Gerechtigkeit und Gnade, natio-
naler Abgeschlossenheit und allgemeinmenschlicher Botschaft und dhnli-
chem mehr gerdt. Yecheskel Kaufmann hat uns mit Recht auf Fehler und
Verzerrungen im Verstindnis grundlegender biblischer Themen aufmerk-
sam gemacht, die von dieser christianisierenden Perspektive kommen. (Die-
ser sind sich ihre Vertreter nicht immer bewusst.) Die wortliche Kommentie-
rung ist im Judentum erst mit der Emanzipation und der nationalen Renais-
sance wieder aufgekommen und hat zwangsldufig den Charakter einer Reak-
tion auf die christliche Bibelwissenschaft angenommen, ohne jede Mdglich-
keit direkter Ankniipfung an die klassische jiidische Exegese, die weit zu-
riicklag. Die Folgen dieses Bruchs werden wir noch lange zu tragen haben.

Die grosse Errungenschaft der modernen Bibelwissenschaft besteht in der
gewaltigen Erweiterung unserer sprachwissenschaftlichen, historischen und lite-
rarischen Kenntnisse sowie in der methodologischen Vervollkommnung selbst.
Der Gewinn weitgehender Systematisierung kann jedoch verloren gehen, wenn
die Entwicklung der Methode zum Selbstzweck wird. Dann wird ndmlich der
Text in die Ecke gedrédngt, und die Begierde nach neuen Erkenntnissen fiihrt zu
Vermutungen, die nur an einem Haar hidngen, und zu fruchtlosen Scharfsinnig-
keiten. Die Grenzlinie zwischen wirklichen und scheinbaren Schwierigkeiten ist
zuweilen recht diinn, und auch vor der Tiir des Forschers lauert die Versuchung,
Anhaltspunkte fiir seine pseudowissenschaftlichen Auslegungen zu suchen. Die
kritische Einstellung ist segensreich, wenn sie das Tor zu freier Forschung 6ffnet;
sie wird aber zum Fluch, wenn sie zu Uberkritik degeneriert, d.h. wenn eine ratio--
nalistische Dogmatik an die Stelle tritt, die durch die Verdrdangung der religiosen
Dogmatik frei geworden ist. «Gott ist kein Gegenstand der Wissenschaft», sagt
Franz Rosenzweig; «Gegenstand der Wissenschaft ist die Welt. Aber es ist Gott,
der die Welt geschaffen hat, die der Gegenstand der Wissenschaft ist.» Und weil

226



es nur eine Wahrheit gibt, stehen wir nicht vor der Wahl zwischen «Glaube hier
und Wissen dort», sondern zwischen «gldubigem Wissen gegeniiber ungldubi-
gem Wissen»''. Freilich werden wir zu einer gldubigen jiidischen Bibelwissen-
schaft nur gelangen, wenn wir uns wahrhaft, aufrichtig und konstruktiv mit der
modernen Bibelwissenschaft auseinandersetzen'?,

Grenzen des historischen Z ugangs

Eines der schweren Probleme in dieser Auseinandersetzung ist der aus-
gesprochen historische Charakter der Bibelwissenschaft. Wahrend der Lite-
ralsinn der mittelalterlichen Gelehrten nur philologisch war (d.h. am Ge-
schriebenen festhalten wollte), ist der moderne Wortsinn philologisch-histo-
risch (d.h. er will am Geschriebenen in seinem historischen Rahmen festhal-
ten)'?. Nicht nur fiir Raschi und Samuel ben Meir, sondern auch fiir Ibn Esra
und David Qimchi war die Geschichte ungleich viel statischer als fiir uns.
Wenn also die Unterschiede zwischen den Epochen verschwindend klein
scheinen, ist es nur natiirlich, dass der Kommentator seine eigene Weltsicht
in die Zeit der Bibel zuriickprojiziert und in den Versen eine Bezugnahme
nicht nur auf Glauben und Denken unserer Weisen, sondern auch auf die
griechisch-arabische Wissenschaft sieht. Im selben Mass, in dem ihnen diese
Projektion den Briickenschlag zwischen der Tora und der zeitgendssischen
Wissenschaft erleichterte und es ihnen ermdglichte, im Literalsinn eine religi-
Ose Bedeutung zu finden, erschwert es die historische Sicht ihren Vertretern,
diese beiden Aufgaben zu erfiillen.

Wir wollen das mit einem Beispiel aus der Kosmographie belegen. Fiir unse-
re Weisen war die Erde flach, und diese Anschauung passte sowohl zum Literal-
sinn als auch zur babylonischen Kosmographie'‘. Damit tibereinstimmend,
konnten sie auslegen: «Wie der Nabel in der Mitte des Menschen ist, so ist das
Land Israel der Nabel der Welt; es heisst ndmlich: *die auf dem Nabel der Erde
sitzen’ (Ez 38,12). Das Land Israel liegt in der Mitte der Welt und Jerusalem in
der Mitte des Landes Israel» (TanBWa qed63im 10). Fiir Ibn Esra hingegen stand
die Lehre der griechischen Weisen, die Erde sei kugelférmig, als bewiesen fest,
und er war vollkommen sicher, dass das auch aus der Schrift hervorgehe und un-
sere Weisen ebenfalls davon wiissten. Infolgedessen musste er den Midrasch iiber
die Zentralitdt Jerusalems seiner genauen geographischen Bedeutung entklei-
den: Weil es klar ist, dass «Jerusalem fern von der Mitte der Erde» (d.h. vom
Aquator) liegt, meinen unsere Weisen sicher, dass Jerusalem «in der Mitte des
bewohnten Teils der Erde» liegt, d.h. in dem fiir geistige Schépfung idealen Kli-
ma, das in der Mitte des bewohnten Teils der Erde ist'*. So projiziert Ibn Esra sei-
ne geographischen Kenntnisse tiber den Umfang der bewohnten Welt und die
arabische Lehre von den Klimata auf die Bibel und den Midrasch und bringt es
damit fertig, nicht nur zwischen den Epochen Frieden zu stiften, sondern auch
die Zentralitat der Heiligen Stadt wissenschaftlich zu begriinden.

227



Wir kommen unsererseits nicht darum herum, den Wandel der Zeiten
innerhalb der tausendjahrigen biblischen Epoche und von damals bis heute
anzuerkennen. Der historische Zugang kann sich zwar auf den ausgespro-
chen historischen Charakter des biblischen Glaubens stiitzen, der verschiede-
ne Zeitalter unterscheidet und ihrem Wechsel religiose Bedeutung zumisst.
Dieser Zugang steht aber im Gegensatz zu der starken Neigung, die 24 Biicher
des Tenach wie aus einem einheitlichen theologischen Guss zu betrachten.
Die Dogmatik strebt nach der absoluten, iiberzeitlichen Geltung und bezahlt
dafiir den schweren Preis einer Verwischung der Eigenheiten von Epochen
und Anschauungen. Die historische Forschung jedoch bemiiht sich um
grosste Differenzierung und um Erhellung des Kausalnexus und der bestim-
menden Umstdnde; was sie dabei gewinnt, verliert sie, wenn sie zu volliger

- Relativierung fiihrt. So wird der heutige Bibelkommentator auch auf diesem
Gebiet zwischen seinem Trieb und seinem Schopfer eingepfercht: zwischen
der historischen Betrachtungsweise, die sich ihm mit grosser Uberzeugungs-
kraft aufdrangt, und seinem festen Glauben an die Ewigkeit der biblischen
Botschaft. So obliegt es ihm, unermiidlich um eine glaubwiirdige Unterschei-
dung zwischen dem Feststehenden und dem Voriibergehenden sowie um
richtige Einschdatzung immanenter Entwicklungsprozesse zu ringen. Dazu
muss er die historische Betrachtungsweise, die dem Entstehungsprozess der
Dinge nachgeht, mit Hilfe der phdnomenologischen Betrachtung, die iiber
das Wesen der Dinge nachdenkt, ausbalancieren.

Der Bibelwissenschaftler, der die Schrift in ihrer Epoche verankert,
neigt dazu, sie dort auch zu lassen. Wie gross die Bedenken und Hemmungen
davor sind, die sich aus der Schrift ergebende Lehre zu ziehen — was der is-
raelischen Bibelwissenschaft von ihrer Verpflichtung auf die wissenschaftli-
che Objektivitiat auferlegt wird —, illustriert die zaghafte Formulierung eines
isolierten aktuellen Satzes, der in einem Artikel iiber die Entwicklung litera-
rischer Formen vor dem Hintergrund der Religionsgeschichte in eine Rand-
bemerkung verwiesen worden ist: «Wenn das Buch Jona heute noch eine
Lehre fiir den religiosen Menschen hat, so ist es diese: Niemand ist berech-
tigt, das Ungliick eines anderen Volkes oder einer anderen Religionsgemein-
schaft zu erwarten oder sich dartiber zu freuen, um seinen eigenen Gott zu
rechtfertigen.» Der Tadel an der Freude iiber das Ungliick der Feinde des
Glaubens ist ohne Zweifel eine wichtige und aktuelle Lehre; aber diese Lehre
ist sehr weit davon entfernt, die religiose Bedeutung des Buches Jona fiir uns
zu erschopfen. Wissenschaftliche Folgerungen miissen in der Tat sowohl fiir
Glaubige als auch Ungldubige gelten. Das heisst aber auf gar keinen Fall,
dass die Kommentierung in volliger Bindungslosigkeit erfolgen miisse, und
dass sich der kluge Leser davor in acht nehmen solle, dass die Verse in seinem
Herzen ein Echo finden. In Wirklichkeit ist eine verfremdete Lektiire nicht
moglich, weil die Bedeutung an den Wortsinn gebunden ist wie das Feuer an

228



die Flamme. So wie der Ausleger die Bedeutung beeintrachtigt, wenn er sich
vollig vom Wortsinn 16st, so hindert der Vertreter des Literalsinns sich selber
daran, den vollen Wortsinn zu sehen, wenn er der Bedeutung den Riicken
kehrt.

IV. Die Legitimitiit der Literalerklirung

Wir haben uns tiber die geistigen Gefahren verbreitet, die auf den Ver-
tretern des Literalsinns lasten, um zu zeigen, dass diese Problematik im We-
sen des Literalsinns liegt. Deshalb waren unsere klassischen Kommentatoren
nicht frei davon, wenn es auch klar ist, dass diese Problematik wegen der wis-
senschaftlichen Systematisierung des Literalsinns fiir uns viel schwerer ist.
Esist niitzlich, sich dieser Gefahren bewusst zu sein, weil es sonst schwerhilt,
sich davor zu hiiten. Wir haben also alle Schwierigkeiten und Probleme auf-
gezihlt, nicht um die Giiltigkeit der Literalerkldrung zu erschiittern oder un-
sere Anhénglichkeit daran zu lockern, im Gegenteil: Vor dem verwirrenden
Hintergrund dieser Problematik ist der innere Zwang, unter dem die Vertre-
ter des Literalsinns diesen schwierigen Weg wéhlen, umso eindriicklicher.
Was also ist der tiefere Grund dafiir, dass die grossen Bibelkommentatoren
— von Saadja Gaon bis Isaak Abrabanel — und wir, ihre entfernten Schiiler
heute, so unerschiitterlich am Literalsinn festhalten?

Vernunftgeleitete Wahrheitssuche — eine religiose Pflicht

Es scheint, dass die Antwort hauptséchlich in der grundsétzlich positi-
ven Einschitzung der menschlichen Vernunft als Mittel zur Erkenntnis der
Welt und zum Verstdndnis der Tora liegt. I/bn Esra hat diese rationalistische
Einstellung eindeutig religios ausgedriickt; er stellt fest, dass «der Engel zwi-
schen dem Menschen und seinem Gott sein Verstand ist» (Einleitung zum ge-
wohnlichen Kommentar zur Tora, Dritter Weg). Fiir Maimonides ergibt sich
die Verpflichtung, Wahrnehmung und Uberlegung ernst zu nehmen, aus der
Natur des Menschen: «Nie soll man seinen Verstand hinter sich werfen; denn
die Augen sind vorne und nicht hinten»'¢.

Die Vernunft ist «das Teil Gottes von oben» (Ijob 31,2), das im Men-
schen eingepflanzt ist, sie ist der Vorteil des im Ebenbild Geschaffenen vor
dem Tier; deshalb ist es verboten, sich vor ihr zu fiirchten, sie zu missachten
und sie zu vernachlissigen. Ibn Esra zitiert die Worte Ijobs «Soll nicht das

-Ohr die Reden priifen?» (Ijob 12,11) als Beweis dafiir, dass der Mensch mit
Urteilskraft begabt ist, und als Anhaltspunkt fiir unsere Berechtigung, sogar
unseren grossten Vorgéngern zu widersprechen, die ja Fleisch und Blut wie

229



wir waren: «Gottes Geist hat uns alle gemacht, und aus Stoff sind die Friihe-
ren geformt worden wie wir» (zu Koh 5,1). Dieses Recht auf selbsténdige
Priifung ist an eine schwerwiegende Verpflichtung gebunden: die Wahrheit
zu bekennen und nicht aus Verlegenheit oder unter gesellschaftlichem Druck
vonihr abzuweichen. Ibn Esra hat das tapfer verkiindet («Gott allein fiirchte
ich; in der Tora kenne ich keine Parteilichkeit»: Einleitung zum Tora-
Kommentar) und demiitig darum gebetet («Der Ewige, Gott der Wahrheit,
fiihre seinen Knecht auf dem Weg der Wahrheit»: Schluss der Einleitung).

Die nordfranzésischen Vertreter des Literalsinns, die nicht wie ihre spani-
schen Kollegen einen ausgebauten Rationalismus lehrten, stimmten mit dieser
Ansicht von der Wahrheitssuche als religioser Pflicht liberein. Samuel ben Meir
erkldrt immer wieder, dass die Auslegungen unserer Weisen die Hauptsache sind
und dass man deshalb sein unermiidliches Streben nach immer neuem Literalsinn
seinem Festhalten an «der Wahrheit des Literalsinns» der Schrift (zu Lev 10,3)
und seiner heftigen Abneigung gegen «eitlen, listigen Literalsinn» (zu Gen 45,28)
zuzuschreiben habe. Die Furcht dieser feinsinnigen Kommentatoren vor dem
Schaden, den irrige und irrefithrende Erkldrungen stiften knnen, kommt in der
scharfen Warnung des Josef Qara” in seinem Kommentar zu 1 Sam 1,17 zum
Ausdruck: «Pass auf, dass du nicht auf die Blinden hineinfdllst, die "’yitten’’,
franzdsisch "’donner’’, als Optativ erkldren und mit ihrer Erkldrung dieses Wor-
tes den ganzen Abschnitt entwurzeln...». In seinen weiteren Ausfiihrungen zur
Stelle gibt er dem Literalsinn den Vorrang, betont dabei aber den Grundsatz der
vOlligen Autonomie des Textes (der aus sich selbst verstdndlich sein muss) und di-
stanziert sich mit aller Kraft von dem Mangel an methodologischem Unterschei-
dungsvermogen, der darin besteht, dass man eine Schwierigkeit des Literalver-
standnisses mit einer Auslegung beheben will: «Wisse: Wenn eine Prophetie'’
niedergeschrieben worden ist, ist sie vollstdndig geschrieben worden, mit ihrer
Erkldarung und allem, was es braucht, damit spéatere Generationen nicht zu Fall
kommen. An ihrer Stelle fehlt nichts, und man braucht Beweise weder von einer
anderen Stelle noch von einer Auslegung zu holen; denn die Tora ist vollkommen
gegeben worden, vollkommen geschrieben worden, es fehlt gar nichts, und die
Auslegung unserer Weisen erhoht und preist die Tora. Jeder hingegen, der den
Literalsinn der Schrift nicht kennt und der Auslegung (dera$) zuneigt, gleicht ei-
nem, den der Wirbel eines Stromes erfasst und das tiefste Wasser liberschwemmt
hat und der jetzt nach allem greift, was ihm in die Hand kommt, um sich zu ret-
ten. Wer jedoch seinen Sinn auf das Wort Gottes richtet, forscht nach der einfa-
chen Worterkldrung und findet sie; damit erfiillt er, was gesagt ist: ’Wenn du sie
suchst wie Silber und ihr nachspiirst wie Schétzen, wirst du Gottesfurcht verste-
hen und Gotteserkenntnis finden» (Prov 2,4f.).» Gegeniiber dem Vertrauen des
Auslegers auf seine Fahigkeit, mit Inhalt zu erfiillen, was leer scheint, wird hier
der Glaube des Vertreters des Literalsinns ausgedriickt, er konne das Verschlos-
sene erhellen: Am Ende wird sich der Literalsinn von uns finden lassen, wenn wir
ihm nur nachspiiren wie Silber und Schétzen!

230



Es stimmt, dass wir uns in Anbetracht der langen Geschichte der Literal-
kommentare dem begeisterten Optimismus der Friiheren nicht voll und ganz
anschliessen kénnen. Jene haben sich daran gewohnt, jeweils «ich weiss
nicht» zu sagen, wihrend wir uns an die schwere Last der vielen Fragen und
wenigen Antworten gewShnen miissen. Aber nicht weniger als sie sind wir
der Notwendigkeit gewiss, die grosse Freiheit der Auslegung mit der strengen
Disziplin des Literalsinns ins Gleichgewicht zu bringen und den Versen ihre
urspriingliche Lebendigkeit zuriickzugeben, indem wir sie immer neu be-
trachten, ohne die Trennwand der Midraschim. Die Stdrke des Auslegers
(dar$an) liegt in seiner liebevollen Aufmerksamkeit fiir die kleinen Einzelhei-
ten, von der Unterscheidung zwischen Synonymen bis zur Auslegung des
Fehlenden, des Uberfliissigen und auffallender Buchstaben; dafiir bezahlt er
oft damit, dass er ein Ganzes auflést und den Zusammenhang vernachlés-

sigt.

Verdnderte Zeiten — neue Literalerkldrungen

Das Bestreben, das Wort Gottes in seiner Wahrheit zu verstehen, ist fiir
den Vertreter des Literalsinns die Wurzel seines religiosen Pathos. Mit Hilfe
immer neuer Literalerkldrungen bemiiht er sich um erneuten Kontakt mit der
urspriinglichen Bedeutung des Textes. E.M. Lipschiitz hat das gut ausge-
driickt: «Uberall, wo die Tora von den schlichten Gldubigen bewahrt und be-
folgt wird, hat die miindliche Tora nie aufgehort zu leben. Aber die Tora als
Grundlage der jiidischen Geistigkeit verlangte den Literalsinn, um eine be-
fruchtende Quelle fiir das Volk zu sein und damit das lebendige Band zwi-
schen den Herzen und dem Wort Gottes nicht unterbrochen werde»'®.

. Aber warum kann man sich nicht mit den Erklérungen der friiheren Ver-
treter des Literalsinns begniigen, und warum muss der Literalsinn in jeder
Generation wieder neu entdeckt werden? Auf den ersten Blick méchte man
meinen, nur die Auslegung miisse sich stindig erneuern, um die Briicke zwi-
schen der Schrift und ihren Lesern und Befolgern zu schlagen, wiahrend der
Literalsinn als ein einziger feststehen sollte. Tatsdchlich ist aber der Literal-
sinn nur ein Streben nach der wahren, niemals eine erschdpfende Erkldrung.
Der Literalsinn kann nicht endgiiltig abgeschlossen sein, weil unser Verstand
immer begrenzt und stiickhaft ist und weil jede Erweiterung des uns zur Ver-
fligung stehenden Wissens und jede Vervollkommnung unserer Methoden
seine Korrektur und Anpassung notwendig machen. Mehr noch: Jede Ande-
rung, die historische Umwilzungen in unserem Dasein bewirken, zieht eine
Anderung des Blickwinkels nach sich, unter dem wir uns und die Bibel sehen,
und erfordert deshalb erneute kommentatorische Anstrengung. Man kann

231



die klassischen Kommentare mit Kunstwerken vergleichen, deren Schénheit
nicht vergeht. Aber wie unsere Generation nicht sich selber in den Werken
der Vergangenheit ausgedriickt findet, sondern ausschliesslich in dem beson-
deren Stil, der von den Kiinstlern der Gegenwart gestaltet wird, so kann auch
das Studium der Tora nicht vollstdndig sein, wenn es sich nicht auf eine kom-
mentatorische Schopfung stiitzt, die von den Bediirfnissen der Zeit ausgeht
und ihnen entspricht.

Mir ist kein weitverzweigter schopferischer auslegender Kommentar der
heutigen Zeit bekannt, und solange die Kreise, deren Denkweise der Ausle-
gung entspricht, die Bibel in einem Winkel ihres Studiums und ihres religio-
sen Erlebens liegen lassen, besteht wohl keine grosse Aussicht darauf, dass
ein solches Werk entsteht. Auf der anderen Seite stehen diejenigen, die Gott
fiirchten und seine Tora heilighalten; sie fordern nicht nur Ehrfurcht und
Hochachtung vor der Bibel, sondern verlangen auch, dass sie unseren Glau-
ben und unsere Lebensweise direkt beeinflusse. Der rationalistisch-realisti-
sche Zugang dieser Kreise zur Bibel fordert offensichtlich den Literalsinn.
Die Schwierigkeit liegt aber darin, dass sie auf der Suche nach dem erneuer-
ten Literalsinn davor zuriickschrecken, sich der weltlichen (und erst recht der
nichtjiidischen) Bibelwissenschaft zu bedienen. Wenn wir jedoch wirklich
nach einer aufstrebenden Bibelerkldrung, die sich nicht vor neuen Daten
fiirchtet und den strengen methodologischen Anforderungen entspricht,
Ausschau halten, konnen wir die Bibelwissenschaft nicht umgehen. Der
Ruhm der wissenschaftlichen Bibelforschung besteht im freien Suchen, das
viele Richtungen und einen weiten Horizont hat; ihre Armut liegt in der aka-
demischen Gleichgiiltigkeit vor der Bedeutung ihrer Resultate fiir uns selbst.
Daraus folgt, dass der bedeutungsreiche Literalsinn von uns nur gefunden
werden kann, wenn sich mit der Freiheit des Suchens die Verpflichtung ver-
bindet, die Bibel anzunehmen, wenn sich die Bibelwissenschaftler stindig
nicht nur als Leser, sondern auch als von der Bibel Angerufene fiihlen.

V. Auf der Suche nach einem bedeutungsvollen Wortsinn

Bis hierher haben wir uns hauptsidchlich mit der religiosen Legitimitat
der Literalerkldarung und der Notwendigkeit ihrer stindigen Erneuerung be-
fasst und nur wenig mit der religiosen Bedeutung der immer neuen Literaler-
klarungen selbst. Wir wollen also das Fehlende ergianzen, indem wir anhand
einiger Beispiele aus drei Gebieten — Ethik, Prophetie und Halacha — die
Beschaffenheit des bedeutsamen Literalsinns klarmachen.

232



Ethischer Gewinn der Literalerkldarung

Im allgemeinen ldsst sich sagen, dass die verborgene Herausforderung,
vor der sich der Vertreter eines bedeutsamen Literalsinns sieht, darin besteht,
zeigen zu miissen, dass der Vers in seinem Literalsinn nicht bedeutungsarm
ist. Weil nun die Erkldrung und die Methode, woraus sie resultiert, zusam-
menhédngen wie das Ergebnis mit seiner Veranlassung, kann man diese Her-
ausforderung auch als das Bestreben bezeichnen, zu beweisen, dass eine ra-
tionalistisch-realistische Weltsicht durchaus geeignet ist, eine feste Grundla-
ge und einen fruchtbaren Boden fiir wahre Religiositdt abzugeben. Was ins-
besondere die religids-ethische Wertung von Charakter und Verhalten der
grossen Gestalten der Bibel angeht, driickt sich diese Herausforderung in fol-
gender Fragestellung aus: Sind im kalten Lichte des Literalsinns unser Erzva-
ter Jakob und Konig David wirklich grosse Ménner von reicher religidser In-
spiration und ethische Vorbilder? Ich personlich bezweifle keineswegs, dass
die erheblichen Errungenschaften der literarischen Exegese es erlauben, die-
se Frage voll und ganz zu bejahen.

~ Nur wer die Siinden Davids an Batseba und dem Hetiter Urija nicht leicht
nimmt, 1st mit der Grosse dieses Mannes konfrontiert, der seine Siinde bekennt
und der den schitzt, der ihn zurechtweist. Nur wer die ganze Schwéche Davids
gegeniiber den Siinden seiner S6hne Amnon und Abschalom aufdeckt, kann be-
wundernd vor der aussergewéhnlichen Verbindung von Demut vor dem gottli-
chen Urteil und energischer militarischer und politischer Aktivitit stehen, die fiir
David auf der Flucht vor seinem Sohn Abschalom bezeichnend ist. Dasselbe gilt
fiir den Erzvater, nach dem wir heissen, der im Mutterleib seinen Bruder an der
Ferse packte und in der Fiille seiner Kraft mit Gott rang. Bekanntlich enthiillt ei-
ne literarische Gesamtschau den engen Zusammenhang zwischen Jakobs Betrug
als Siinde und Labans Betrug als Strafe, sowie den Zusammenhang zwischen der
Umgehung des Bruders beim Recht auf die Erstgeburt und beim Segen und der
Siihne durch Geschenk und Verneigung. Aber wer den Betrug nicht nach seiner
Bedeutung erklart, weil die Wahrheit Jakobs besondere Eigenschaft ist (vgl. Mi
7,20), neigt dazu, die Irrefithrung gerade Esau zuzuschreiben, der «Jagd im
Munde fiihrt», und bekommt dann Schwierigkeiten damit, dass sich der Gerech-
te vor dem Bosen siebenmal niederwirft. So gibt es Midraschim, die an unserem
Erzvater die Siinde der Selbsterniedrigung des Juden vor dem nichtjiidischen
Magnaten tadeln'®, wihrend er im Sohar (I 171) aufgrund einer verborgenen
Analogie zu Mordechai auch davon freigesprochen wird: «Jakob hat sich iiber-
haupt nicht vor jener Seite und jenem Teil» (d.h. dem Bdsen) «niedergeworfen»;
die Auslegung lautet: «Was heisst dann "'und er ging vor ihnen voriiber’’ (Gen
33,3)? ’Und er”’, das ist die himmlische Schechina, die vor ihn kam ... Er sagte:
Jetzt ist es die Zeit, in der man sich vor dem Heiligen, gelobt sei er, niederwerfen
muss ... Er ging in die Knie und warf sich siebenmal nieder, >’bis er zu seinem Bru-
der gelangte’’ (Gen 33,3).» Der Sohar prazisiert: «Es steht nicht geschrieben: Er

233



warf sich vor Esau nieder.» Auch Rav Dessler, der den Betrug Jakobs vollig
rechtfertigt, und zwar aufgrund der kithnen Annahme, « Wahrheit sei das, was
zum Guten und zum Willen des Schopfers fiihrt, und Liige sei das, was das Ge-
schift des Fiirsten der Liige, der ’anderen Seite’’, gelingen lasst»*°, muss dieses
Sich-Niederwerfen als eine weitere Versuchung Jakobs betrachten. Offensicht-
lich nimmt er die Aussage des Sohar, dass sich die Schechina bei dieser Gelegen-
heit offenbart habe, fiir bare Miinze, bringt aber diese Aussage sowohl mit dem
Literalsinn der Verse als auch mit der Wirklichkeit des Lebens dadurch in Ver-
bindung, dass er die Verse mit Hilfe einer Sublimierung auslegt: « Aus dem mate-
riellen Zustand und iiber ihn hinaus hat Jakob die Leistung vollbracht, nicht den
’heldenhaften’’ Feind zu sehen, sondern nur Gott, gelobt sei er, der vor ihnen-
voriiberzog; d.h. zu erkennen und zu verstehen, dass es gottlicher Ratschluss ist,
dass er ein Exilsdasein erleiden und sich vor Esau niederwerfen muss. Er tut das
aber nur als ein Sich-Niederwerfen vor Gott, als Erfiillung seines Gebots. Der
Aufstieg zu dieser Erhabenheit, in der er den Willen des Schopfers erkennt, ist die
Offenbarung der Schechina»?'.

Diese Auffassung, dass Jakob mit seinem Bruder um die Erstgeburt
kdampft, und dies nach dem gelduterten vergeistigten Vorbild von Israels Ringen
mit seinem Gott, ist von grosser, eindriicklicher Geistigkeit; wie schade, dass sie
nicht neben den Literalsinn, sondern an seine Stelle geriickt worden ist. Auf dem
Wege der Auslegung kann man eine in der Schrift ausgesprochene Siinde ver-
decken und sogar in eine 16bliche Tat verkehren; wenn diese Tendenz den An-
spruch auf Ausschliesslichkeit erhebt, wird zwangsldufig die ethische Dimension
der Tora beeintriachtigt. Auf dem Wege der Literalerkldrung hingegen breitet
sich vor unseren Augen ein grosses Kapitel Ethik aus, zu dessen Beginn Jakob
sich dazu hinreissen lisst, die Weissagung «der Altere wird dem Jiingeren die-
nen» mit verwerflichen Mitteln vorzeitig zu verwirklichen, und an dessen Ende er
der Erwahlung wiirdig wird, u.a. durch seine 6ffentliche tétige Reue.

Neue Bedeutung der Prophetie in ihrem geschichtlichen Kontext

Eine der wichtigsten, grundlegenden Errungenschaften der modernen
Bibelwissenschaft ist es, dass sie den Akzent auf die literarische Einheit legt,
deren Bereich abgesteckt und deren besondere thematische Absicht definiert
werden muss. Bei den Kommentatoren des Mittelalters gibt es nur ganz be-
scheidene Ansitze dazu; im allgemeinen herrscht bei ihnen noch die syntheti-
sche Sichtweise, die das betreffende prophetische Buch und sogar die gesam-
te prophetische Literatur als eine einzige Grosse behandelt. Als die moderne
Forschung das Streben nach gedanklicher Einheitlichkeit und Ubereinstim-
mung mit der historisch-literarischen Sichtweise vertauschte, wurde das Tor
zu weitgehender Differenzierung zwischen den Prophetien und zwischen
Botschaft und Lehre des einen Propheten und denen des anderen weit ge6ff-

234



net. So sind uns heutzutage nicht nur eine Genauigkeit und ein Reichtum ver-
gonnt, die den Friiheren unbekannt waren, sondern auch eine historische
Sicht der israelitischen Prophetie, die ihnen grundsétzlich fremd war. Wer
die gewaltige Kiihnheit verstanden hat, die den Trostesprophezeiungen in der
zweiten Hilfte des Buches Jesaja erwichst, wenn man sie spezifischen Situa-
tionen im babylonischen Exil zuordnet, erkennt und spiirt deutlich die grosse
religiose Bedeutung des neuen Literalsinns. Die Worte des Propheten werden
von der Blisse ihrer Allgemeinheit und iiberzeitlichen Richtigkeit befreit und
als einzigartige Botschaft mit einer spezifischen Forderung entdeckt. Wer die
gezwungenen Erkldrungen, mit denen sich unsere Kommentatoren geplagt
haben, fiir die auffallende zeitliche Bedingung «suchet den Ewigen, wenn er
sich finden ldsst, ruft ihn, wenn er nahe ist» (Jes 55,6) mit der grossen Bot-
schaft dieser Worte vergleicht, die zutage tritt, wenn man sie in ihrer Gebun-
denheit an die Gunst der Stunde der Riickkehr nach Zion versteht, dem wird
die Uberzeugungskraft der historischen Literalerkldrung ganz deutlich. Die-
ser doppelte Vorteil der historischen Literalerklirung — auf der Ebene der
Erkldarung und auf der der Moral zugleich — muss m.E. die Bedenken gegen-
iiber ihrer Legitimitét beseitigen. Der Midrasch baut der Giiltigkeit der stu-
fenweisen Offenbarung des Gotteswortes im Laufe der Geschichte damit ei-
ne Festung, dass er samtliche Prophetien auf die eine Offenbarung am Sinai
zuriickfiihrt und erkldrt, dass sie zuriickbehalten wurden, bis ihre Stunde
kam. «Rabbi Jizchak sagte: Was die Propheten in jeder kommenden Gene-
ration sagen werden, haben sie am Sinai empfangen... So sagt Jesaja: *’Seit
sie geschehen, warichda’’ (Jes 48,16). Damit sagt Jesaja: Gleich am Tage, da
die Tora am Sinai gegeben wurde, bin ich dort gewesen und habe diese Pro-
phetie empfangen; nur "’jetzt hat Gott, der Ewige, und sein Geist mich ge-
sandt’’ (ebd.): Bis jetzt habe ich nicht die Erlaubnis gehabt zu prophezeien»
(ShemR vyitrd 28). Anders ausgedriickt: Die historische Bedingtheit kann
der Giiltigkeit der Prophetie als eines Gotteswortes nichts anhaben; sie muss
vielmehr einen grossen Beitrag zu ihrem Versténdnis leisten.

Herausforderung des Wortsinns im Bereich der Halacha

Auch auf der religionsgesetzlichen Ebene, wo die Auslegung den Vor-
rang hat, kommt dem Literalsinn Giiltigkeit und Bedeutung zu, wie schon
diejenigen Kommentatoren (wie Samuel ben Meir und Elijahu von Wilna)
betont haben, die sich nicht scheuten, auf die Diskrepanz zwischen dem fest-
gelegten Religionsgesetz und dem Literalsinn aufmerksam zu machen. So
stiitzt sich das Gebot des Tora-Studiums auf eine minimalistische Erklarung
des Verses «Dieses Buch, die Tora, weiche nicht von deinem Mund; Tag und
Nacht sollst du dariiber nachsinnen» (Jos 1,8). Nach Rabbi Jose kann man

235



sich damit begniigen, einen Vers am Morgen und einen Vers am Abend zu ler-
nen, und nach Rabbi Jochanan geniigt sogar die Rezitation des «Hore, Is-
rael» (Dtn 6,4ff.) morgens und abends, um die Pflicht des Studiums zu erfiil-
len; nur fiigt er hinzu: «Aber es ist verboten, diese Lehre in Gegenwart von
Ungelehrten vorzutragen» (bMen 99b). Dieser Zusatz gibt uns zu verstehen,
dass neben der einschrinkenden religionsgesetzlichen Erkldrung der Literal-
sinn der Schrift als normative Weisung tiber den strikten Rahmen des Geset-
zes hinaus gilt und besteht. Ahnliches kann man m.E. auch iiber das Gebot,
den Fremden zu lieben, sagen, das ebenfalls eine einschridnkende religionsge-
setzliche Erklarung bekommen hat. Die Tora gebietet: «Ihr sollt den Frem-
den lieben; denn Fremde wart ihr im Lande Agypten!» (Dtn 10,19). Um den
Kommentar unserer Weisen, wonach der Vers den Proselyten meint, zu be-
stdtigen, sieht sich Onkelos gezwungen, das Wort ger im ersten und im zwei-
ten Teil des Verses verschieden zu iibersetzen: «Ihr sollt den Proselyten lie-
ben, denn Hintersassen wart ihr im Lande Agypten.» Diese Art, die Glei-
chung im Vers zu zerbrechen, lisst gut erkennen, wie gross die Abweichung
vom Literalsinn ist, der sich zweifelsohne zumindest auf den niedergelasse-
nen Fremden bezieht. Die Pflicht, sich einem niedergelassenen Fremden ge-
geniiber anstandig zu benehmen, wird allerdings in der miindlichen Lehre
aus verschiedenen Versen abgeleitet; trotzdem werden wir m.E. auch hier gut
daran tun, die einschriankende religionsgesetzliche Erkldrung nicht «vor den
Ungelehrten» vorzutragen. Anders gesagt: Auf der erzieherischen und 6f-
fentlichen Ebene ist es besser, nach dem Literalsinn zu erkldren, der das Ge-
bot fiir alle Arten Fremdlinge gelten ldsst. Unser Volk, das der Unabhéngig-
keit gewiirdigt worden ist, nachdem es die Seele des Fremden nicht nur in
Agypten, sondern an allen Enden der Erde kennen gelernt hat, darf es sich
auf diesem Gebiet keinesfalls leicht machen. Die einfache und direkte Forde-
rung des Verses, im Einklang mit der vollen Bedeutung des Literalsinns,
bleibt bestehen.

Lang und schwierig ist der Weg zum Literalsinn, und noch ldnger der Weg
zum bedeutungsschweren Literalsinn; wir sind dazu verpflichtet, diese Wege
zu gehen, damit der Literalsinn erneuert und geheiligt werde.

236



ANMERKUNGEN

1. Vgl. Sifra tazria® 13,2.

. Ibn Esra in den einleitenden Versen zu seinem gewohnlichen Tora-Kommentar, den er

— der buchstiblichen Auslegungsmethode entsprechend — «Buch der Geradheit»
nannte.

. I. Heinemann, Darké ha-aggada, Jerusalem 21954.
. Raschi, Jerusalem 21966, 161-164 (Warschau '1912).
. Notfalls kann diese Erweiterung auch durch intensive Interpretation ausgedriickt wer-

den, die die Anwendung des Gesetzes deutlich verringert; vgl. bSan 166; 68b-72a.

6. Vgl. seinen Kommentar zu Gen 16,27.

. Nachmanides schreibt in seiner Kritik an Malmomdes «Sefer ham-mizwot», (zweite

Grundlage), der Grundsatz «kein Vers verldsst seinen Literalsinn» bedeute nicht: «Je-
der Vers hat nur seinen Literalsinn». Vielmehr hétten wir Auslegung und Literalsinn,
beide Erkldrungen seien auf den Vers anwendbar, und beide seien wahr.

. Siehe die Einleitung zu ihren Tora-Kommentaren.

9. Es muss betont werden, dass Saadja in dieser Beziehung durchaus nicht anders denkt

10.
11.
12.

13,
14.

13,

16.
17.

18.
19.
20.
21.

als Ibn Esra. In der Einleitung zu seinem handschriftlich erhaltenen grossen Kommen-
tar zur Tora sagt er beispielsweise: «Niemand soll die Tora geringschﬁtzen, wenn er
sieht, dass ich im Kommentar Worter wie ’vielleicht’’, "es kann sein’’ oder *’mogli-
cherweise”” gebrauche.»

Vgl. bShab 56b und dagegen YalgSam 148.

F. Rosenzweig, Die Einheit der Bibel, Kleinere Schriften, Berlin 1937, 132.

Josef ibn Kaspi (1279 - 1340) schreibt zu Ex 3,14: «Jeder gldubige Jude sollte Schwie-
rigkeiten in der Bibel aufsuchen und sich dann darum bemuhen, Griinde fiir ihre Lo-
sung zu finden, um allenfalls einem Gegner zu antworten Bei meinem Leben! Ich habe
in der ganzen Schrift, auch im Pentateuch, keine so gefihrliche Stelle gefunden wie
diese.» Mazref lak-kesef, hg. v. J. Last, Krakau 1906, 129,

Vgl. E.M. Lipschiitz, Raschi, Jerusalem 1966, 171.

Vgl. den lehrreichen Artikel von G.B.E. Zarfati, Die talmudische Kosmographie,
Tarbiz 35, 1966, 137-148. :

Zu Gen 1,2, so auch David Qimchi zu Ez 5,5. Die moderne Auffassung vc;m mytholo-
gischen Glauben an das Heiligtum als kosmischen Mittelpunkt hat S. Talmon zuriick-
gewiesen: Der «Nabel der Erde» und die vergleichende Methode, Tarbiz 45, 1976,
163-177.

Sendschreiben iiber die Astrologie an die Weisen der Provence, hg. v. Alexander
Marx, HUCA 3, 1926, 356.

Die jiidische Tradition bezeichnet Jos, Ri, Sam und K6n als «erste Propheten», Anm.
des Ubersetzers.

Op.cit. 164.

AgEst 3, David Qimchi zu Gen 33,17,

Miktav me-’Eliyahil, Bd. 1, Jerusalem ’1959; 94,
Miktav me-"Eliyahd, Bd. 3, Bne-Braq '°1977, 156.

237



	Von der religiösen Bedeutung des Wortsinns der Schrift heute

