Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Christliche Bibelauslegung und judische Kommentatoren
Autor: Barthélemy, Dominique

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christliche Bibelauslegung
und jidische Kommentatoren

von Dominique Barthélemy

Der folgende Beitrag mochte darstellen, welche Bedeutung das Studium
der judischen Bibelkommentatoren fiir die christliche Bibelauslegung bis in
die Reformationszeit gehabt hat und was die heutige Exegese von diesen
Kommentatoren lernen kann.

I. In der Zeit bis zur Reformation

Die katholische Kirche und das nicht-kardische Judentum haben ein
Prinzip gemeinsam: das Prinzip, dass die HI. Schrift unter Beriicksichtigung
einer exegetischen Tradition auszulegen ist. In patristischer und mittelalterli-
cher Zeit unterschied die Kirche allerdings deutlich zwischen einem Wort-
sinn, der nur die Schale der Frucht ausmachte, und einem geistlichen Sinn,
der allein als deren saftiges Fleisch galt. Dieser geistliche Sinn war es, der im
Bereich des Alten Testaments zum Lieblingsgegenstand einer Auslegung
wurde, welche auf die Ubereinstimmung mit der Tradition der Kirchenvéter
verpflichtet war. Die abendléndische Kirche stiitzte sich auf die Vulgata, die
sich als zuverldssige Wiedergabe der hebraica veritas verstand, und war sich
bewusst, dass sie zur Erhebung des Wortsinns einer bestimmten Bibelstelle
auf die jidischen Exegeten angewiesen war, bei denen schon ein Origenes,
ein Hieronymus sowie diejenigen von den spiteren Exegeten in die Schule ge-
gangen waren, denen es um die Feststellung des Wortsinns ging. Fiir Niko-
laus von Lyra (1270-1340) war so Raschi diejenige Autoritéit, die den wortli-
chen Aspekt seiner zweifachen Schriftauslegung leitete.

A. Die Erfindung des Buchdrucks

Die Verbreitung von gedruckten Werken steigerte das Interesse der
christlichen Exegeten an der jlidischen Literalexegese. Nachdem Josua Salo-
mo Soncino im Jahre 1488 die erste hebraische Vollbibel publiziert hatte und
vor allem seit sein Neffe Gerschom 1494 in Brescia die erste hebréische Bibel
im Kleinformat auf den Markt gebracht hatte, stand der hebriische Text den
christlichen Exegeten ohne weiteres zur Verfiigung. So beschaffte sich z.B.

P. Dominique Barthélemy OP ist Professor fiir Exegese des Alten Testaments an der
Theologischen Fakultét der Universitidt Fribourg. Adresse: Institut Biblique, Université
Miséricorde, CH -1700 Fribourg. — Die Ubersetzung des Beitrags aus dem Franzosischen
besorgte Clemens Locher.

207



Girolamo Savonarola mehrere Exemplare dieser handlichen Textausgabe
fiir seine jungen Mitbriider im Dominikanerkloster zu Florenz. Einer von ih-
nen, der aus Lucca stammende und fiir die alten Sprachen hervorragend be-
gabte Sanctes Pagnini (1470-1536), sollte der erste nach Hieronymus sein,
der die gesamte hebréische Bibel iibersetzte (seine lateinische Bibeliiberset-
zung erschien 1527 in Lyon).

Felix von Prato, ein zum Christentum iibergetretener und Augustiner-
monch gewordener Jude, hatte in Rom einen christlichen Kaufmann kennen-
gelernt, der aus Antwerpen stammte und sich in Venedig niedergelassen hat-
te: Daniel Bomberg. 1513 iiberredete er diesen zur Griindung einer hebréi-
schen Druckerei. 1517 vollendete Bomberg den Druck der ersten «Rabbiner-
bibel», als deren Herausgeber Felix von Prato figurierte. Neben dem hebrai-
schen Text standen in dieser Bibelausgabe das araméische Targum und ein
rabbinischer Kommentar: beim Pentateuch, bei den Megillot, Esra/Nehe-
mia und der Chronik schrieb man diesen Raschi (Rabbi Salomo ben Isaak,
1040-1105), bei den Propheten und den Psalmen Radag (Rabbi David Qim-
chi, 1160-1235), bei Daniel Ralbag (Rabbi Levi ben Gerson, 1288-1344) und
bei Ijob Ramban (Rabbi Mose ben Nachman, 1194-1270) zu, wihrend die
Proverbien den Kommentar Kaw we-Naki boten. Bei Ijob stand sogar noch
ein zweiter Kommentar, derjenige von Abraham Perigol (1451-1525). Dass
diese Bibel von einem christlich gewordenen Juden herausgegeben worden
war, hemmte ihre Verbreitung in jiidischen Kreisen. Deshalb beschloss Bom-
berg, sich an einen aus Tunis stammenden Juden zu wenden: Jakob ben
Chajjim ben Isaak ibn Adonija (1470-1538), Bevor sich auch dieser dem
Christentum anschloss, gab er 1524 /25 die erste masoretische Bibel heraus,
die gleichzeitig die zweite Rabbinerbibel ist. Neben einigen Kommentaren,
die bereits Felix von Prato ediert hatte, enthielt diese Ausgabe noch weitere.
Als deren Autoren galten Raschi fiir die Propheten und die Psalmen, Abra-
ham ibn Esra (1093-1167) fiir den Pentateuch, Jesaja, die Kleinen Prophe-
ten, die Psalmen, die Proverbien, Ijob, die Megillot, Daniel sowie Esra / Ne-
hemia, Ralbag fiir die «Friiheren Propheten» (Jos, Ri, Sam, Kén), die Pro-
verbien und Ijob sowie Saadja (882 -942) fiir Daniel. Diese Ausgabe, die spa-
ter von dem Basler Hebraisten Johannes Buxtorf (1564-1629) tiberarbeitet
wurde, bildet die Grundlage fiir simtliche seither erschienenen Rabbinerbi-
beln (Migra’ot Gedolot).

B. Die Auswertung der edierten Kommentare

Die erwdahnten Kommentare waren in unvokalisiertem Hebréisch ge-
druckt und so nicht jedem beliebigen christlichen Exegeten zugédnglich. Der

208



erwahnte Sanctes Pagnini war im 16. Jahrhundert derjenige christliche
Bibelausleger, der am meisten davon Gebrauch machte. Er stiitzte sich dar-
auf, um das gewaltige, 2752 Spalten zdhlende Worterbuch des Bibelhebrii-
schen (Thesaurus Linguae Sanctae) auszustaffieren, das er im Jahre 1529 in
Lyon herausbrachte und das tiber 20000 Exzerpte aus den Kommentaren der
beiden von Bomberg publizierten Rabbinerbibeln enthielt. Dariiber hinaus
redigierte er fiinf oder sechs Bédnde mit Exzerpten aus rabbinischen Kom-
mentaren zum Pentateuch sowie drei Binde zu den Psalmen, aber es gelang
ihm nicht, einen Verleger dafiir zu finden, und seine Manuskripte sind seither
verschollen. Dagegen wurde sein hebrédischer Thesaurus in den Jahren 1575
und 1577 in Lyon neu aufgelegt, und zwar von Corneille Bertram, der Pro-
fessor an der Genfer Akademie war. Dieser hatte das Werk bis zu einem Um-
fang von 3188 Spalten erweitert, indem er es mit Scholien von Jean Mercier
und Antoine Chevalier ergidnzte: Mercier war am von Franz I. begriindeten
Collége Royal (dem spéteren Collége de France) in Paris Hebraischprofessor
gewesen, Chevalier hatte den entsprechenden Lehrstuhl an der Genfer Aka-
demie inne.

In der Zeit nach Pagnini war es Fran¢ois Watebled (1 1547), der den aus-
giebigsten Gebrauch von den rabbinischen Kommentaren machte; aus Ga-
maches in der Picardie gebiirtig, war er Abt von Bellozane. Bekannter ist er
unter dem Namen Vatable, der franzdsischen Version der latinisierten Form
seines Namens. Er war der erste Inhaber des Lehrstuhls fiir hebraische Spra-
cheam Collége Royal. Von seiner Lehrtétigkeit zeugen enggeschriebene Vor-
lesungsmitschriften zu allen geschichtlichen Biichern des Alten Testaments,
zu Jeremia (von 11,7 an), Ezechiel, Daniel, Hosea, Obadja und Zefanja (bis
1,11), die man erst kiirzlich wieder entdeckt hat. Die Aufzeichnungen stam-
men von Bertin le Comte, der Vatable auf dessen Lehrstuhl nachfolgte; Ro-
bert Estienne machte von diesen Notizen, in denen Raschi, Ibn Esra, Ralbag
und vor allem Radaq haufig zitiert werden, teilweise Gebrauch.

Die protestantischen Bibeliibersetzer oder -kommentatoren der ersten
Halfte des 16. Jahrhunderts, die die rabbinischen Kommentare intensiv be-
niitzten, waren u.a. folgende: der Strassburger Reformator und ehemalige
Dominikaner Martin Bucer (1491-1551), der 1529 in Strassburg einen Psal-
menkommentar veroffentlichte; der Basler Reformator Johannes Oekolam-
pad (1482 - 1531), dessen Prophetenkommentare von 1525 bis 1535 in Basel
erschienen; der ehemalige Franziskaner Sebastian Miinster (1489 - 1552), der
die hebraische Bibel 1534 und 1535 in Basel edierte, ins Lateinische tibersetz-
te und mit Anmerkungen versah; schliesslich der Pikarde Pierre-Robert Oli-
vétan, der die Bibel 1535 in Neuchdtel auf Franzosisch iibersetzte und mit
Marginalien ausstattete.

209



 In der Nachfolge eines Hieronymus und eines Nikolaus von Lyra be-
trachteten all diese Exegeten die Rabbinen als unsere Lehrmeister bei der
Deutung des Wortsinns der alttestamentlichen Schriften. Im Rahmen des ih-
nen damals Moglichen schopften sie die Schitze aus, die ihnen Bombergs
Rabbinerbibeln erschlossen hatten. Das hinderte den gelehrtesten von ihnen,
Sanctes Pagnini, allerdings nicht daran, auch eine Einfiihrung zu den mysti-
schen Sinnen der Heiligen Schrift zu verfassen (Isagoge ad sacras litteras et
ad mysticos Sacrae Scripturae sensus): das Werk erschien 1536, in Pagninis
Todesjahr, in Lyon. Nach einer aus 59 Kapiteln bestehenden hermeneuti-
schen Einfiihrung analysiert der Autor in 507 Kapiteln die geistlichen Bedeu-
tungen, die die verschiedenen griechischen und lateinischen Kirchenvéter 700
in der Bibel vorkommenden Gegenstédnden zuschreiben, Gegenstidnde, die er
in alphabetischer Reihenfolge abhandelt. Diese Art Untersuchung, die sich
auf eine gewaltige Dokumentation stiitzt, ist nie wieder aufgenommen wor-
den. Sie beweist jedenfalls, dass ein und derselbe Mann mit der gleichen Lei-
denschaft sowohl die Erforschung des Wortsinns in der Schule der Rabbinen
(Pagnini veroffentlichte 1526 eine 840 Spalten umfassende, ganz von Radagq
abhingige hebriische Grammatik) als auch die Sammlung der patristischen
Traditionen iiber die geistlichen Schriftsinne betreiben konnte (der gleiche
Pagnini hielt mit Augustinus fest, dass man weder demjenigen zustimmen
kann, der unter Berufung auf den Wortsinn die Allegorie verschméht, noch
demjenigen, der nur der Allegorie anhdngt und den Wortsinn nicht anerken-
nen will).

C. Der Einfluss Luthers und des Trienter Konzils

Bekanntlich hat der Verlauf der Reformation die Katholiken nach dem
Konzil von Trient (1545 - 1563) dazu veranlasst, ihre biblischen Studien fort-
an auf die lateinische Vulgata zu konzentrieren. Dagegen wollte Luther zwar
das Studium der hebréischen Sprache weiter ausbauen, aber zugleich legte er
ein immer deutlicheres Misstrauen gegeniiber der rabbinischen Exegese an
den Tag, die nach seiner Meinung auf tendenzidse Weise antichristlich war;
er hegte sogar den Verdacht, die Vokalisatoren des hebraischen Textes hét-
ten dessen Sinn verfélscht. In seiner 1543 erschienenen Schrift « Vom Schem
Hamphoras und vom Geschlecht Christi» schreibt Luther (WA 53, 647,
27-31): «Und ich sehe, wie die zween feine Menner, Sanctes [Pagnini] und
[Sebastian] Miinster, haben studio incredibili & diligentia inimitabili [mit un-
glaublichem Eifer und mit unnachahmlicher Sorgfalt] die Biblia verdol-
metscht, Viel guts damit gethan. Aber die Rabinen sind jhr etwo [bisweilen]
zu mechtig, das sie... der Rabinen glose zu viel nach gehenget [nachgegeben]
haben.» Und zu Beginn seiner im gleichen Jahr ver6ffentlichten Abhandlung

210



«Von den letzten Worten Davids» erklart Luther (WA 54, 30, 19-22): «Fur-
war man darff den vleis nicht furnemen [aufwenden] mit Dolmetzschen und
Glosiern, wie man der Rabinen und Grammatisten verstand unter uns Chri-
sten bringe. Er klebt on [ohne] das, von jm selber, allzu gern an, wie pech und
leym, wenn man sich gleich wil fiirsetzlich da fiir hiieten.»

Luthers Warnungen fanden ein Echo bei anderen Anhédngern der Refor-
mation. So z.B.-bei Sebastian Miinster, der noch 1534 im Untertitel des er-
sten Bandes seiner Bibel erkldrt hatte, er habe seine Anmerkungen «den
Kommentaren der Rabbinen» entnommen, und der sich 1535 im Untertitel
des zweiten Bandes mit dem Hinweis begniigte, er habe seine Anmerkungen
«entweder den Kommentaren der Hebrder oder denjenigen der angesehen-
sten lateinischen Schriftsteller» entnommen. Das Wort «Rabbinen» war ver-
schwunden. Ahnliches ldsst sich beim franzdsischen Ubersetzer Olivétan be-
obachten: allein in seinen Marginalien zu den Psalmen erwidhnte er 1535
16mal Radaq, 11mal Ibn Esra und 9mal Raschi. In spateren Auflagen sucht
man diese Hinweise auf die Rabbinen vergeblich. In Bertins Mitschriften der
Vorlesung von Vatable tauchen die Namen bzw. Initialen von Rabbi David,
Rabbi Salomo, Aben Esra und Rabbi Levi hdufig auf. Aber als Robert
Estienne diese Notizen wortwortlich abschreibt, um seine Bibeln von 1545
und 1557 mit Scholien auszustatten, treten an die Stelle dieser Namen und des
Titels «Rabbi» fast durchweg Umschreibungen wie «doctus inter Hebraeos»
oder «quidam Hebraeorum». Nach diesen Bemiihungen zur Verschleierung
der Abhingigkeit von den Rabbinen beobachtet man bei den beliebtesten
christlichen Exegeten seit der Mitte des 16. Jahrhunderts einen sehr deutli-
chen Riickgang der direkten Beeinflussung durch die rabbinischen Kommen-
tare.

II. In der heutigen Zeit

Erst im Jahre 1975 kann man in einer christlichen Bibeliibersetzung, der
franzosischen «Traduction CEcuménique de la Bible» (T.0.B.), einen Satz
wie den folgenden lesen: «Les responsables dela T.O.B. ont décidé de suivre
le plus preés possible le texte massorétique, mais en I’éclairant par le travail
des grands exégetes juifs du Moyen Age: Rashi, Ibn-Ezra, Qimhi, etc.»'.

A. Griinde einer Renaissance

Warum ist das Interesse fiir die rabbinischen Kommentare des Mittelal-
ters bei den heutigen christlichen Exegeten wieder erwacht? Zunachst einmal
deshalb, weil ihnen seit der Entdeckung der Qumranhandschriften die sehr

211



hohe Textqualitit des hebraischen Masoretischen Textes von neuem bewusst
geworden ist. Im Vergleich mit den in Qumran bezeugten unterschiedlichen
Textformen, die hdufig noch auf die vorchristliche Zeit zuriickgehen, er-
scheint der Masoretische Text — wieerim 10. Jahrhundert n.Chr. in Tiberias
in seiner massgeblichen Gestalt fixiert worden ist — als ein dusserst sorgfiltig
konservierter Text, und zwar selbst dort, wo er uns grosse Schwierigkeiten
bereitet — entweder wegen uralter Textverstiimmelungen oder weil uns man-
cher Schliissel zu seinem Verstdndnis abhanden gekommen ist. Aus diesen
Griinden sind die Bibeliibersetzer heute immer weniger versucht, diesem
Text die eine oder andere von den Ausfliichten vorzuziehen, wie sie gewisse
Konjekturen bieten, die einem spontan in den Sinn kommen und die librigens
auch Eingang in verschiedene Textzeugen gefunden haben.

Diese wiedergewonnene Wertschédtzung fiir den traditionellen hebrii-
schen Text konfrontiert nun aber Exegeten und Ubersetzer mit einer Schwie-
rigkeit besonderer Art. Seit etwa 100 Jahren waren es die christlichen Hebrai-
sten gewohnt, mit den kritischen Apparaten der Bibelausgaben von P. Haupt
(The Sacred Books of the Old Testament), R. Kiftel (Biblia Hebraica) und E."
Kautzsch (Die Heilige Schrift des Alten Testaments) die schwierigsten Text-
stellen zu korrigieren. Die Folge war, dass Lexika und Grammatiken mein-
ten, auf die Behandlung dieser Schwierigkeiten verzichten zu konnen. Wenn
man diese Schwierigkeiten heute zunéchst einmal zu respektieren und dann
zu 16sen versucht, steht man ihnen daher besonders hilflos gegeniiber, weil
die gewohnten Arbeitsinstrumente gerade in diesen Féllen versagen, wo man
am allermeisten auf sie angewiesen wire. Deshalb ist es zu einer «Riickkehr
zu den Rabbinen» gekommen, die sich in zwei Etappen vollzogen hat.

Zunichst einmal haben sich die christlichen Exegeten darum bemiiht,
den Zugang zu den klassischen rabbinischen Kommentaren wiederzuent-
decken, denihre Vorfahren in der ersten Hélfte des 16. Jahrhunderts gehabt
hatten: d.h. vor allem zu den Kommentaren von Raschi, Ibn Esra und Ra-
dagq, die seit Felix von Prato und Jakob ben Chajjim eine zentrale Stellung in
den Rabbinerbibeln einnehmen. Aber Radaq schrieb seine Kommentare zu
Beginn des 13., Ibn Esra in der Mitte des 12. Jahrhunderts und Raschi um
1100. Raschi lebte in Troyes in der Champagne, einer Stadt also, die von dem
Ort, an dem der Masoretische Text endgiiltig fixiert worden ist (Tiberias),
weit entfernt liegt. Radaq und Ibn Esra bedienten sich zwar der hebrédischen
Sprache, aber sie bezogen fast alle ihre sprachlichen und exegetischen Kennt-
nisse aus jiidischen Schriften, die zwei oder drei Jahrhunderte vor ihnen in
arabischer Sprache abgefasst worden waren.

212



B. Die Bedeutung der jiidisch-arabischen Exegese des 10. Jahrhunderts

Von den erwiahnten Problemen her haben sich viele christliche Exegeten
bei ihrer «Riickkehr zu den Rabbinen» zu einer zweiten Etappe aufgemacht.
Sollte es nicht moglich sein, Zugang zur Exegese der arabischsprechenden
Juden Palistinas zu finden, die im Laufe des 10. Jahrhunderts den Masoreti-
schen Text in seiner massgeblichen Gestalt festgelegt hatten? Dieses Interesse
leitete die Arbeit des vom Weltbund der Bibelgesellschaften eingesetzten Ko-
mitees des «Hebrew Old Testament Text Project». In den Jahren 1969 bis
1979 untersuchte es etwa 5000 Bibelstellen, an denen der Masoretische Text
den Bibeliibersetzern der Gegenwart besonders schwierig erschienen war?.
Ich mo6chte nun zeigen, wie diese zweite Etappe vor sich gegangen ist, indem
ich der Reihe nach drei Sorten von wissenschaftlichen Schriften behandle:
Grammatiken, Worterbiicher und Kommentare.

Diejenige Grammatik, die die grosste unmittelbare oder mittelbare Wir-
kung auf die christlichen Hebraisten des 16. Jahrhunderts ausgeiibt hat, war
das Michlol von Radaq®. Pagninis «Hebraicae Institutiones» (Lyon 1526)
sind eine neustrukturierte lateinische Bearbeitung dieses Werkes. Nun war
aber die Hauptquelle des Michlol ein Werk des Abulwalid Merwan ibn Ga-
nah, das sogenannte Kitab al-Luma® *. Mit diesem Werk erreicht die Gram-
matik der hebrdischen Sprache ihre klassische Epoche. Abulwalid, ein spani-
scher und arabischsprachiger Grammatiker, baute zu Beginn des 11. Jahr-
hunderts die erste hebrdische Grammatik auf, die auf einer wichtigen, ein
paar Jahrzehnte zuvor gemachten Entdeckung des aus Fes (Marokko) stam-
menden Jehuda Hajjug beruhte: die Zuordnung aller defektiven Verbalfor-
men des Hebrdischen zu dreiradikaligen Wurzeln mit teilweise schwachen
bzw. verdoppelten Radikalen. Hajjugs Kitdb al-AfCl ist von M. -Jastrow
ediert worden (Leiden 1897). Dieser Schliissel bot eine addquate grammati-
sche Erkldrung fast aller in der Bibel belegten Verbalformen. Die Hajjugs
Werk vorausgehenden grammatischen Versuche sind fiir uns vor allem des-
halb von Interesse, weil sie uns die noch rudimentéren analytischen Metho-
den vorfiihren, mit denen die Exegeten in der Zeit der Fixierung des Masore-
tischen Textes umgingen.

Wie die Grammatik, so hdngt auch das Worterbuch des Bibelhebrai-
schen in der Form, die ihm Pagnini in seinem «Thesaurus» gab, weitgehend
von einem Werk Radags ab: von seinem Sefer ha-Sora$im®. Dessen Haupt-
quelle ist wiederum bei Abulwalid zu suchen, und zwar in seinem Kitdb al-
Usul*. Diesem Lexikon gingen mehrere andere voraus, die noch vor Haj jugs
Entdeckung abgefasst worden waren, in erster Linie das Kitdb Gami€ al-
Alfdz desim 10. Jahrhundert in Jerusalem lebenden Karéers David ben Ab-
raham al-Fasi’.

213



Die arabischsprachigen jiidischen Kommentatoren, die im Paléstina des
10. Jahrhunderts lebten, sind fiir uns von grosstem Interesse. Die ausfiihr-
lichsten Kommentare dieser Zeit, die uns erhalten sind, stammen von dem
Rabbaniten Saadja Gaon al-Fajjimi (882-942) und von dem Karéer Jafet
ben Eli (ca. 920 - ca. 1010). Saadja verfasste einen breitangelegten Penta-
teuchkommentar, der jedoch nur in Bruchstiicken erhalten ist. Mit Unter-
stiitzung von W. Bacher und M. Lambert haben J. und H. Derenbourg in Pa-
ris Saadjas Kommentare zu den Proverbien (1894) und zu Ijob (1899) sowie
Fragmente seines Jesaja-Kommentars (1896) publiziert. J.D. Kafah hat die
beiden erstgenannten Kommentare 1973 und 1976 in Jerusalem von neuem
ediert, ferner eine Kurzfassung des Psalmenkommentars (1966). Weitere
Kommentare (Esr/Neh, Koh usw.) sind Saadja zu Unrecht zugeschrieben
worden. Fiir andere Biicher (z.B. die Kleinen Propheten) waren Saadjas
Kommentare bis gegen Ende des 14. Jahrhunderts im Umlauf. Von den mei-
sten seiner uns erhalten gebliebenen Kommentare existiert in Europa nur eine
einzige Handschrift (in Oxford zu den Proverbien, I[job und Daniel); bei der
erwahnten Kurzfassung des Psalmenkommentars liegen zwei Handschriften
vor (Oxford, Miinchen). Gelegentlich tritt eine weitere, von J.D. Kafah im
Jemen kopierte Handschrift hinzu (Psalmen, Ijob). Die Textiiberlieferung
ist also sehr schmal. Aber gewisse Textzeugen sind noch nicht ausgewertet
worden. So ergidnzen z.B. viele Fragmente aus der Geniza von Alt-Kairo die
ziemlich schlecht erhaltene Oxforder Handschrift, so dass die fast vollige Re-
konstruktion des noch unver6ffentlichten Danielkommentars durchfiihrbar
wire. Y. Ratzaby bemiiht sich derzeit mithilfe von Geniza-Fragmenten um
die Wiederherstellung des Kommentars zu den Klageliedern, wahrend M.
Zucker den Pentateuchkommentar zu rekonstruieren versucht®. Weitere Be-
standteile von Saadjas exegetischem Werk warten vielleicht in den Sammlun-
gen von Firkowitsch der Ssaltikow-Schtschedrin-Bibliothek in Leningrad
auf ihren Entdecker.

Der Karéder Jafet ben Eli lebte in Paldstina wahrend der zweiten Halfte
des 10. Jahrhunderts. Er kommentierte sehr ausfiihrlich die gesamte Bibel
(ausser dem Buch der Klagelieder), und sein Werk ist uns recht gut erhalten
geblieben, weil es bis ins 19. Jahrhundert immer wieder abgeschrieben wor-
den ist. Die meisten seiner Kommentare sind mit 2-5 Handschriften vertre-
ten, welche manchmal unterschiedlichen Rezensionen zugehoren. Allerdings
ist dieses umfangreiche Werk (4 Kommentarbiande zu den Psalmen, 3 zu den
Kleinen Propheten, je 2 zu den meisten anderen Biichern) bisher erst ansatz-
weise verdffentlicht worden®. Ein anderer hervorragender kardischer Kom-
mentator ist Salmon ben Jeruhim, ein Zeitgenosse Saadjas. Von ihm besitzen
wir Kommentare zu den Psalmen (in mehreren Binden), zu den Klageliedern
und zu Kohelet, und auch diese sind in gutem Erhaltungszustand. Die Hand-
schriften dieser beiden kardischen Exegeten sind derzeit liber etwa zehn Bi-

214



bliotheken verstreut — in New York, London, Oxford, Cambridge, Paris,
Berlin, Leningrad und in einer privaten Sammlung. Hingewiesen sei noch
auf Daniel al-Kumissi, einen etwas dlteren kardischen Kommentator, der
sich der hebréischen Sprache bediente. Sein fast vollstdndig erhaltener Kom-
mentar zu den Kleinen Propheten ist 1957 von I.D. Markon in Jerusalem
ediert worden; von seinen Kommentaren zum Pentateuch und zu den Psal-
men besitzen wir leider nur Fragmente.

Die Tatsache, dass das Kardertum beinahe untergegangen ist'?, hat pa-
radoxerweise die Erhaltung dieser handschriftlichen Zeugnisse seiner Klassi-
ker erleichtert. Es fiel den westlichen Sammlern im letzten Jahrhundert nadm-
lich nicht sehr schwer, ganze Handschriftensammlungen aufzukaufen, die
jahrhundertelang ein kostbar gehiitetes Familienerbe gewesen waren, dann
aber beinahe verlorengegangen wiaren. Man hatte sie immer wieder sorgfaltig
abgeschrieben, da niemand iiber die Mittel verfiigte, um sie zu edieren.
Schliesslich wurden diese Sammlungen grossen Bibliotheken iiberlassen, die
sie intakt, aber kaum benutzt aufbewahrt haben.

Was diesen jiidisch-arabischen Schriften aus dem Palédstina des 10.
Jahrhunderts eine grosse Bedeutung verleiht, ist — wie bereits erwahnt — die
Tatsache, dass sie von Landsleuten und Zeitgenossen der grossen tiberiensi-
schen Masoreten stammen. Das arabischsprachige Kardertum erlebte da-
mals eine Bliitezeit: Jakob ben Isaak al-Qirgisani verdffentlichte sein Kitab
al-Anwar wa-I-Maraqib, eine wahre «Summa theologica». Am Anfang des
11. Jahrhunderts publizierte Jusuf al-Basir seinen von den muslimischen
MuCtaziliten inspirierten Theodizeetraktat, das Kitdb al-Muchtawi. Die
Exegeten des 10. Jahrhunderts, die von Hajjugs Analyse der schwachen he-
brédischen Verben noch nichts wussten, sind fiir uns vor allem als Zeugen der
vielféltigen édlteren Traditionen der Literalexegese wichtig. So zitiertz.B. Ja-
fet ben Eli recht hdufig drei oder vier Meinungen édlterer Kommentatoren.
Diese Exegeten betreiben intensive grammatische und lexikographische For-
schung. Zwei Jahrhunderte zuvor hatten die Karder den Talmud verworfen;
dies fiihrte dazu, dass sie ihre Bemiihungen auf die HI. Schrift konzentrier-
ten. Sie versuchten, auf die Sprache der Bibel dhnliche Untersuchungsme-
thoden anzuwenden, wie sie die muslimischen Grammatiker und Lexikogra-
phen kurze Zeit vorher fiir die Sprache des Korans ins Werk gesetzt hatten.

Unser Zugang zu diesen Schéitzen, von denen uns die meisten noch ver-
schlossen sind, wird heute durch die moderne Technik erleichtert. Die jiing-
ste Entwicklung der Wiedergabe- und Vervielfiltigungsmethoden (Mikrofil-
me, Fotokopien usw.) macht es méglich, zahlreiche unveréffentlichte Quel-
len vor Augen zu haben und sie wissenschaftlich auszuwerten. Auf diese Wei-
se steht uns eine ganze Literatur zur Verfiigung, die bisher nur iiber zahlrei-
che Bibliotheken verstreut zuginglich war.

215



ANMERKUNGEN

1. Traduction CEcuménique de la Bible. Edition intégrale. Ancien Testament, Paris
1975, S. 25. ’

2. Den wissenschaftlichen Ertrag der Arbeit des Komitees enthélt ein Sbandiger Schluss-
bericht., Bd. 1 ist bereits erschienen: D, Barthélemy, Critique textuelle de I’ Ancien Te-
stament. Rapport final du Comité pour I’analyse textuelle de I’Ancien Testament hé-
breu institué par I’ Alliance Biblique Universelle, établi en coopération avec Alexander
R. Hulstt, Norbert Lohfink, William D. McHardy, H. Peter Riiger, coéditeur, James
A. Sanders, coéditeur. Vol. 1: Josué, Juges, Ruth, Samuel, Rois, Chroniques, Esdras,
Néhémie, Esther (Orbis Biblicus et Orientalis 50/1), Fribourg - Géttingen 1982. Bd. 2
(Jesaja, Jeremia, Klagelieder) soll Anfang 1986 erscheinen.

3. Sepher Mikhlol..., ed. Isaak ben Aaron Rittenberg, Lyck 1862; Reprint Jerusalem
1966.

4. Ed. J. Derenbourg (BEHE.H 66), Paris 1886. Abulwalids Grammatik ist noch durch
seine «Opuscules et traités» (éd. J. et H. Derenbourg, Paris 1880) zu ergidnzen.

5. Ed. J.H.R. Biesenthal und F. Lebrecht, Berlin 1847; Reprint Jerusalem 1967.

6. Ed. A. Neubauer, Oxford 1875; Reprint Amsterdam 1968.

7. Ed. S.L. Skoss, 2 Bde. (Yale Oriental Series. Researches 20-21), New York 1936 und
1945.

8. Vgl. M. Zucker, Saadya’s Commentary on Genesis, New York 1984,

9. Zur handschriftlichen Uberlieferung und zua den Editionen dieser Kommentare ver-
gleiche man die zwar unvollstindigen, aber doch sehr umfangreichen Angaben von G.
Tamani, La tradizione delle opere di Yefet b. Ali: Bulletin d’Etudes Karaites I, Paris
1983, 27-76.

10. Zur Geschichte und zur heutigen Situation der Karaer vgl. S. Szyszman, Das Karier-
tum, Lehre und Geschichte. Vom Autor durchgesehene und erweiterte Fassung der
franzosischen Ausgabe, Wien 1983 (franz.: Le Karaisme. Ses doctrines et son histoire,
Lausanne 1980).

216



	Christliche Bibelauslegung und jüdische Kommentatoren

