
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Christliche Bibelauslegung und jüdische Kommentatoren

Autor: Barthélemy, Dominique

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christliche Bibelauslegung
und jüdische Kommentatoren

von Dominique Barthélémy

Der folgende Beitrag möchte darstellen, welche Bedeutung das Studium
der jüdischen Bibelkommentatoren für die christliche Bibelauslegung bis in
die Reformationszeit gehabt hat und was die heutige Exegese von diesen
Kommentatoren lernen kann.

I. In der Zeit bis zur Reformation

Die katholische Kirche und das nicht-karäische Judentum haben ein
Prinzip gemeinsam: das Prinzip, dass die Hl. Schrift unter Berücksichtigung
einer exegetischen Tradition auszulegen ist. In patristischer und mittelalterlicher

Zeit unterschied die Kirche allerdings deutlich zwischen einem Wortsinn,

der nur die Schale der Frucht ausmachte, und einem geistlichen Sinn,
der allein als deren saftiges Fleisch galt. Dieser geistliche Sinn war es, der im
Bereich des Alten Testaments zum Lieblingsgegenstand einer Auslegung
wurde, welche auf die Übereinstimmung mit der Tradition der Kirchenväter
verpflichtet war. Die abendländische Kirche stützte sich auf die Vulgata, die
sich als zuverlässige Wiedergabe der hebraica Veritas verstand, und war sich
bewusst, dass sie zur Erhebung des Wortsinns einer bestimmten Bibelstelle
auf die jüdischen Exegeten angewiesen war, bei denen schon ein Origenes,
ein Hieronymus sowie diejenigen von den späteren Exegeten in die Schule
gegangen waren, denen es um die Feststellung des Wortsinns ging. Für Nikolaus

von Lyra (1270-1340) war so Raschi diejenige Autorität, die den wörtlichen

Aspekt seiner zweifachen Schriftauslegung leitete.

A. Die Erfindung des Buchdrucks

Die Verbreitung von gedruckten Werken steigerte das Interesse der
christlichen Exegeten an der jüdischen Literalexegese. Nachdem Josua Salo-
mo Soncino im Jahre 1488 die erste hebräische Vollbibel publiziert hatte und
vor allem seit sein Neffe Gerschom 1494 in Brescia die erste hebräische Bibel
im Kleinformat auf den Markt gebracht hatte, stand der hebräische Text den
christlichen Exegeten ohne weiteres zur Verfügung. So beschaffte sich z.B.

P. Dominique Barthélémy OP ist Professor für Exegese des Alten Testaments an der
Theologischen Fakultät der Universität Fribourg. Adresse: Institut Biblique, Université
Miséricorde, CH -1700 Fribourg. — Die Übersetzung des Beitrags aus dem Französischen
besorgte Clemens Locher.

207



Girolamo Savonarola mehrere Exemplare dieser handlichen Textausgabe
für seine jungen Mitbrüder im Dominikanerkloster zu Florenz. Einer von
ihnen, der aus Lucca stammende und für die alten Sprachen hervorragend
begabte Sandes Pagnini (1470-1536), sollte der erste nach Hieronymus sein,
der die gesamte hebräische Bibel übersetzte (seine lateinische Bibelübersetzung

erschien 1527 in Lyon).

Felix von Prato, ein zum Christentum übergetretener und Augustinermönch

gewordener Jude, hatte in Rom einen christlichen Kaufmann kennengelernt,

der aus Antwerpen stammte und sich in Venedig niedergelassen hatte:

Daniel Bomberg. 1513 überredete er diesen zur Gründung einer hebräischen

Druckerei. 1517 vollendete Bomberg den Druck der ersten «Rabbinerbibel»,

als deren Herausgeber Felix von Prato figurierte. Neben dem hebräischen

Text standen in dieser Bibelausgabe das aramäische Targum und ein
rabbinischer Kommentar: beim Pentateuch, bei den Megillot, Esra/Nehe-
mia und der Chronik schrieb man diesen Raschi (Rabbi Salomo ben Isaak,
1040-1105), bei den Propheten und den Psalmen Radaq (Rabbi David Qim-
chi, 1160-1235), bei Daniel Ralbag (Rabbi Levi ben Gerson, 1288-1344) und
bei Ijob Ramban (Rabbi Mose ben Nachman, 1194-1270) zu, während die
Proverbien den Kommentar Kaw we-Naki boten. Bei Ijob stand sogar noch
ein zweiter Kommentar, derjenige von Abraham Perisol (1451-1525). Dass
diese Bibel von einem christlich gewordenen Juden herausgegeben worden

war, hemmte ihre Verbreitung in jüdischen Kreisen. Deshalb beschloss Bomberg,

sich an einen aus Tunis stammenden Juden zu wenden: Jakob ben

Ghajjim ben Isaak ibn Adonija (1470-1538). Bevor sich auch dieser dem
Christentum anschloss, gab er 1524/25 die erste masoretische Bibel heraus,
die gleichzeitig die zweite Rabbinerbibel ist. Neben einigen Kommentaren,
die bereits Felix von Prato ediert hatte, enthielt diese Ausgabe noch weitere.
Als deren Autoren galten Raschi für die Propheten und die Psalmen, Abraham

ibn Esra (1093-1167) für den Pentateuch, Jesaja, die Kleinen Propheten,

die Psalmen, die Proverbien, Ijob, die Megillot, Daniel sowie Esra/Ne-
hemia, Ralbag für die «Früheren Propheten» (Jos, Ri, Sam, Kön), die
Proverbien und Ijob sowie Saadja (882 - 942) für Daniel. Diese Ausgabe, die später

von dem Basler Hebraisten Johannes Buxtorf (1564-1629) überarbeitet
wurde, bildet die Grundlage für sämtliche seither erschienenen Rabbinerbibeln

(MiqraDot Gedolot).

B. Die Auswertung der edierten Kommentare

Die erwähnten Kommentare waren in unvokalisiertem Hebräisch
gedruckt und so nicht jedem beliebigen christlichen Exegeten zugänglich. Der

208



erwähnte Sandes Pagnini war im 16. Jahrhundert derjenige christliche
Bibelausleger, der am meisten davon Gebrauch machte. Er stützte sich darauf,

um das gewallige, 2752 Spalten zählende Wörterbuch des Bibelhebräischen

(Thesaurus Linguae Sanctae) auszustaffieren, das er im Jahre 1529 in
Lyon herausbrachte und das über 20000 Exzerpte aus den Kommentaren der
beiden von Bomberg publizierten Rabbinerbibeln enthielt. Darüber hinaus
redigierte er fünf oder sechs Bände mit Exzerpten aus rabbinischen
Kommentaren zum Pentateuch sowie drei Bände zu den Psalmen, aber es gelang
ihm nicht, einen Verleger dafür zu finden, und seine Manuskripte sind seither
verschollen. Dagegen wurde sein hebräischer Thesaurus in den Jahren 1575

und 1577 in Lyon neu aufgelegt, und zwar von Corneille Bertram, der
Professor an der Genfer Akademie war. Dieser hatte das Werk bis zu einem
Umfang von 3188 Spalten erweitert, indem er es mit Scholien von Jean Mercier
und Antoine Chevalier ergänzte: Mercier war am von Franz I. begründeten
Collège Royal (dem späteren Collège de France) in Paris Hebräischprofessor
gewesen, Chevalier hatte den entsprechenden Lehrstuhl an der Genfer
Akademie inne.

In der Zeit nach Pagnini war es François Watebledtf 1547), der den
ausgiebigsten Gebrauch von den rabbinischen Kommentaren machte; aus Ga-
maches in der Picardie gebürtig, war er Abt von Bellozane. Bekannter ist er
unter dem Namen Vatable, der französischen Version der latinisierten Form
seines Namens. Er war der erste Inhaber des Lehrstuhls für hebräische Sprache

am Collège Royal. Von seiner Lehrtätigkeit zeugen enggeschriebene
Vorlesungsmitschriften zu allen geschichtlichen Büchern des Alten Testaments,
zu Jeremia (von 11,7 an), Ezechiel, Daniel, Hosea, Obadja und Zefanja (bis
1,11), die man erst kürzlich wieder entdeckt hat. Die Aufzeichnungen stammen

von Bertin le Comte, der Vatable auf dessen Lehrstuhl nachfolgte;
Robert Estienne machte von diesen Notizen, in denen Raschi, Ibn Esra, Ralbag
und vor allem Radaq häufig zitiert werden, teilweise Gebrauch.

Die protestantischen Bibelübersetzer oder -kommentatoren der ersten
Hälfte des 16. Jahrhunderts, die die rabbinischen Kommentare intensiv
benützten, waren u.a. folgende: der Strassburger Reformator und ehemalige
Dominikaner Martin Bucer (1491 -1551), der 1529 in Strassburg einen
Psalmenkommentar veröffentlichte; der Basler Reformator Johannes Oekolam-
pad( 1482 - 1531), dessen Prophetenkommentare von 1525 bis 1535 in Basel

erschienen; der ehemalige Franziskaner Sebastian Münster^ 1489 - 1552), der
die hebräische Bibel 1534 und 1535 in Basel edierte, ins Lateinische übersetzte

und mit Anmerkungen versah; schliesslich der Pikarde Pierre-Robert Oli-
vétan, der die Bibel 1535 in Neuchätel auf Französisch übersetzte und mit
Marginalien ausstattete.

209



In der Nachfolge eines Hieronymus und eines Nikolaus von Lyra
betrachteten all diese Exegeten die Rabbinen als unsere Lehrmeister bei der

Deutung des Wortsinns der alttestamentlichen Schriften. Im Rahmen des

ihnen damals Möglichen schöpften sie die Schätze aus, die ihnen Bombergs
Rabbinerbibeln erschlossen hatten. Das hinderte den gelehrtesten von ihnen,
SanctesPagnini, allerdings nicht daran, auch eine Einführung zu den mystischen

Sinnen der Heiligen Schrift zu verfassen (Isagoge ad sacras litteras et
äd mysticos Sacrae Scripturae sensus): das Werk erschien 1536, in Pagninis
Todesjahr, in Lyon. Nach einer aus 59 Kapiteln bestehenden hermeneuti-
schen Einführung analysiert der Autor in 507 Kapiteln die geistlichen
Bedeutungen, die die verschiedenen griechischen und lateinischen Kirchenväter 700
in der Bibel vorkommenden Gegenständen zuschreiben, Gegenstände, die er
in alphabetischer Reihenfolge abhandelt. Diese Art Untersuchung, die sich

auf eine gewaltige Dokumentation stützt, ist nie wieder aufgenommen worden.

Sie beweist jedenfalls, dass ein und derselbe Mann mit der gleichen
Leidenschaft sowohl die Erforschung des Wortsinns in der Schule der Rabbinen
(Pagnini veröffentlichte 1526 eine 840 Spalten umfassende, ganz von Radaq
abhängige hebräische Grammatik) als auch die Sammlung der patristischen
Traditionen über die geistlichen Schriftsinne betreiben konnte (der gleiche
Pagnini hielt mit Augustinus fest, dass man weder demjenigen zustimmen
kann, der unter Berufung auf den Wortsinn die Allegorie verschmäht, noch
demjenigen, der nur der Allegorie anhängt und den Wortsinn nicht anerkennen

will).

C. Der Einfluss Luthers und des Trienter Konzils

Bekanntlich hat der Verlauf der Reformation die Katholiken nach dem
Konzil von Trient 1545 - 1563) dazu veranlasst, ihre biblischen Studien fortan

auf die lateinische Vulgata zu konzentrieren. Dagegen wollte Luther zwar
das Studium der hebräischen Sprache weiter ausbauen, aber zugleich legte er
ein immer deutlicheres Misstrauen gegenüber der rabbinischen Exegese an
den Tag, die nach seiner Meinung auf tendenziöse Weise antichristlich war;
er hegte sogar den Verdacht, die Vokalisatoren des hebräischen Textes hätten

dessen Sinn verfälscht. In seiner 1543 erschienenen Schrift «Vom Schern

Hamphoras und vom Geschlecht Christi» schreibt Luther (WA 53, 647,
27-31): «Und ich sehe, wie die zween feine Menner, Sanctes [Pagnini] und
[Sebastian] Münster, haben studio incredibili & diligentia inimitabili [mit
unglaublichem Eifer und mit unnachahmlicher Sorgfalt] die Biblia
verdolmetscht, Viel guts damit gethan. Aber die Rabinen sind jhr etwo [bisweilen]
zu mechtig, das sie... der Rabinen glose zu viel nach gehenget [nachgegeben]
haben. » Und zu Beginn seiner im gleichen Jahr veröffentlichten Abhandlung

210



«Von den letzten Worten Davids» erklärt Luther (WA 54, 30, 19-22): «Fur-
war man darff den vleis nicht furnemen [aufwenden] mit Dolmetzschen und
Glosiern, wie man der Rabinen und Grammatisten verstand unter uns Christen

bringe. Er klebt on [ohne] das, von jm selber, allzu gern an, wie pech und
leym, wenn man sich gleich wil fürsetzlich da für hüeten.»

Luthers Warnungen fanden ein Echo bei anderen Anhängern der
Reformation. So z.B. bei Sebastian Münster, der noch 1534 im Untertitel des

ersten Bandes seiner Bibel erklärt hatte, er habe seine Anmerkungen «den
Kommentaren der Rabbinen» entnommen, und der sich 1535 im Untertitel
des zweiten Bandes mit dem Hinweis begnügte, er habe seine Anmerkungen
«entweder den Kommentaren der Hebräer oder denjenigen der angesehensten

lateinischen Schriftsteller» entnommen. Das Wort «Rabbinen» war
verschwunden. Ähnliches lässt sich beim französischen Übersetzer Olivétan
beobachten: allein in seinen Marginalien zu den Psalmen erwähnte er 1535

16mal Radaq, 1 lmal Ibn Esra und 9mal Raschi. In späteren Auflagen sucht
man diese Hinweise auf die Rabbinen vergeblich. In Bertins Mitschriften der
Vorlesung von Vatable tauchen die Namen bzw. Initialen von Rabbi David,
Rabbi Salomo, Aben Esra und Rabbi Levi häufig auf. Aber als Robert
Estienne diese Notizen wortwörtlich abschreibt, um seine Bibeln von 1545

und 1557 mit Scholien auszustatten, treten an die Stelle dieser Namen und des

Titels «Rabbi» fast durchweg Umschreibungen wie «doctus inter Hebraeos»
oder «quidam Hebraeorum». Nach diesen Bemühungen zur Verschleierung
der Abhängigkeit von den Rabbinen beobachtet man bei den beliebtesten
christlichen Exegeten seit der Mitte des 16. Jahrhunderts einen sehr deutlichen

Rückgang der direkten Beeinflussung durch die rabbinischen Kommentare.

II. In der heutigen Zeit

Erst im Jahre 1975 kann man in einer christlichen Bibelübersetzung, der
französischen «Traduction Œcuménique de la Bible» (T.O.B.), einen Satz
wie den folgenden lesen: «Les responsables de la T.O.B, ont décidé de suivre
le plus près possible le texte massorétique, mais en l'éclairant par le travail
des grands exégètes juifs du Moyen Age: Rashi, Ibn-Ezra, Qimhi, etc.»1.

A. Gründe einer Renaissance

Warum ist das Interesse für die rabbinischen Kommentare des Mittelalters

bei den heutigen christlichen Exegeten wieder erwacht? Zunächst einmal
deshalb, weil ihnen seit der Entdeckung der Qumranhandschriften die sehr

211



hohe Textqualität des hebräischen Masoretischen Textes von neuem bewusst
geworden ist. Im Vergleich mit den in Qumran bezeugten unterschiedlichen
Textformen, die häufig noch auf die vorchristliche Zeit zurückgehen,
erscheint der Masoretische Text — wie er im 10. Jahrhundert n.Chr. in Tiberias
in seiner massgeblichen Gestalt fixiert worden ist — als ein äusserst sorgfältig
konservierter Text, und zwar selbst dort, wo er uns grosse Schwierigkeiten
bereitet — entweder wegen uralter Textverstümmelungen oder weil uns mancher

Schlüssel zu seinem Verständnis abhanden gekommen ist. Aus diesen
Gründen sind die Bibelübersetzer heute immer weniger versucht, diesem
Text die eine oder andere von den Ausflüchten vorzuziehen, wie sie gewisse
Konjekturen bieten, die einem spontan in den Sinn kommen und die übrigens
auch Eingang in verschiedene Textzeugen gefunden haben.

Diese wiedergewonnene Wertschätzung für den traditionellen hebräischen

Text konfrontiert nun aber Exegeten und Übersetzer mit einer Schwierigkeit

besonderer Art. Seit etwa 100 Jahren waren es die christlichen Hebrai-
sten gewohnt, mit den kritischen Apparaten der Bibelausgaben von P. Haupt
(The Sacred Books of the Old Testament), R. Kittel (Biblia Hebraica) und E. '

Kautzsch (Die Heilige Schrift des Alten Testaments) die schwierigsten
Textstellen zu korrigieren. Die Folge war, dass Lexika und Grammatiken meinten,

auf die Behandlung dieser Schwierigkeiten verzichten zu können. Wenn
man diese Schwierigkeiten heute zunächst einmal zu respektieren und dann
zu lösen versucht, steht man ihnen daher besonders hilflos gegenüber, weil
die gewohnten Arbeitsinstrumente gerade in diesen Fällen versagen, wo man
am allermeisten auf sie angewiesen wäre. Deshalb ist es zu einer «Rückkehr
zu den Rabbinen» gekommen, die sich in zwei Etappen vollzogen hat.

Zunächst einmal haben sich die christlichen Exegeten darum bemüht,
den Zugang zu den klassischen rabbinischen Kommentaren wiederzuent-
decken, den ihre Vorfahren in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts gehabt
hatten: d.h. vor allem zu den Kommentaren von Raschi, Ibn Esra und Ra-
daq, die seit Felix von Prato und Jakob ben Chajjim eine zentrale Stellung in
den Rabbinerbibeln einnehmen. Aber Radaq schrieb seine Kommentare zu
Beginn des 13., Ibn Esra in der Mitte des 12. Jahrhunderts und Raschi um
1100. Raschi lebte in Troyes in der Champagne, einer Stadt also, die von dem
Ort, an dem der Masoretische Text endgültig fixiert worden ist (Tiberias),
weit entfernt liegt. Radaq und Ibn Esra bedienten sich zwar der hebräischen
Sprache, aber sie bezogen fast alle ihre sprachlichen und exegetischen Kenntnisse

aus jüdischen Schriften, die zwei oder drei Jahrhunderte vor ihnen in
arabischer Sprache abgefasst worden waren.

212



B. Die Bedeutung der jüdisch-arabischen Exegese des 10. Jahrhunderts

Von den erwähnten Problemen her haben sich viele christliche Exegeten
bei ihrer «Rückkehr zu den Rabbinen» zu einer zweiten Etappe aufgemacht.
Sollte es nicht möglich sein, Zugang zur Exegese der arabischsprechenden
Juden Palästinas zu finden, die im Laufe des 10. Jahrhunderts den Masoreti-
schen Text in seiner massgeblichen Gestalt festgelegt hatten? Dieses Interesse
leitete die Arbeit des vom Weltbund der Bibelgesellschaften eingesetzten
Komitees des «Hebrew Old Testament Text Project». In den Jahren 1969 bis
1979 untersuchte es etwa 5000 Bibelstellen, an denen der Masoretische Text
den Bibelübersetzern der Gegenwart besonders schwierig erschienen war2.
Ich möchte nun zeigen, wie diese zweite Etappe vor sich gegangen ist, indem
ich der Reihe nach drei Sorten von wissenschaftlichen Schriften behandle:
Grammatiken, Wörterbücher und Kommentare.

Diejenige Grammatik, die die grösste unmittelbare oder mittelbare
Wirkung auf die christlichen Hebraisten des 16. Jahrhunderts ausgeübt hat, war
das Michlol von Radaq\ Pagninis «Hebraicae Institutiones» (Lyon 1526)
sind eine neustrukturierte lateinische Bearbeitung dieses Werkes. Nun war
aber die Hauptquelle des Michlol ein Werk des AbulwalidMerwan ibn Ga-
nah, das sogenannte Kitäb al-Lumac ". Mit diesem Werk erreicht die Grammatik

der hebräischen Sprache ihre klassische Epoche. Abulwalid, ein spanischer

und arabischsprachiger Grammatiker, baute zu Beginn des 11.
Jahrhunderts die erste hebräische Grammatik auf, die auf einer wichtigen, ein

paar Jahrzehnte zuvor gemachten Entdeckung des aus Fes (Marokko)
stammenden Jehuda Hajjug beruhte: die Zuordnung aller defektiven Verbalformen

des Hebräischen zu dreiradikaligen Wurzeln mit teilweise schwachen
bzw. verdoppelten Radikalen. Hajjugs Kitâb al-Afcäl ist von M. -Jastrow
ediert worden (Leiden 1897). Dieser Schlüssel bot eine adäquate grammatische

Erklärung fast aller in der Bibel belegten Verbalformen. Die Hajjugs
Werk vorausgehenden grammatischen Versuche sind für uns vor allem
deshalb von Interesse, weil sie uns die noch rudimentären analytischen Methoden

vorführen, mit denen die Exegeten in der Zeit der Fixierung des Masore-
tischen Textes umgingen.

Wie die Grammatik, so hängt auch das Wörterbuch des Bibelhebräischen

in der Form, die ihm Pagnini in seinem «Thesaurus» gab, weitgehend
von einem Werk Radaqs ab: von seinem Sefer ha-Sorasims. Dessen Hauptquelle

ist wiederum bei Abulwalid zu suchen, und zwar in seinem Kitäb al-
Usul". Diesem Lexikon gingen mehrere andere voraus, die noch vor Hajjugs
Entdeckung abgefasst worden waren, in erster Linie das Kitäb Garnic al-
Alfäz des im 10. Jahrhundert in Jerusalem lebenden Karäers David ben
Abraham al-Fâsî1.

213



Die arabischsprachigen jüdischen Kommentatoren, die im Palästina des

10. Jahrhunderts lebten, sind für uns von grösstem Interesse. Die ausführlichsten

Kommentare dieser Zeit, die uns erhalten sind, stammen von dem
Rabbaniten Saadja Gaon al-Fajjûmî (882-942) und von dem Karäer Jafet
ben Eli (ca. 920 - ca. 1010). Saadja verfasste einen breitangelegten Penta-
teuchkommentar, der jedoch nur in Bruchstücken erhalten ist. Mit Unter-
stützungvonW. Bacher undM. Lambert haben J. undH. Derenbourg in Paris

Saadjas Kommentare zu den Proverbien (1894) und zu Ijob (1899) sowie

Fragmente seines Jesaja-Kommentars (1896) publiziert. J.D. Kafah hat die
beiden erstgenannten Kommentare 1973 und 1976 in Jerusalem von neuem
ediert, ferner eine Kurzfassung des Psalmenkommentars (1966). Weitere
Kommentare (Esr/Neh, Koh usw.) sind Saadja zu Unrecht zugeschrieben
worden. Für andere Bücher (z.B. die Kleinen Propheten) waren Saadjas
Kommentare bis gegen Ende des 14. Jahrhunderts im Umlauf. Von den meisten

seiner uns erhalten gebliebenen Kommentare existiert in Europa nur eine

einzige Handschrift (in Oxford zu den Proverbien, Ijob und Daniel); bei der
erwähnten Kurzfassung des Psalmenkommentars liegen zwei Handschriften
vor (Oxford, München). Gelegentlich tritt eine weitere, von J.D. Kafah im
Jemen kopierte Handschrift hinzu (Psalmen, Ijob). Die Textüberlieferung
ist also sehr schmal. Aber gewisse Textzeugen sind noch nicht ausgewertet
worden. So ergänzen z.B. viele Fragmente aus der Geniza von Alt-Kairo die
ziemlich schlecht erhaltene Oxforder Handschrift, so dass die fast völlige
Rekonstruktion des noch unveröffentlichten Danielkommentars durchführbar
wäre. Y. Ratzaby bemüht sich derzeit mithilfe von Geniza-Fragmenten um
die Wiederherstellung des Kommentars zu den Klageliedern, während M.
Zucker den Pentateuchkommentar zu rekonstruieren versucht8. Weitere
Bestandteile von Saadjas exegetischem Werk warten vielleicht in den Sammlungen

von Firkowitsch der Ssaltikow-Schtschedrin-Bibliothek in Leningrad
auf ihren Entdecker.

Der Karäer Jafet ben Eli lebte in Palästina während der zweiten Hälfte
des 10. Jahrhunderts. Er kommentierte sehr ausführlich die gesamte Bibel
(ausser dem Buch der Klagelieder), und sein Werk ist uns recht gut erhalten
geblieben, weil es bis ins 19. Jahrhundert immer wieder abgeschrieben worden

ist. Die meisten seiner Kommentare sind mit 2-5 Handschriften vertreten,

welche manchmal unterschiedlichen Rezensionen zugehören. Allerdings
ist dieses umfangreiche Werk (4 Kommentarbände zu den Psalmen, 3 zu den
Kleinen Propheten, je 2 zu den meisten anderen Büchern) bisher erst ansatzweise

veröffentlicht worden'. Ein anderer hervorragender karäischer
Kommentator ist Salmon ben Jerutym, ein Zeitgenosse Saadjas. Von ihm besitzen
wir Kommentare zu den Psalmen (in mehreren Bänden), zu den Klageliedern
und zu Kohelet, und auch diese sind in gutem Erhaltungszustand. Die
Handschriften dieser beiden karäischen Exegeten sind derzeit über etwa zehn Bi-

214



bliotheken verstreut — in New York, London, Oxford, Cambridge, Paris,
Berlin, Leningrad und in einer privaten Sammlung. Hingewiesen sei noch
auf Daniel al-Kumissi, einen etwas älteren karäischen Kommentator, der
sich der hebräischen Sprache bediente. Sein fast vollständig erhaltener
Kommentar zu den Kleinen Propheten ist 1957 von I.D. Markon in Jerusalem
ediert worden; von seinen Kommentaren zum Pentateuch und zu den Psalmen

besitzen wir leider nur Fragmente.

Die Tatsache, dass das Karäertum beinahe untergegangen ist10, hat
paradoxerweise die Erhaltung dieser handschriftlichen Zeugnisse seiner Klassiker

erleichtert. Es fiel den westlichen Sammlern im letzten Jahrhundert nämlich

nicht sehr schwer, ganze Handschriftensammlungen aufzukaufen, die
jahrhundertelang ein kostbar gehütetes Familienerbe gewesen waren, dann
aber beinahe verlorengegangen wären. Man hatte sie immer wieder sorgfältig
abgeschrieben, da niemand über die Mittel verfügte, um sie zu edieren.
Schliesslich wurden diese Sammlungen grossen Bibliotheken überlassen, die
sie intakt, aber kaum benutzt aufbewahrt haben.

Was diesen jüdisch-arabischen Schriften aus dem Palästina des 10.

Jahrhunderts eine grosse Bedeutung verleiht, ist — wie bereits erwähnt — die
Tatsache, dass sie von Landsleuten und Zeitgenossen der grossen tiberiensi-
schen Masoreten stammen. Das arabischsprachige Karäertum erlebte
damals eine Blütezeit: Jakob ben Isaak al-Qirqisani veröffentlichte sein Kitäb
al-Anwar wa-l-Maraqib, eine wahre «Summa theologica». Am Anfang des

11. Jahrhunderts publizierte Jusuf al-Baçir seinen von den muslimischen
Muctaziliten inspirierten Theodizeetraktat, das Kitäb al-Muchtawi. Die
Exegeten des 10. Jahrhunderts, die von Hajjugs Analyse der schwachen
hebräischen Verben noch nichts wussten, sind für uns vor allem als Zeugen der
vielfältigen älteren Traditionen der Literalexegese wichtig. So zitiert z.B. Ja-
fet ben Eli recht häufig drei oder vier Meinungen älterer Kommentatoren.
Diese Exegeten betreiben intensive grammatische und lexikographische
Forschung. Zwei Jahrhunderte zuvor hatten die Karäer den Talmud verworfen;
dies führte dazu, dass sie ihre Bemühungen auf die Hl. Schrift konzentrierten.

Sie versuchten, auf die Sprache der Bibel ähnliche Untersuchungsmethoden

anzuwenden, wie sie die muslimischen Grammatiker und Lexikographen

kurze Zeit vorher für die Sprache des Korans ins Werk gesetzt hatten.

Unser Zugang zu diesen Schätzen, von denen uns die meisten noch
verschlossen sind, wird heute durch die moderne Technik erleichtert. Die jüngste

Entwicklung der Wiedergabe- und Vervielfältigungsmethoden (Mikrofilme,

Fotokopien usw.) macht es möglich, zahlreiche unveröffentlichte Quellen

vor Augen zu haben und sie wissenschaftlich auszuwerten. Auf diese Weise

steht uns eine ganze Literatur zur Verfügung, die bisher nur über zahlreiche

Bibliotheken verstreut zugänglich war.

215



ANMERKUNGEN

1. Traduction Œcuménique de la Bible. Édition intégrale. Ancien Testament, Paris
1975,S. 25.

2. Den wissenschaftlichen Ertrag der Arbeit des Komitees enthält ein 5bändiger Schlussbericht.

Bd. 1 ist bereits erschienen: D. Barthélémy, Critique textuelle de l'Ancien
Testament. Rapport final du Comité pour l'analyse textuelle de l'Ancien Testament
hébreu institué par l'Alliance Biblique Universelle, établi en coopération avec Alexander
R. Hulstt, Norbert Lohfink, William D. McHardy, H. Peter Rüger, coéditeur, James
A. Sanders, coéditeur. Vol. 1 : Josué, Juges, Ruth, Samuel, Rois, Chroniques, Esdras,
Néhémie, Esther (Orbis Biblicus et Orientalis 50/1), Fribourg - Göttingen 1982. Bd. 2

(Jesaja, Jeremia, Klagelieder) soll Anfang 1986 erscheinen.

3. Sepher Mikhlol..., ed. Isaak ben Aaron Rittenberg, Lyck 1862; Reprint Jerusalem
1966.

4. Ed. J. Derenbourg (BEHE.H 66), Paris 1886. Abulwalids Grammatik ist noch durch
seine «Opuscules et traités» (éd. J. et H. Derenbourg, Paris 1880) zu ergänzen.

5. Ed. J.H.R. Biesenthal und F. Lebrecht, Berlin 1847; Reprint Jerusalem 1967.

6. Ed. A. Neubauer, Oxford 1875; Reprint Amsterdam 1968.

7. Ed. S.L. Skoss, 2 Bde. (Yale Oriental Series. Researches 20-21), New York 1936 und
1945.

8. Vgl. M. Zucker, Saadya's Commentary on Genesis, New York 1984.

9. Zur handschriftlichen Überlieferung und zu den Editionen dieser Kommentare
vergleiche man die zwar unvollständigen, aber doch sehr umfangreichen Angaben von G.

Tamani, La tradizione delle opere di Yefet b. Ali: Bulletin d'Etudes Karaites 1, Paris
1983, 27-76.

10. Zur Geschichte und zur heutigen Situation der Karäer vgl. S. Szyszman, Das Karäer-
tum, Lehre und Geschichte. Vom Autor durchgesehene und erweiterte Fassung der
französischen Ausgabe, Wien 1983 (franz. : Le Karaïsme. Ses doctrines et son histoire,
Lausanne 1980).

216


	Christliche Bibelauslegung und jüdische Kommentatoren

