
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Ist biblische Theologie möglich?

Autor: Seebass, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960765

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist biblische Theologie möglich?

von Horst Seebass

Unter biblischer Theologie versteht man in der neueren Diskussion die in der
Bibel enthaltene Theologie im Unterschied zu der seit gut eineinhalb Jahrtausenden

betriebenen dogmatisch-systematischen Theologie, die sich an der Bibel

nur zu orientieren hatte. Die Biblische Theologie — wenn es sie denn
geben kann — soll demnach von Bibelwissenschaftlern erarbeitet werden, und
seit längerer Zeit führt man eine lebhafte Diskussion, ob ein derartiges
Vorhaben möglich ist oder nicht1.

Dass gerade jetzt ein gesteigertes Interesse an der Biblischen Theologie
zu vermerken ist, liegt nicht nur an einigen spektakulären Versuchen zu ihrer
Konstitution2, sondern auch und vor allem an einem gewaltigen Aufschwung
der theologischen Wissenschaft vom Alten Testament nach dem Zweiten
Weltkrieg. Zwar ist diese Phase des Aufschwungs inzwischen an ihr Ende
gekommen und hat einer Phase verwirrender Uneinigkeit unter den Exegeten
Platz gemacht; aber man kann das einmal erreichte Niveau nicht mehr
einfach verlassen, kann das einmal gesehene Licht nicht ungesehen machen. Dabei

wirkt sich günstig, ja verstärkend aus, dass das gewachsene und z.T.
gewiss noch weiter wachsende theologische Verstehen des Alten Testaments eine

intensive qualitative und quantitative Auseinandersetzung mit jüdischer
Traditionsliteratur verlangt2. Könnte man zunächst den Verdacht haben,
dass Biblische Theologie als eine Altes und Neues Testament erfassende

Theologie wegen ihres spezifisch christlichen Charakters eine gegen das
Judentum sich abgrenzende Tendenz verfolgt, so dürfte die Wirklichkeit dem
kaum entsprechen. Denn die Linien der Annäherung bzw. Abgrenzung
an/von Judentum oder jüdische(r) Traditionsliteratur verlaufen nicht längs
der Akzeptanz oder der Ablehnung Biblischer Theologie, sondern sind vom
Problem der Biblischen Theologie eher mittelbar als unmittelbar berührt4.

Ein ganz anderer Einwand steht dagegen z.Z. im Vordergrund. Biblische

Theologie war seinerzeit im 18. Jahrhundert das Stichwort, mit dem sich
eine aufklärerische, auf historische Präzision bedachte Wissenschaft innerhalb

der Theologie — ihre Nachfahren sind die Bibelwissenschaften — von

Horst Seebass ist Professor für Altes Testament und biblische Archäologie an der Ev.-
theol. Fakultät der Universität Mainz. Adresse: Am Hasenkamp 16, D-4544 Ladbergen.

194



der dogmatischen Theologie absetzte. Das auf genaue Erfassung des seinerzeit

und am jeweiligen Ort gemeinten Sinnes drängende Interesse jener
Wissenschaft erforderte vom ersten Moment an eine getrennte Bearbeitung der
kulturell so weit auseinanderliegenden Bereiche von Altem und Neuem
Testament. An dieser Notwendigkeit getrennter Bearbeitung hat sich bis heute
insoweit nichts geändert, als die Unterschiede der jeweiligen Traditionsbereiche

eher noch besser als seinerzeit bekannt sind und eine ganz objektive
Schwierigkeit für die Ausarbeitung einer Biblischen Theologie bedeuten.
Aber durch einen ganz neuen Forschungsimpuls zur Erschliessung der sog.
frühjüdischen Literatur, die erst in hellenistischer Zeit begegnet und ihre
Bedeutung u.a. durch ihre Versuche geistiger Vermittlung hat, gibt es heute eine
andere Gesprächslage als die etwa durch RudolfBultmann einerseits,
Gerhard von Rad andererseits gekennzeichnete. Die objektiven Unterschiede
werden dadurch keinesfalls aufgehoben; aber die traditionsgeschichtliche
Aufarbeitung des Frühjudentums erhöht die Gesprächsfähigkeit der beiden
an einer Biblischen Theologie zu beteiligenden Disziplinen, und zwar gerade
um der präzisen Erfassung ihrer jeweiligen Phänomene willen6.

Eine Gesprächsbereitschaft konstituiert freilich noch nichts. Sie kann
nicht mehr sein, als ihr Wortinhalt besagt. So wird über die Konstitution
selbst in einem nächsten Schritt zu sprechen sein.

I. Die Konstitution einer Biblischen Theologie

Da es inzwischen drei gewichtige Aufarbeitungen zum Stand der
Diskussion um die Biblische Theologie gibt7, genügt es, im folgenden den von
mir vorgeschlagenen Entwurf zu erläutern. Er geht von dem wahrscheinlich
einzigen Sachverhalt aus, der sich als für Altes und Neues Testament gemeinsamer

nicht bezweifeln lässt. Es handelt sich um den Sachverhalt, dass das

Neue Testament von keinem andern Gott redet und reden will als das Alte.
Nun kann man einwenden, dass dasselbe ja auch für den Koran gilt. Darüber
hinaus könnte es den Anschein haben, dass, seit sich weltweit der Monotheismus

durchzusetzen begonnen hat und weiter durchsetzt (die mystischen
Universalreligionen Hinduismus und Buddhismus seien hier der Kürze halber
einbezogen), die Aussagekraft jenes einzigen gemeinsamen Sachverhaltes
verhältnismässig gering veranschlagt werden müsse. So strittig nun aber die
meisten Gegenstände der alttestamentlichen Wissenschaft sich darstellen, so
sehr scheint die Einsicht nicht zu leiden, sondern eher noch sich zu festigen,
dass man beim Gottesverständnis des Alten (und damit des Neuen) Testaments

mit etwas Besonderem, von Allgemeinvorstellungen nicht Erfasstem
zu rechnen hat.

195



Besonderheit des alttestamentlichen Gottesverstehens

Alle Völker haben ihre Weise, von Gott Grosses, Wundervolles zu
sagen, auch im Polytheismus, und es kann nicht die Absicht sein, mit der
Erläuterung zum Gottesverständnis des Alten Testaments Aussagen anderer Völker

abzutun. Dies gilt umso weniger, als wir in der Bibel unbefangen eine Fülle

von Übernahmen anderer religiöser Texte oder Aussagen finden, so wie es

im Alten Testament auch nicht den Begriff einer Fremdreligion, sondern
immer nur die Anschauung von fremden Göttern gibt". Das hier zu erläuternde
Besondere beschreibt man denn auch besser als eine besondere Zugangsweise
zum Gottesverstehen denn als einen originellen Gedanken, und mit dieser

Zugangsweise kann man sich keinesfalls nur theoretisch vertraut machen.
Inwiefern das so ist und sein muss, ergibt sich aus der Erläuterung von selbst.

Die Besonderheit des alttestamentlichen Gottesverstehens besteht darin,

dass es nicht ohne Geschichten vom Gottesvolk und nicht ohne die den
Menschen Gottes eigenen «Wege»9 sein kann. Alttestamentlich gibt es also
kein Gottesverstehen ohne Geschichten vom Werden des Gottesvolkes im
Auszug aus Ägypten und in der Wüste, ohne Vätergeschichten und solche

von Israel, Josef und seinen Brüdern, ohne solche von Samuel, Saul und
David, von den grossen und den kleinen Propheten, von Hiob, Jona, dem
denkwürdigen «Prediger» (Kohelet) oder von Daniel und seinen Freunden. Eine
Forschergeneration früher sagte man gern, der Gott des Alten Testaments sei

ein Gott der Geschichte, um auf die differentia specifica hinzuweisen (z.B.
G.v. Rad, A. Weiser, G.E. Wright), und bis heute kann man dieses Motiv
nicht völlig aufgeben10. Aber es hat sich als richtiger erwiesen, von Geschichten

im Plural statt von Geschichte im Singular zu sprechen, um die Besonderheit

zu erfassen".

Wie man sieht, ist das eine wenig theoretische Weise, das Gottesverstehen

anzugehen, so dass z.B. bis heute zweifelhaft ist, ob es angemessen ist,
unser Wort Theologie im strengen Sinne auf die Selbstaussagen des Alten
Testaments anzuwenden12. In erster Näherung kann man es als eine Art Ellipse
mit den beiden Polen Gott und Gottesvolk beschreiben — vom deuteronomi-
schen Schrifttum an durch die Formel «Jahwe Gott Israels — Israel Volk
Jahwes» bezeichnet13. Um diese Eigentümlichkeit zu erfassen, habe ich
versuchsweise den Begriff Charakter vorgeschlagen: Was das Wort Gott bedeutet,

könne man alttestamentlich nicht durch allmählich sich durchsetzende
Allgemeinbegriffe von Gott, sondern nur durch den sehr profilierten
Charakter seines Gottes bestimmt wissen. Die Eignung des Wortes Charakter,
das in der Welt der Religionen im Prinzip ein polytheistisches ist, ergibt sich
biblisch daraus, dass ein Charakter sich im Gegenüber «formt» und im
Gegenüber begreiflich wird, wobei stets auch das Geheimnis des Gegenübers ge-

196



wahrt bleibt. So und nur so kann man z.B. legitim erfassen, dass der
Monotheismus14 in der Bibel Alten Testaments nicht am Anfang steht und
dort auch nicht stehen muss, ja dass er in strenger, philosophischer Fassung
überhaupt nicht alttestamentlich ist, sondern dass er biblisch ein «Ergebnis»
des Charakters Gottes ist. Dieses Ergebnis aber ist so wenig beliebig oder
primitiv-vorwissenschaftlich, dass das Wort Gott biblisch nicht als solches
Sinn gibt, sondern in seiner Fülle nur durch einer einen einzigartigen Charakter

erfassbar wird.

Es zeichnet die Bibel Alten Testaments aus, dass unter den Bedingungen
seines Gottesverstehens nicht Heiligenlegenden oder -erzählungen entstanden

sind, ja dass man insgesamt gewiss nicht von einer Glorifizierung Altisraels

oder seiner Menschen sprechen kann. (Das späte Chronikbuch fällt
gerade in dieser Hinsicht recht deutlich aus dem Zusammenklang der übrigen
Schriften heraus.) Die Umkehrung würde freilich auch nicht stimmen — es

gibt durchaus von Herrlichem zu berichten wie bei Mose, bei König David
oder bei Gideon, und König Salomo hat sein Echo in den Proverbien, im
Hohenlied und im Buch Prediger/Kohelet. Trotzdem ist wohlbekannt, dass das
Alte Testament eher scharf selbstkritisch und Gottes Führung/Beharrlichkeit

hervorkehrend redet, bis hin zu den radikalen Botschaften der Propheten

Arnos, Hosea, Jesaja, Micha, Jeremia und Ezechiel.

Gott in Jesus Christus

In diesem Rahmen wird es begreiflich, dass ein einzelner Mensch, der
Christus Jesus des Neuen Testaments, in seiner Existenz das Ja und Amen
des einzigartigen Gottes zu seinen Verheissungen sein kann (2 Ko'r l,19f.)
und dass durch ihn der Grundkonflikt der Erwählung, wie diese nämlich
angesichts der Widerständigkeit des Gottesvolkes (Dtn: «Volk harten Nak-
kens»; Ez: «Haus Widerspenstigkeit») zum Zuge kommen kann, auf die
Spitze getrieben und so gelöst werden kann. Ja mehr nocht nach dem Neuen
Testament kommt Gott selbst, der einzigartige, in Christus Jesus zum Zuge,
tut sich kund und bringt so das Gottesverstehen zur Vollendung. Zweierlei
muss hier ergänzend angeführt werden, um nicht einem Missverständnis
Vorschub zu leisten.

a) Weder aus dem Alten noch aus dem Neuen Testament kann man
entnehmen, dass das Gottesvolk Israel etwa verwerflicher gewesen sei (gar noch
sei) als andere Völker. Gerade die grosse Prophétie in all ihrer Schärfe offenbart

nicht ein im Verhältnis zu anderen Völkern besonders verwerfliches Treiben

der Königreiche Israel und Juda, sondern besonders hohe Massstäbe im
Umgang mit dem einzigartigen Gott, an denen das Volk nach seinem eigenen

197



Willen zu messen war. Demnach hat Israel paradigmatisch die Existenz der
Sünde (der Widerspenstigkeit bzw. Hartnäckigkeit, mit seinen eigenen Worten

gesagt) an sich erkannt und erkennen müssen, und diese Erkenntnis ist
nicht ohne das Gegenüber seines besonderen Gottes zu begreifen. Analoges
gilt vom Neuen Testament (und von der in ihm fundierten Kirche). Wie im
Alten Testament, so wird auch in der Christenheit die Erkenntnis der eigenen
Widerspenstigkeit und Sünde nie ohne Bitterkeit, Befremden und Überraschung

gewonnen, und es gehört wohl zum Menschsein, dass man sie nicht
gerne an sich geschehen lässt. Aber sie ist der Wendepunkt zur universalen
Erlösung.

b) Es ist aus dem Alten Testament nicht errechenbar, dass ein einzelner
Mensch des Gottesvolkes in seiner Existenz Gott selbst zum Zuge zu bringen
hat (vgl. 2 Kor 5,19: Gott versöhnte in Christus die Welt mit sich selbst) —
das eben zeigt das nichtchristliche Judentum. Indem Gott selbst in Christus
Jesus offenbar wird, begegnet man einer durchaus eigenen Offenbarung. Es

gilt aber umgekehrt, dass das in Christus Jesus eröffnete Gottesverstehen das

Alte Testament zur Vollendung bringt. Die Vollendung ergibt sich u.a.
daraus, dass das längst angekündigte Ausgreifen Gottes, des einzigartigen, auf
die Völker sich darin realisiert, dass durch Christus Jesus in der Erlösungsbedürftigkeit

und wirklichen Erlösung Israels auch die Erlösung aller anderen
Völker gelöst werden kann.

Um nun durchsichtig zu machen, dass man in der Christenheit schon

längst, wenn auch z.T. verschüttet, ein Bewusstsein von der Eigentümlichkeit
dessen gehabt hat, dass das Neue und das Alte Testament von ein und

demselben Gott reden, habe ich an das Gottesverstehen der Trinität erinnert.
Biblisch-theologisch kann es dabei weder um eine Rechtfertigung bestimmter

kirchenpolitischer und theologischer Entscheidungen gehen noch um eine

Dogmatisierung der exegetischen Arbeit noch um Antijüdisches oder Anti-
Islamisches. Wichtig scheint mir vielmehr, dass der christliche Monotheismus

schon immer ein Bewusstsein dessen hatte, in welcher Weise es nicht auf
der Hand liegt, wie man vom Gott der Bibel zu reden, wie man ihn zu bezeugen

hat. Denn im Gottesverstehen der Trinität ist die Polarität Gott-
Gottesvolk, die durch Gottes Versöhnung in Christus Jesus ihre Lösung
findet, aufgehoben, bewahrt und weitergeführt als Gott Vater-Gott heiliger
Geist in Gott dem Sohn. Mich interessieren hier nicht die Denkmöglichkeiten
und Denkfiguren, die mit dem altchristlichen Gottesverstehen verbunden
sind. Sondern mich interessiert einzig und allein, dass das Gottesverstehen
der Trinität in biblische Realität rückübersetzbar ist und damit erstaunlich
treffenden Sinn offenbart.

198



Kontinuität und Diskontinuität der beiden Testamente

Diesen Teil abschliessend, darf man nun zusammentragen, was die
vorgeschlagene Konstitution Biblischer Theologie ermöglicht, was sie leistet und
was noch offensteht. Für den Exegeten ebenso wie für den gebildeten Bibelleser

und Bibelkenner ist wohl besonders wichtig, dass weder die Aussagen des

Alten noch die des Neuen Testaments umgebogen, spiritualisiert oder kanalisiert

werden müssen, um ihren Beitrag zur Biblischen Theologie zu leisten.
Im Gegenteil, beide Testamente können je mit ihrem eigenen Wort ganz zur
Geltung gebracht werden, und wo etwa das Neue Testament im Verhältnis
zum Alten nicht Kontinuität, sondern Diskontinuität zeigt, da kann und soll
dies uneingeschränkt aufgenommen werden. Es entsteht hier nicht ein
Vorverständnis, das den Texten seinen Sinn aufzwingt, sondern es ist reichlich
Raum vorhanden, um das je Eigentümliche auch herausarbeiten zu können.

Diese Konstitution erlaubt es auch, ältere Vorschläge, die die Unaufgeb-
barkeit des Alten Testaments für das christliche Leben und die Bibelwissenschaften

betonten, in angemessener Weise aufzunehmen. So ist die in der
Welt wohl verbreitetste Auffassung der Zusammengehörigkeit von Altem
und Neuem Testament die von Verheissung und Erfüllung (mit nuancierten
Spielarten)15. Ihr Mangel hat schon immer darin bestanden, dass nun gerade
der so wichtige Apostel Paulus die Vorstellung der Erfüllung nicht teilt,
sondern Verheissung in Christus dem Nomos entgegensetzt". Dazu kommt,
dass eine Fülle alttestamentlicher Verheissungen nicht als erfüllt gelten können,

die sehr wohl Einfluss auf das christliche Leben haben müssen. Ebenso
unverkennbar war aber schon immer, dass mit dem Schema von Verheissung
und Erfüllung etwas für die Zusammengehörigkeit Wesentliches getroffen
ist. Es lässt sich nun insofern modifizierend aufnehmen, als die Erfüllung vor
allem das Gottesverstehen selbst und damit die Realisierung der Verheissung
betrifft, die durch die abgründige menschliche Sünde an ihrer Durchsetzung
nun nicht mehr gehindert werden kann.

Ein anderes sehr verbreitetes Schema war und ist das der Heilsgeschichte
(erneut mit unterschiedlichen Spielarten)". Faszinierend schien hier stets,
das Element der immensen Geschichtlichkeit biblischer Tradition einbringen
zu können. So ist auch gar nicht zu leugnen, dass, wenn man die Zusammengehörigkeit

von Altem und Neuem Testament überdenkt, das Element der
Geschichte nicht ganz fehlen kann. Es gibt jedoch einen bemerkenswert
einfachen Einwand gegen dieses Schema, nämlich dass das Wort Heil für das

Alte Testament wenig typisch ist, dessen Notwendigkeit für den christlichen
Glauben doch gerade demonstriert werden soll. Ferner sind die vorliegenden
alttestamentlichen Geschichtsdarstellungen kaum Heilsgeschichte zu nennen.

So endet der Pentateuch mit dem Tode des grossen Mose ausserhalb des

199



verheissenen Landes. Die Darstellung vom Buch Josua bis zum Ende der
Königsbücher enthält bekanntlich eine grosse Abrechnung mit der Sündenanfälligkeit

Israels — um nur die wichtigsten Beispiele zu nennen. Zweifellos
aber gibt es so etwas wie eine Gottesgeschichte, die wiederum nicht denkbar
wäre ohne die Tatsache, dass Israel sich durch Erwählung berufen wusste
und also eine Erwählungsgeschichte hatte — und hat. Dazu kommt schliesslich,

dass der Begriff Geschichte (im Singular) eine grössere Gleichmässigkeit
und Kontinuität suggeriert, als der Wirklichkeit entspricht18 — Geschichten,
die in Geschichte wurzeln, haben sich als typischer erwiesen. Im Gottesver-
stehen kann das Anliegen der Heilsgeschichte daher uneingeschränkt
gewahrt werden, ohne ihren Aporien zu unterliegen.

Ein jüngst eingebrachter Vorschlag ging von einer Eigentümlichkeit des

alttestamentlichen Traditionswesens aus. Nach nun fast 300jähriger
kritischer Arbeit am Alten Testament scheint sich herauszuschälen, dass die
Traditionsbildung Altes und Spätes mit Notwendigkeit verbindet, weil nach dem
Selbstverständnis der Schriften die jüngere Traditionsbildung die älteren, ja
sehr alten Traditionen nicht ersetzen oder verdrängen soll. Denn die alte
Wahrheit bleibt auch nach späterer Erkenntnis Wahrheit. Geschichte kann
als ein Traditionsprozess erfahren werden, in welchem die Lebendigkeit der
Tradition das Neue zur alten Wahrheit hinzufügen lässt als hinzugewonnene
Einsicht. Die für den Nichtfachmann so verwirrende Vielschichtigkeit altte-
stamentlicher Texte und Bücher hat demnach ihren guten Sinn, und sie strebt
einem Ziel zu, so wie Gottes Erwählung ja von allem Anfang an zielhaft ist
(H. Gese, P. Stuhlmacher)'9. Auch in diesem Falle haben sich Aporien eingestellt,

deren wichtigste wohl darin besteht, dass der geschilderte Traditionsprozess

in der Wirklichkeit biblischer Bücher nur auf eine sehr hypothetische
Weise sich als wirklich folgerichtig würde erweisen lassen. Ganz richtig und
unaufgebbar ist dagegen die Beobachtung, dass alte und junge Tradition
nach dem Alten Testament notwendig zusammengehören und dass dies für
den Zusammenhang von Altem und Neuem Testament fruchtbar gemacht
werden kann. Diese Beobachtung lässt sich aber ganz ungezwungen durch
die Gemeinsamkeit im Gottesverstehen einbringen.

Schliesslich könnte es sogar dahin kommen, dass die für unsere heutige
Einsicht so selten treffenden neutestamentlichen Zitate aus dem Alten Testament

noch ihre Fruchtbarkeit für eine Biblische Theologie erweisen20. Denn
ihre Eigentümlichkeit scheint darin zu bestehen, dass sie nirgends die
Notwendigkeit der Schriften Alten Testaments für die Verkündigung des Christus

Jesus wirklich beweisen wollen, sondern sie überall voraussetzen. Es ist
nicht auszuschliessen, dass es weiterem Nachdenken gelingt herauszufinden,
in welcher Weise je diese Voraussetzung verstanden und wie sie aufgenommen

wird.

200



II. Biblische Theologie angesichts des Judentums

Biblische Theologie im hier vorgeschlagenen Sinne hat offenbar eine

grosse Nähe zum Judentum. Denn sie geht davon aus, dass Christus Jesus

primär das Ja und das Nein Gottes im Gegenüber zum Gottesvolk Israel ist
und sagt und dass aus diesem Ja und Nein das für alle Völker und Menschen
entspringt. Biblische Theologie kann man also aus dem Judentum nicht
heraushalten, so wenig man sklavisch an dieses gebunden wäre21. Demgemäss
müssen es nicht primär kontroverstheologische Gründe sein, die das Judentum

in seiner Geschichte für die Biblische Theologie interessant und erheblich

machen. Zwar kann man schwerlich leugnen, dass es auch in Zukunft
Aufgabe der Exegese sein wird, die Gegner Jesu, des Paulus oder des Johannes

zeitgenössisch verständlich zu machen. Aber eine ähnliche Aufgabe stellt
sich inner-alttestamentlich z.B. bei der Prophetenexegese. Und so sehr es

u.a. auch Kontroverstheologie wird geben müssen, gibt es christlich mit
Recht eine «Theologie des Judentums»22 und damit die Notwendigkeit,
immer wieder zum Urgrund des Evangeliums zurückzukehren. Es ist der
Urgrund, dass kein Mensch sich im Namçn Gottes selbst berufen kann, dass nur
Gott berufen kann, wie ein für allemal in den Geschichten um Isaak und
Ismael, Jakob und Esau geklärt ist und wie von Paulus in Rom 9 aufgenommen

Ebenso offenkundig scheint mir, dass der Jude Jesus Christus dem
Judentum weder erspart noch vorenthalten werden kann. Denn in Christus
Jesus geht es nach dem Neuen Testament nicht um eine historisch-prophetische
Botschaft allgemein, sondern um Gott selber, um das letztliche
Verstehen/Offenbaren Gottes und damit um das erste Gebot. Zumindest die
entsprechende Fragestellung ist dem Judentum längst vertraut, weil es selbst
qualifiziert in die Auseinandersetzung um den historischen Jesus und den
historischen Paulus eingetreten ist. Diese Auseinandersetzung — das scheint
sich inzwischen herauszustellen — verliert jedoch sofort an innerer Freiheit
und Aufgeschlossenheit, wenn als intendiertes Ziel im Hintergrund der
Übertritt von einer Religionsgemeinschaft (mosaisch) zu einer anderen steht.
Muss man aber nicht den Streit um den Christus Jesus des Neuen Testaments
auch als innerjüdischen begreifen? Ein wohlwollender jüdischer Rezensent
meines Entwurfs hat die eben erläuterte Auffassung eine Spielart der alten
Substitutionstheorie genannt, nach der also seit Christus die Judenheit durch
die Christenheit als Gottesvolk substituiert werde24. Da ich eine solche
Auffassung ausdrücklich abgelehnt habe, begründete der Rezensent seine

Diagnose mit der Erläuterung, dass ich als Protestant zwar nicht in den Kategorien

der ecclesia triumphans, wohl aber in denen des evangelium triumphans
dächte. Nun kann man sich auf den ersten Blick nur gut verstanden fühlen,

201



wenn man als ein Christ verstanden wird, der dem evangelium triumphans
glaubt. Sobald aber das triumphans nicht den Sinn des Triumphes über
Verfremdung von Gott, über die Gleichgültigkeit oder über die Finsternis hat,
sondern den des Triumphierens z.B. über das Judentum, wird die Diagnose
gewiss fatal. Denn man könnte zwar sehr wohl das Wesen der Sünde begriffen

haben und daher weder die Kirchen noch die Christen besser finden als
anders Orientierte, aber von der Überzeugung geleitet sein, dass man eine
bessere Sache vertritt als irgendwer sonst.

Dieser Kritik sich zu stellen, könnte etwa folgendes bedeuten. Der
christliche ebenso wie der jüdische Glaube vertragen sehr viel Theorie. Sie

können auf höchstem Niveau samt dem dazugehörenden elitären Bewusst-
sein ausgesagt werden und, soweit es das Christentum angeht, die ganze Welt
erfassen wollen, wie eine vielhundertjährige Geistes- und Kulturgeschichte
beweist. Sie sind aber in ihrem letzten Geheimnis nicht Theorie, sondern
«Charakter». Sie haben beide mit einer Wahrheit zu tun, durch die
Menschen wahr werden, was in der und durch die Theorie allein nicht auszumachen

ist, da dies nur im Gegenüber bewährt werden kann. Für beide ist
massgeblich, dass sie wanderndes Gottesvolk sind (Hebr!), so dass die Wahrheit,
um die es hier geht, jedenfalls nicht bei Menschen oder «objektiv» einklagbar
wird. Aber es gibt eine Kehre, auf die es hier ankommt. Zur Debatte steht
eben nicht primär eine bessere oder schlechtere Sache, sondern das erste Gebot

und d.h. Gott in seiner Einzigartigkeit wie oben beschrieben. Dann
scheint mir die Idee einer Substitution der Judenheit durch die Christenheit
ebenso auf einer falsch gestellten Frage zu beruhen wie die Vorstellung, dass

das Christentum das Judentum oder umgekehrt sozusagen gleichberechtigt,
weil dem gleichen Gott gehorsam, anerkennen müsse. Denn die Frage, wer
jetzt legitim Israel sei, könnte die Christenheit legitim nur auf Christus Jesus

allein beziehen, während sie weder sich selbst noch die Judenheit als irgendwie

im vollen Sinne legitimes Gottesvolk verstehen kann (Unkraut unter dem
Weizen Mt 13). Nachfolge Christi bedeutet doch wohl kein Haben Christi,
sondern den ausgestreckten Finger Johannes des Täufers auf dem Isenhei-
mer Altar. D.h. es muss (nicht antijüdisch, sondern innerjüdisch) aussagbar
bleiben, warum man auf dem Fundament des Christus Jesus (1 Kor 3) allen
Menschen als konkret Berufenen wünschen möchte, dass sie vom evangelium

triumphans erfasst werden25.

Ob jene falsch gestellte Frage nicht immer auch ein bisschen von der
Vorstellung geleitet ist, dass vernünftigerweise die Normalreligion aller Welt
das Christentum sein müsse? Biblische Theologie hätte demgegenüber die
Aufgabe, eindrücklich zu machen, dass die Erwählten alt- und neutesta-
mentlich eine paradigmatische Existenz zu führen haben. Ein Blick auf das

geistlich so verwandte koranische Gottesverständnis mag das zu Sagende

202



verdeutlichen. Der Universalismus des Islam ergibt sich aus der (auch
biblisch bezeugten) unbedingten Allmacht Gottes, der gegenüber ein Mensch

nur gehorsam oder nicht gehorsam, muslim oder nicht-muslim sein kann.
Der Universalismus der Bibel aber hat eine andere Herkunft. Denn Gott ist ja
ein aus der Völkerwelt erwählender, berufender, und zwar in eine paradig-
matisch-prophetische Existenz hinein. Wenn Gott zur Schöpfung
einschliesslich der Menschenwelt sein «sehr gut» spricht (Gen 1,31), so zu einer
Schöpfung, die noch nicht ganz bei sich ist, so dass die Menschenwelt der
paradigmatischen Existenz Abrahams/Israels bzw. des Christus bedarf und
die Berufung aller Völker keine Selbstverständlichkeit ist, sondern einer
legitimen Inkraftsetzung bedarf. Diese Inkraftsetzung muss aber eine gewohnte
Denkrichtung umkehren, weil sie in Christus darin besteht, dass die Berufung

in eine paradigmatische Existenz nun niemand mehr vorenthalten werden

kann. Noch immer ist sie alles andere als selbstverständlich; aber als
Existenz der Sündenvergebung erlaubt sie keine Grenzziehung mehr — bei der
Judenheit angefangen und auch der Christenheit geltend (1 Kor 9,19ff.).

III. Biblische Theologie — erst ein Projekt

Wenn man erkannt zu haben meint, wie Biblische Theologie zu konstituieren

ist, so hat man sie natürlich noch nicht in ihrer ganzen Fülle erfasst.
Erwähnenswert ist das hier aus zwei Gründen. Einmal erfordert die Abfassung

einer Biblischen Theologie die Berücksichtigung der paradigmatischen
Existenz Israels im Kreise der Völker. Seit dem Beginn der Christenheit gibt
es aber das objektive Problem, jeweils zu entscheiden, wo die Paradigmatik
ihre Grenzen haben muss, aber auch kann, weil Israel eben nur ein Volk unter
allen Völkern der Erde ist und kaum in jeder seiner Hinsichten paradigmatisch

sein wird — beispielhaft sei an die von manchen, aber nicht von allen
Völkern der Erde praktizierte Beschneidung erinnert26. Sowohl aus Gründen
langer geschichtlicher Erfahrung wie aus der sehr bewegten wissenschaftlichen

Diskussion ergibt sich m.E. das Eingeständnis, dass eine ganz allgemeine

Richtlinie für die Gültigkeit der Paradigmatik und für ihre Grenze nicht
gegeben werden kann. Eine Biblische Theologie wird u.a. auch alttestament-
lichen Volksstoff einzubringen haben, um das, was zu sagen ist, auch sagen
zu können. Aber eine generelle Grenzziehung empfiehlt sich nicht, während
es methodisch wichtig sein dürfte, alt- und neutestamentliche Texte spitz auf
ihr Gottesverstehen hin zu interpretieren. Zumindest im gegenwärtigen
Augenblick ist es vielleicht kein empfindlicher Nachteil, dass eine allgemeine
Richtlinie fehlt, wie sich aus dem nächsten Punkt ergibt. Im Prinzip wird
man dann, soweit es das Alte Testament betrifft, keine völlig andere
Aufgabenstellung annehmen können als die einer «Theologie des Alten Testa-

203



ments», die spätestens seit den dreissiger Jahren dieses Jahrhunderts zu
ausgesprochen respektablen Ergebnissen geführt hat".

Der andere Grund besteht darin, dass sich über dem Alten Testament

wegen mancher seiner Anstössigkeiten ein Wust von Urteilen und Vorurteilen

angehäuft hat, der nicht leicht zu durchdringen ist28. Zwei Beispiele darf
man hier erwähnen, nämlich das Verhältnis zum Krieg sowie zur Gewalt im
Krieg und das Verhältnis zur Rechtsstellung der Frauen in der Öffentlichkeit29.

Die anzusprechenden Sachverhalte sind jedoch zu umstritten und
zudem zu gewichtig, um sie hier im einzelnen anzuführen.

Zu beiden Sachverhalten aber bleibt vorab schon eins zu vermerken.
Sowohl der historische Jesus als die Bibel Neuen Testaments waren auf ihre
Weise und ihrer Zeit gemäss mit ähnlichen Problemen grundsätzlich
vertraut. Gleichwohl haben sie keinesfalls von einem anderen Gott Zeugnis
ablegen wollen als die Schriften des Alten Testaments. Das, so scheint mir, gibt
eine gute Basis für die weitere Arbeit an der Biblischen Theologie.

ANMERKUNGEN

1. Über diese Diskussion informieren z.Z. drei ausführliche Literaturberichte: D.L.
Baker-, Two Testaments, One Bible, Leicester (Inter-Varsity Press) 1976; H. Graf Re-
ventlow, Hauptprobleme der Biblischen Theologie im 20. Jahrhundert (Erträge der
Forschung 203), Darmstadt 1983; M. Oeming, Gesamtbiblische Theologien der
Gegenwart, Stuttgart (Kohlhammer) 1985. Nützlich ist jedoch auch die Aufarbeitung
durch H.D. Preuss, Das Alte Testament in christlicher Predigt, Stuttgart (Kohlhammer)

1984,62-164. Zur Einführung vgl. noch//. Seebass, Biblische Hermeneutik (Ur-
ban-Tb. 199), Stuttgart 1974.

2. Vgl. dazu meinen Literaturbericht «Biblische Theologie»: Verkündigung und
Forschung 27(1982)28-45.

3. Besonders hervorgehoben von Preuss, Das Alte Testament (vgl. Anm. 1) 140ff.
Erwähnenswert scheint mir, dass G. v. Rad bereits in der 1. Auflage seines Genesis-Kommentars

(ATD 2-4, Göttingen 1949ff.) eine intensive Auseinandersetzung mit dem
Kommentar von B. Jacob, Das erste Buch der Tora, Berlin 1934, suchte.

4. Eine vorzügliche und sehr umfassende Aufarbeitung der Debatte findet man bei Re-
ventlow, Hauptprobleme (vgl. Anm. 1)67-125.

5. Die Datierung ist noch sehr umstritten, vgl. J.M. Schmidt, Art. Frühjudentum: TRE
11 1983) 688f. Mit K. Koch, Das Buch Daniel (Erträge der Forschung 144), Darmstadt
1980,127-154 und O. H. Steck, Überlegungen zur Eigenart der spätisraelitischen Apo-
kalyptik, in: Die Botschaft und die Boten. FS H.W. Wolff, Neukirchen-Vluyn 1981,
301-318 denke ich, dass das Spätisraelitentum mindestens bis in die Epoche Daniels
reicht und der Beginn des Judentums historisch ein selbständiges Problem darstellt.
Der Terminus Judentum ist zum ersten Mal in 2 Makk belegt, dessen Quelle (Jason v.

204



Kyrene) in der 2. Hälfte des 2. Jahrhunderts v.Chr. verfasst wurde: vgl. M. Hengel,
Judentum und Hellenismus (Wiss. Untersuchungen zum NT 10), Tübingen 1969,2. —
Zur Veränderung der Gesprächslage hat auch beigetragen, dass eine vorchristliche
Gnosis nicht mehr mit Wahrscheinlichkeit angenommen werden kann, vgl. K.
Berger/R. McL. Wilson, Art. Gnosis/Gnostizismus: TRE 13 (1984) 519-550.

6. Beispielhaft für die veränderte Gesprächslage war u.a. der instruktive Dialog, zu dem
sich P. Stuhlmacher im Rahmen der Arbeitsgruppe «Biblische Theologie» des

Kongresses der Studiorum Novi Testamenti Societas in Basel 1984 bereitfand. Sein Beitrag
«Biblische Theologie als Weg der Erkenntnis Gottes. Versuch eines Dialoges mit
Horst Seebass» und mein Beitrag «Gerechtigkeit Gottes. Versuch eines respondieren-
den Dialoges mit Peter Stuhlmacher» sollen im 1. Bd. eines neuen «Jahrbuchs für
Biblische Theologie» 1986 in Neukirchen-Vluyn (Neukirchener Verlag) erscheinen.

7. S.o. Anm. 1. Mein Vorschlag findet sich in dem Buch «Der Gott der ganzen Bibel.
Biblische Theologie zur Orientierung im Glauben», Freiburg (Herder) 1982.

8. Vgl. H. Seebass, Die Gottesbeziehung zur Götterwelt der Völker im Alten Testament,
in: W. Strolz/H. Waidenfels (Hrsg.), Christliche Grundlagen des Dialogs mit den
Weltreligionen (Quaest. disp. 98), Freiburg 1983, 76-97,

9. In der alttestamentlichen Weisheitsliteratur ein fester Begriff; wieweit gerade sie in ei¬

ne Biblische Theologie einbezogen werden kann, ist recht umstritten. Darauf kann
nicht eingegangen werden.

10. So mit W.H. Schmidt, Alttestamentlicher Glaube in seiner Geschichte (Neukirchener
Studienbücher 6), Neukirchen-Vluyn 41982, 91 ff.

11. Der wichtigste Text für den Nachweis scheint mir bei R. Smend, Elemente alttesta¬
mentlichen Geschichtsdenkens (Theol. Studien 95), Zürich 1968 vorzuliegen. Ergänzend

sei auf J. Barr, Alt und Neu in der biblischen Überlieferung, Neukirchen-Vluyn
1964 verwiesen.

12. Auch im Neuen Testament gibt es neben wirklichen Theologien (Paulus, Evangelist
Joh, Hebr) naivere Selbstaussagen. Zur Sache vgl. vor allem G. Ebeling, Studium der
Theologie (UTB 446), Tübingen 1975,26-39, die dezidierte Aussage auf S. 32.

13. Mit dieser Assertion soll nicht eine Mitte des Alten Testaments behauptet werden. Der
in der Assertion angesprochene Sachverhalt ist kaum bestreitbar.

14. Um diesen gibt es z.Z. Streit: vgl. O. Keel(Hrsg.), Monotheismus im Alten Israel und
seiner Umwelt (Bibl. Beitr. 14), Fribourg 1980; B. Lang (Hrsg.), Der einzige Gott. Die
Geburt des biblischen Monotheismus, München 1981. Relativ haltbar scheint mir (bei
kleineren Differenzen zur vorexilischen Geschichte und zur Trinität) der Beitrag von
F. Stolz, in: O. Keel (Hrsg.), Monotheismus (s.o.) 143 -184. Nützlich auch N. Lohfink,
Gott, in: ders., Unsere grossen Wörter, Freiburg 1977, 127-144.

15. Vgl. Baker, Two Testaments (vgl. Anm. 1) 293.

16. Diese Beobachtung war die Basis der Überlegungen von F. Hesse, Das Alte Testament
als Buch der Kirche, Gütersloh 1966.

17. Ausführlich besprochen bei Baker, Two Testaments (vgl. Anm. 1) 273-332 (die Be¬

deutung O. Cullmanns wird dabei wohl nicht ganz zureichend gewürdigt).
18. Dieser Punkt ist nicht ganz unumstritten, wenn man etwa O.H. Steck, Strömungen

theologischer Tradition im Alten Israel, neben R. Smend, Überlieferung und
Geschichte. Aspekte ihres Verhältnisses, beide in: O.H. Steck (Hrsg.), Zu Tradition und
Theologie im Alten Testament (Biblisch-Theologische Studien 2), Neukirchen-Vluyn
1978, 27-56.9-26, nebeneinander liest. Schon angesichts der Quellenlage zur
Geschichte Israels hat man m.E. Smend zu folgen. Das Argument ist nachdrücklich von

205



F. Hesse, Abschied von der Heilsgeschichte (Theol. Studien 108), Zürich 1971
eingebracht worden, dessen Schlussfolgerungen jedoch kaum überzeugen können.

19. Besonders fruchtbar scheinen mir//. Gese, Zur biblischen Theologie, München 1977;
P. Stuhlmacher, Versöhnung, Gesetz und Gerechtigkeit, Göttingen 1981.

20. H. Hübner, ThLZ 109 (1984) 538-540 hat dies in einer Besprechung meines Buches als

Programm angekündigt. In der Besprechung vermisse ich eine sachgemässe Darstellung

meiner These.

21. Gern verweise ich hier auf J.J. Petuchowski, Zur Tagesordnung eines christlich-jüdi¬
schen Gesprächs: Orientierung 46 (1982) 190-192, der deutlich gemacht hat, welche
Bandbreite Judentum seinerzeit und heute umfasst und wie wenig man auf
Einheitsmeinungen aus sein kann.

22. So ein Buchtitel von C. Thoma, Christliche Theologie des Judentums (Enzyklopädie
«Der Christ in der Welt» VI, Bd. 4a/b), Aschaffenburg 1978 — ein sicher nützliches
Buch!

23. Dies habe ich näher in einem Aufsatz ausgeführt, der demnächst in «Horizons in Bibli¬
cal Theology» erscheinen wird.

24. J.J. Petuchowski, «Der Gott der ganzen Bibel» — aus jüdischer Sicht: Orientierung
47(1983)22-24.

25. Erwartungsgemäss kritisierte Petuchowski, dass ich den Sendungsauftrag von Mt 28
christlich für unaufgebbar halte. Fatal scheint mir das nur, wenn man die Vorstellung
hat, zwei weltliche Systeme lägen im Kampf und das eine (Christentum) wolle das
andere (Judentum) schlucken. Aber so ist der Sendungsauftrag bestimmt nicht gemeint,
auch nicht gegenüber anderen «Systemen». Allgemeiner kann man fragen, ob man
heute unbefangen über den Sendungsauftrag reden kann. Lässt er sich aber aus dem
Wesen des christlichen Glaubens entfernen? S. den nächsten Abs. — Im Staat Israel
gibt es christliche Juden, die Juden als Bekenner des Christus Jesus bleiben wollen.
Kann das wirklich abzulehnen sein? Oder sind sie eher ein Zeichen der Zukunft?

26. Siehe dazu die Sachlexika.

27. Also spätestens seit dem so gewichtigen und international so angesehenen Werk von
W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments I (1933); II (1935); III (1939).

28. Um mit dem Aufräumen zu beginnen, sind meinem oben Anm. 7 genannten Buch Ka¬

pitel über das alttestamentliche Recht/Gesetz wie über die Schöpfung beigegeben.

29. Die Stellung der Frau im Recht sozialgeschichtlich aufzuarbeiten, bemüht sich z.Z.
Karen Engelken an der Ev.-theol. Fakultät in Mainz.

206


	Ist biblische Theologie möglich?

