Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Ist biblische Theologie méglich?
Autor: Seebass, Horst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960765

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960765
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist biblische Theologie moglich?

von Horst Seebass

Unter biblischer Theologie versteht man in der neueren Diskussion die in der
Bibel enthaltene Theologie im Unterschied zu der seit gut eineinhalb Jahrtau-
senden betriebenen dogmatisch-systematischen Theologie, die sich an der Bi-
bel nur zu orientieren hatte. Die Biblische Theologie — wenn es sie denn ge-
ben kann — soll demnach von Bibelwissenschaftlern erarbeitet werden, und
seit langerer Zeit fiihrt man eine lebhafte Diskussion, ob ein derartiges Vor-
haben moglich ist oder nicht'.

Dass gerade jetzt ein gesteigertes Interesse an der Biblischen Theologie
zu vermerken ist, liegt nicht nur an einigen spektakuliren Versuchen zu ihrer
Konstitution?, sondern auch und vor allem an einem gewaltigen Aufschwung
der theologischen Wissenschaft vom Alten Testament nach dem Zweiten
Weltkrieg. Zwar ist diese Phase des Aufschwungs inzwischen an ihr Ende ge-
kommen und hat einer Phase verwirrender Uneinigkeit unter den Exegeten
Platz gemacht; aber man kann das einmal erreichte Niveau nicht mehr ein-
fach verlassen, kann das einmal gesehene Licht nicht ungesehen machen. Da-
bei wirkt sich giinstig, ja verstiarkend aus, dass das gewachsene und z.T. ge-
wiss noch weiter wachsende theologische Verstehen des Alten Testaments ei-
ne intensive qualitative und quantitative Auseinandersetzung mit jiidischer
Traditionsliteratur verlangt®. Konnte man zundchst den Verdacht haben,
dass Biblische Theologie als eine Altes und Neues Testament erfassende
Theologie wegen ihres spezifisch christlichen Charakters eine gegen das Ju-
dentum sich abgrenzende Tendenz verfolgt, so diirfte die Wirklichkeit dem
kaum entsprechen. Denn die Linien der Anndherung bzw. Abgrenzung
an/von Judentum oder jiidische(r) Traditionsliteratur verlaufen nicht ldngs
der Akzeptanz oder der Ablehnung Biblischer Theologie, sondern sind vom
Problem der Biblischen Theologie eher mittelbar als unmittelbar beriihrt*,

Ein ganz anderer Einwand steht dagegen z.Z. im Vordergrund. Bibli-
sche Theologie war seinerzeit im 18. Jahrhundert das Stichwort, mit dem sich
eine aufklarerische, auf historische Prazision bedachte Wissenschaft inner-
halb der Theologie — ihre Nachfahren sind die Bibelwissenschaften — von

Horst Seebass ist Professor fiir Altes Testament und biblische Archaologie an der Ev.-
theol. Fakultat der Universitat Mainz. Adresse: Am Hasenkamp 16, D-4544 Ladbergen.

194



der dogmatischen Theologie absetzte. Das auf genaue Erfassung des seiner-
zeit und am jeweiligen Ort gemeinten Sinnes drangende Interesse jener Wis-
senschaft erforderte vom ersten Moment an eine getrennte Bearbeitung der
kulturell so weit auseinanderliegenden Bereiche von Altem und Neuem Te-
stament. An dieser Notwendigkeit getrennter Bearbeitung hat sich bis heute
insoweit nichts gedndert, als die Unterschiede der jeweiligen Traditionsberei-
che eher noch besser als seinerzeit bekannt sind und eine ganz objektive
Schwierigkeit fiir die Ausarbeitung einer Biblischen Theologie bedeuten.
Aber durch einen ganz neuen Forschungsimpuls zur Erschliessung der sog.
Sfriihjiidischen Literatur, die erst in hellenistischer Zeit begegnet® und ihre Be-
deutung u.a. durchihre Versuche geistiger Vermittlung hat, gibt es heute eine
andere Gespréchslage als die etwa durch Rudolf Bultmann einerseits, Ger-
hard von Rad andererseits gekennzeichnete. Die objektiven Unterschiede
werden dadurch keinesfalls aufgehoben; aber die traditionsgeschichtliche
Aufarbeitung des Friihjudentums erhoht die Gesprachsfiahigkeit der beiden
an einer Biblischen Theologie zu beteiligenden Disziplinen, und zwar gerade
um der préazisen Erfassung ihrer jeweiligen Phinomene willen®.

Eine Gesprichsbereitschaft konstituiert freilich noch nichts. Sie kann
nicht mehr sein, als ihr Wortinhalt besagt. So wird tiber die Konstitution
selbst in einem néchsten Schritt zu sprechen sein.

I. Die Konstitution einer Biblischen Theologie

Da es inzwischen drei gewichtige Aufarbeitungen zum Stand der Dis-
kussion um die Biblische Theologie gibt’, geniigt es, im folgenden den von
mir vorgeschlagenen Entwurf zu erldutern. Er geht von dem wahrscheinlich
einzigen Sachverhalt aus, der sich als fiir Altes und Neues Testament gemein-
samer nicht bezweifeln ldsst. Es handelt sich um den Sachverhalt, dass das
Neue Testament von keinem andern Gott redet und reden will als das Alte.
Nun kann man einwenden, dass dasselbe ja auch fiir den Koran gilt. Dariiber
hinaus konnte es den Anschein haben, dass, seit sich weltweit der Monotheis-
mus durchzusetzen begonnen hat und weiter durchsetzt (die mystischen Uni-
versalreligionen Hinduismus und Buddhismus seien hier der Kiirze halber
einbezogen), die Aussagekraft jenes einzigen gemeinsamen Sachverhaltes
verhéltnismaéssig gering veranschlagt werden miisse. So strittig nun aber die
meisten Gegenstdnde der alttestamentlichen Wissenschaft sich darstellen, so
sehr scheint die Einsicht nicht zu leiden, sondern eher noch sich zu festigen,
dass man beim Gottesverstdndnis des Alten (und damit des Neuen) Testa-
ments mit etwas Besonderem, von Allgemeinvorstellungen nicht Erfasstem
zu rechnen hat. »

195



Besonderheit des alttestamentlichen Gottesverstehens

Alle Volker haben ihre Weise, von Gott Grosses, Wundervolles zu sa-
gen, auch im Polytheismus, und es kann nicht die Absicht sein, mit der Erldu-
terung zum Gottesverstindnis des Alten Testaments Aussagen anderer Vol-
ker abzutun. Dies gilt umso weniger, als wir in der Bibel unbefangen eine Fiil-
le von Ubernahmen anderer religiser Texte oder Aussagen finden, so wie es
im Alten Testament auch nicht den Begriff einer Fremdreligion, sondern im-
mer nur die Anschauung von fremden Goéttern gibt®. Das hier zu erlduternde
Besondere beschreibt man denn auch besser als eine besondere Zugangsweise
zum Gottesverstehen denn als einen originellen Gedanken, und mit dieser
Zugangsweise kann man sich keinesfalls nur theoretisch vertraut machen.
Inwiefern das so ist und sein muss, ergibt sich aus der Erlduterung von selbst.

Die Besonderheit des alttestamentlichen Gottesverstehens besteht dar-
in, dass es nicht ohne Geschichten vom Gottesvolk und nicht ohne die den
Menschen Gottes eigenen « Wege»® sein kann. Alttestamentlich gibt es also
kein Gottesverstehen ohne Geschichten vom Werden des Gottesvolkes im
Auszug aus Agypten und in der Wiiste, ohne Vitergeschichten und solche
von Israel, Josef und seinen Briidern, ohne solche von Samuel, Saul und Da-
vid, von den grossen und den kleinen Propheten, von Hiob, Jona, dem denk-
wiirdigen «Prediger» (Kohelet) oder von Daniel und seinen Freunden. Eine
Forschergeneration friiher sagte man gern, der Gott des Alten Testaments sei
ein Gott der Geschichte, um auf die differentia specifica hinzuweisen (z.B.
G.v. Rad, A. Weiser, G.E. Wright), und bis heute kann man dieses Motiv
nicht vollig aufgeben’®. Aber es hat sich als richtiger erwiesen, von Geschich-
tenim Plural statt von Geschichte im Singular zu sprechen, um die Besonder-
heit zu erfassen''.

Wie man sieht, ist das eine wenig theoretische Weise, das Gottesverste-
hen anzugehen, so dass z.B. bis heute zweifelhaft ist, ob es angemessen ist,
unser Wort Theologie im strengen Sinne auf die Selbstaussagen des Alten Te-
staments anzuwenden'?. In erster Ndherung kann man es als eine Art Ellipse
mit den beiden Polen Gott und Gottesvolk beschreiben — vom deuteronomi-
schen Schrifttum an durch die Formel «Jahwe Gott Israels — Israel Volk
Jahwes» bezeichnet'®. Um diese Eigentiimlichkeit zu erfassen, habe ich ver-
suchsweise den Begriff Charakter vorgeschlagen: Was das Wort Gott bedeu-
tet, konne man alttestamentlich nicht durch allméhlich sich durchsetzende
Allgemeinbegriffe von Gott, sondern nur durch den sehr profilierten Cha-
rakter seines Gottes bestimmt wissen. Die Eignung des Wortes Charakter,
das in der Welt der Religionen im Prinzip ein polytheistisches ist, ergibt sich
biblisch daraus, dass ein Charakter sich im Gegeniiber «formt» und im Ge-
geniiber begreiflich wird, wobei stets auch das Geheimnis des Gegeniibers ge-

196



wahrt bleibt. So und nur so kann man z.B. legitim erfassen, dass der
Monotheismus'* in der Bibel Alten Testaments nicht am Anfang steht und
dort auch nicht stehen muss, ja dass er in strenger, philosophischer Fassung
tiberhaupt nicht alttestamentlich ist, sondern dass er biblisch ein «Ergebnis»
des Charakters Gottes ist. Dieses Ergebnis aber ist so wenig beliebig oder
primitiv-vorwissenschaftlich, dass das Wort Gott biblisch nicht als solches
Sinn gibt, sondern in seiner Fiille nur durch einer einen einzigartigen Charak-
ter erfassbar wird.

Es zeichnet die Bibel Alten Testaments aus, dass unter den Bedingungen
seines Gottesverstehens nicht Heiligenlegenden oder -erzdhlungen entstan-
den sind, ja dass man insgesamt gewiss nicht von einer Glorifizierung Altis-
raels oder seiner Menschen sprechen kann. (Das spate Chronikbuch féllt ge-
rade in dieser Hinsicht recht deutlich aus dem Zusammenklang der iibrigen
Schriften heraus.) Die Umkehrung wiirde freilich auch nicht stimmen — es
gibt durchaus von Herrlichem zu berichten wie bei Mose, bei Kénig David
oder bei Gideon, und Konig Salomo hat sein Echo in den Proverbien, im Ho-
henlied und im Buch Prediger/Kohelet. Trotzdem ist wohlbekannt, dass das
Alte Testament eher scharf selbstkritisch und Gottes Fiihrung/Beharrlich-
keit hervorkehrend redet, bis hin zu den radikalen Botschaften der Prophe-
ten Amos, Hosea, Jesaja, Micha, Jeremia und Ezechiel.

Gott in Jesus Christus

In diesem Rahmen wird es begreiflich, dass ein einzelner Mensch, der
Christus Jesus des Neuen Testaments, in seiner Existenz das Ja und Amen
des einzigartigen Gottes zu seinen Verheissungen sein kann (2 Kor 1,19f.)
und dass durch ihn der Grundkonflikt der Erwédhlung, wie diese namlich an-
gesichts der Widerstandigkeit des Gottesvolkes (Dtn: «Volk harten Nak-
kens»; Ez: «Haus Widerspenstigkeit») zum Zuge kommen kann, auf die
Spitze getrieben und so gelost werden kann. Ja mehr noch: nach dem Neuen
Testament kommt Gott selbst, der einzigartige, in Christus Jesus zum Zuge,
tut sich kund und bringt so das Gottesverstehen zur Vollendung. Zweierlei
muss hier ergdnzend angefiihrt werden, um nicht einem Missverstandnis
Vorschub zu leisten.

a) Weder aus dem Alten noch aus dem Neuen Testament kann man ent-
nehmen, dass das Gottesvolk Israel etwa verwerflicher gewesen sei (gar noch
sei) als andere Volker. Gerade die grosse Prophetie in all ihrer Schirfe offen-
bart nichteinim Verhdltnis zu anderen Volkern besonders verwerfliches Trei-
ben der Konigreiche Israel und Juda, sondern besonders hohe Massstidbe im
Umgang mit dem einzigartigen Gott, an denen das Volk nach seinem eigenen

197



Willen zu messen war. Demnach hat Israel paradigmatisch die Existenz der
Siinde (der Widerspenstigkeit bzw. Hartnéckigkeit, mit seinen eigenen Wor-
ten gesagt) an sich erkannt und erkennen miissen, und diese Erkenntnis ist
nicht ohne das Gegeniiber seines besonderen Gottes zu begreifen. Analoges
gilt vom Neuen Testament (und von der in ihm fundierten Kirche). Wie im
Alten Testament, so wird auch in der Christenheit die Erkenntnis der eigenen
Widerspenstigkeit und Siinde nie ohne Bitterkeit, Befremden und Uberra-
schung gewonnen, und es gehort wohl zum Menschsein, dass man sie nicht
gerne an sich geschehen lédsst. Aber sie ist der Wendepunkt zur universalen
Erlosung.

b) Esist aus dem Alten Testament nicht errechenbar, dass ein einzelner
Mensch des Gottesvolkes in seiner Existenz Gott selbst zum Zuge zu bringen
hat (vgl. 2 Kor 5,19: Gott verséhnte in Christus die Welt mit sich selbst) —
das eben zeigt das nichtchristliche Judentum. Indem Gott selbst in Christus
Jesus offenbar wird, begegnet man einer durchaus eigenen Offenbarung. Es
gilt aber umgekehrt, dass das in Christus Jesus er6ffnete Gottesverstehen das
Alte Testament zur Vollendung bringt. Die Vollendung ergibt sich u.a. dar-
aus, dass das ldngst angekiindigte Ausgreifen Gottes, des einzigartigen, auf
die Volker sich darin realisiert, dass durch Christus Jesus in der Erlosungsbe-
diirftigkeit und wirklichen Erlosung Israels auch die Erlésung aller anderen
Volker gelost werden kann.

Um nun durchsichtig zu machen, dass man in der Christenheit schon
langst, wenn auch z.T. verschiittet, ein Bewusstsein von der Eigentiimlich-
keit dessen gehabt hat, dass das Neue und das Alte Testament von ein und
demselben Gott reden, habe ich an das Gottesverstehen der Trinitét erinnert.
Biblisch-theologisch kann es dabei weder um eine Rechtfertigung bestimm-
ter kirchenpolitischer und theologischer Entscheidungen gehen noch um eine
Dogmatisierung der exegetischen Arbeit noch um Antijiidisches oder Anti-
Islamisches. Wichtig scheint mir vielmehr, dass der christliche Monotheis-
mus schon immer ein Bewusstsein dessen hatte, in welcher Weise es nicht auf
der Hand liegt, wie man vom Gott der Bibel zu reden, wie man ihn zu bezeu-
gen hat. Denn im Gottesverstehen der Trinitdt ist die Polaritit Gott-
Gottesvolk, die durch Gottes Versohnung in Christus Jesus ihre Losung fin-
det, aufgehoben, bewahrt und weitergefiihrt als Gott Vater-Gott heiliger
Geist in Gott dem Sohn. Mich interessieren hier nicht die Denkmoglichkeiten
und Denkfiguren, die mit dem altchristlichen Gottesverstehen verbunden
sind. Sondern mich interessiert einzig und allein, dass das Gottesverstehen
der Trinitdt in biblische Realitét riickiibersetzbar ist und damit erstaunlich
treffenden Sinn offenbart.

198



Kontinuitdt und Diskontinuitdt der beiden Testamente

Diesen Teil abschliessend, darf man nun zusammentragen, was die vor-
geschlagene Konstitution Biblischer Theologie ermdglicht, was sie leistet und
was noch offensteht. Fiir den Exegeten ebenso wie fiir den gebildeten Bibelle-
ser und Bibelkenner ist wohl besonders wichtig, dass weder die Aussagen des
Alten noch die des Neuen Testaments umgebogen, spiritualisiert oder kanali-
siert werden miissen, um ihren Beitrag zur Biblischen Theologie zu leisten.
Im Gegenteil, beide Testamente konnen je mit ihrem eigenen Wort ganz zur
Geltung gebracht werden, und wo etwa das Neue Testament im Verhaltnis
zum Alten nicht Kontinuitat, sondern Diskontinuitét zeigt, da kann und soll
dies uneingeschriinkt aufgenommen werden. Es entsteht hier nicht ein Vor-
verstdndnis, das den Texten seinen Sinn aufzwingt, sondern es ist reichlich
Raum vorhanden, um das je Eigentiimliche auch herausarbeiten zu kénnen.

Diese Konstitution erlaubt es auch, dltere Vorschldge, die die Unaufgeb-
barkeit des Alten Testaments fiir das christliche Leben und die Bibelwissen-
schaften betonten, in angemessener Weise aufzunehmen. So ist die in der
Welt wohl verbreitetste Auffassung der Zusammengehoérigkeit von Altem
und Neuem Testament die von Verheissung und Erfiillung (mit nuancierten
Spielarten)'®. Thr Mangel hat schon immer darin bestanden, dass nun gerade
der so wichtige Apostel Paulus die Vorstellung der Erfiillung nicht teilt, son-
dern Verheissung in Christus dem Nomos entgegensetzt'é. Dazu kommt,
dass eine Fiille alttestamentlicher Verheissungen nicht als erfiillt gelten kon-
nen, die sehr wohl Einfluss auf das christliche Leben haben miissen. Ebenso
unverkennbar war aber schon immer, dass mit dem Schema von Verheissung
und Erfiillung etwas fiir die Zusammengehorigkeit Wesentliches getroffen
ist. Es 1dsst sich nun insofern modifizierend aufnehmen, als die Erfiilung vor
allem das Gottesverstehen selbst und damit die Realisierung der Verheissung
betrifft, die durch die abgriindige menschliche Siinde an ihrer Durchsetzung
nun nicht mehr gehindert werden kann.

Ein anderes sehr verbreitetes Schema war und ist das der Heilsgeschichte
(erneut mit unterschiedlichen Spielarten)'’. Faszinierend schien hier stets,
das Element der immensen Geschichtlichkeit biblischer Tradition einbringen
zu konnen. So ist auch gar nicht zu leugnen, dass, wenn man die Zusammen-
gehorigkeit von Altem und Neuem Testament iiberdenkt, das Element der
Geschichte nicht ganz fehlen kann. Es gibt jedoch einen bemerkenswert ein-
fachen Einwand gegen dieses Schema, ndmlich dass das Wort Heil fiir das
Alte Testament wenig typisch ist, dessen Notwendigkeit fiir den christlichen
Glauben doch gerade demonstriert werden soll. Ferner sind die vorliegenden
alttestamentlichen Geschichtsdarstellungen kaum Heilsgeschichte zu nen-
nen. So endet der Pentateuch mit dem Tode des grossen Mose ausserhalb des

199



verheissenen Landes. Die Darstellung vom Buch Josua bis zum Ende der K6-
nigsbiicher enthélt bekanntlich eine grosse Abrechnung mit der Siindenan-
falligkeit Israels — um nur die wichtigsten Beispiele zu nennen. Zweifellos
aber gibt es so etwas wie eine Gottesgeschichte, die wiederum nicht denkbar
wire ohne die Tatsache, dass Israel sich durch Erwdhlung berufen wusste
und also eine Erwdhlungsgeschichte hatte — und hat. Dazu kommt schliess-
lich, dass der Begriff Geschichte (im Singular) eine grossere Gleichmassigkeit
und Kontinuitdt suggeriert, als der Wirklichkeit entspricht'® — Geschichten,
die in Geschichte wurzeln, haben sich als typischer erwiesen. Im Gottesver-
stehen kann das Anliegen der Heilsgeschichte daher uneingeschrankt ge-
wahrt werden, ohne ihren Aporien zu unterliegen.

Ein jiingst eingebrachter Vorschlag ging von einer Eigentiimlichkeit des
alttestamentlichen Traditionswesens aus. Nach nun fast 300jdhriger kriti-
scher Arbeit am Alten Testament scheint sich herauszuschélen, dass die Tra-
ditionsbildung Altes und Spétes mit Notwendigkeit verbindet, weil nach dem
Selbstverstdndnis der Schriften die jiingere Traditionsbildung die dlteren, ja
sehr alten Traditionen nicht ersetzen oder verdrangen soll. Denn die alte
Wahrheit bleibt auch nach spéterer Erkenntnis Wahrheit. Geschichte kann
als ein Traditionsprozess erfahren werden, in welchem die Lebendigkeit der
Tradition das Neue zur alten Wahrheit hinzufiigen ldsst als hinzugewonnene
Einsicht. Die fiir den Nichtfachmann so verwirrende Vielschichtigkeit altte-
stamentlicher Texte und Biicher hat demnach ihren guten Sinn, und sie strebt
einem Ziel zu, so wie Gottes Erwédhlung ja von allem Anfang an zielhaft ist
(H. Gese, P. Stuhlmacher)'®. Auch in diesem Falle haben sich Aporien einge-
stellt, deren wichtigste wohl darin besteht, dass der geschilderte Traditions-
prozess in der Wirklichkeit biblischer Biicher nur auf eine sehr hypothetische
Weise sich als wirklich folgerichtig wiirde erweisen lassen. Ganz richtig und
unaufgebbar ist dagegen die Beobachtung, dass alte und junge Tradition
nach dem Alten Testament notwendig zusammengehoéren und dass dies fiir
den Zusammenhang von Altem und Neuem Testament fruchtbar gemacht
werden kann. Diese Beobachtung lédsst sich aber ganz ungezwungen durch
die Gemeinsamkeit im Gottesverstehen einbringen.

Schliesslich konnte es sogar dahin kommen, dass die fiir unsere heutige
Einsicht so selten treffenden neutestamentlichen Zitate aus dem Alten Testa-
ment noch ihre Fruchtbarkeit fiir eine Biblische Theologie erweisen?’. Denn
ihre Eigentiimlichkeit scheint darin zu bestehen, dass sie nirgends die Not-
wendigkeit der Schriften Alten Testaments fiir die Verkiindigung des Chri-
stus Jesus wirklich beweisen wollen, sondern sie liberall voraussetzen. Es ist
nicht auszuschliessen, dass es weiterem Nachdenken gelingt herauszufinden,
in welcher Weise je diese Voraussetzung verstanden und wie sie aufgenom-
men wird.

200



I1. Biblische Theologie angesichts des Judentums

Biblische Theologie im hier vorgeschlagenen Sinne hat offenbar eine
grosse Ndhe zum Judentum. Denn sie geht davon aus, dass Christus Jesus
primér das Ja und das Nein Gottes im Gegeniiber zum Gottesvolk Israel ist
und sagt und dass aus diesem Ja und Nein das fiir alle Volker und Menschen
entspringt. Biblische Theologie kann man also aus dem Judentum nicht her-
aushalten, so wenig man sklavisch an dieses gebunden wire?'. Demgemass
miissen es nicht primér kontroverstheologische Griinde sein, die das Juden-
tum in seiner Geschichte fiir die Biblische Theologie interessant und erheb-
lich machen. Zwar kann man schwerlich leugnen, dass es auch in Zukunft
Aufgabe der Exegese sein wird, die Gegner Jesu, des Paulus oder des Johan-
nes zeitgendssisch verstdndlich zu machen. Aber eine dhnliche Aufgabe stellt
sich inner-alttestamentlich z.B. bei der Prophetenexegese. Und so sehr es
u.a. auch Kontroverstheologie wird geben miissen, gibt es christlich mit
Recht eine «Theologie des Judentums»?? und damit die Notwendigkeit, im-
mer wieder zum Urgrund des Evangeliums zuriickzukehren. Es ist der Ur-
grund, dass kein Mensch sich im Namen Gottes selbst berufen kann, dass nur
Gott berufen kann, wie ein fiir allemal in den Geschichten um Isaak und
Ismael, Jakob und Esau geklrt ist und wie von Paulus in R6m 9 aufgenom-
men *,

Ebenso offenkundig scheint mir, dass der Jude Jesus Christus dem Ju-
dentum weder erspart noch vorenthalten werden kann. Denn in Christus Je-
sus geht es nach dem Neuen Testament nicht um eine historisch-prophetische
Botschaft allgemein, sondern um Gott selber, um das letztliche Ver-
stehen/Offenbaren Gottes und damit um das erste Gebot. Zumindest die
entsprechende Fragestellung ist dem Judentum lédngst vertraut, weil es selbst
qualifiziert in die Auseinandersetzung um den historischen Jesus und den hi-
storischen Paulus eingetreten ist. Diese Auseinandersetzung — das scheint
sich inzwischen herauszustellen — verliert jedoch sofort an innerer Freiheit
und Aufgeschlossenheit, wenn als intendiertes Ziel im Hintergrund der
Ubertritt von einer Religionsgemeinschaft (mosaisch) zu einer anderen steht.
Muss man aber nicht den Streit um den Christus Jesus des Neuen Testaments
auch als innerjiidischen begreifen? Ein wohlwollender jlidischer Rezensent
meines Entwurfs hat die eben erlduterte Auffassung eine Spielart der alten
Substitutionstheorie genannt, nach der also seit Christus die Judenheit durch
die Christenheit als Gottesvolk substituiert werde?*. Da ich eine solche Auf-
fassung ausdriicklich abgelehnt habe, begriindete der Rezensent seine Dia-
gnose mit der Erlduterung, dass ich als Protestant zwar nicht in den Katego-
rien der ecclesia triumphans, wohl aber in denen des evangelium triumphans
dédchte. Nun kann man sich auf den ersten Blick nur gut verstanden fiihlen,

201



wenn man als ein Christ verstanden wird, der dem evangelium triumphans
glaubt. Sobald aber das triumphans nicht den Sinn des Triumphes {iber Ver-
fremdung von Gott, tiber die Gleichgiiltigkeit oder iiber die Finsternis hat,
sondern den des Triumphierens z.B. iliber das Judentum, wird die Diagnose
gewiss fatal. Denn man kdnnte zwar sehr wohl das Wesen der Siinde begrif-
fen haben und daher weder die Kirchen noch die Christen besser finden als
anders Orientierte, aber von der Uberzeugung geleitet sein, dass man eine
bessere Sache vertritt als irgendwer sonst.

- Dieser Kritik sich zu stellen, konnte etwa folgendes bedeuten. Der
christliche ebenso wie der jiidische Glaube vertragen sehr viel Theorie. Sie
koénnen auf hochstem Niveau samt dem dazugehdrenden elitdren Bewusst-
sein ausgesagt werden und, soweit es das Christentum angeht, die ganze Welt
erfassen wollen, wie eine vielhundertjéhrige Geistes- und Kulturgeschichte
beweist. Sie sind aber in ihrem letzten Geheimnis nicht Theorie, sondern
«Charakter». Sie haben beide mit einer Wahrheit zu tun, durch die Men-
schen wahr werden, was in der und durch die Theorie allein nicht auszuma-
chenist, da dies nur im Gegeniiber bewahrt werden kann. Fiir beide ist mass-
geblich, dass sie wanderndes Gottesvolk sind (Hebr!), so dass die Wahrheit,
um die es hier geht, jedenfalls nicht bei Menschen oder «objektiv» einklagbar
wird. Aber es gibt eine Kehre, auf die es hier ankommt. Zur Debatte steht
eben nicht primér eine bessere oder schlechtere Sache, sondern das erste Ge-
bot und d.h. Gott in seiner Einzigartigkeit wie oben beschrieben. Dann
scheint mir die Idee einer Substitution der Judenheit durch die Christenheit
ebenso auf einer falsch gestellten Frage zu beruhen wie die Vorstellung, dass
das Christentum das Judentum oder umgekehrt sozusagen gleichberechtigt,
weil dem gleichen Gott gehorsam, anerkennen miisse. Denn die Frage, wer
Jetzt legitim Israel sei, konnte die Christenheit legitim nur auf Christus Jesus
allein beziehen, wihrend sie weder sich selbst noch die Judenheit als irgend-
wie im vollen Sinne legitimes Gottesvolk verstehen kann (Unkraut unter dem
Weizen Mt 13). Nachfolge Christi bedeutet doch wohl kein Haben Christi,
sondern den ausgestreckten Finger Johannes des Tdufers auf dem Isenhei-
mer Altar. D.h. es muss (nicht antijiidisch, sondern innerjiidisch) aussagbar
bleiben, warum man auf dem Fundament des Christus Jesus (1 Kor 3) allen
Menschen als konkret Berufenen wiinschen mdchte, dass sie vom evangeli-
um triumphans erfasst werden?.

Ob jene falsch gestellte Frage nicht immer auch ein bisschen von der
Vorstellung geleitet ist, dass verniinftigerweise die Normalreligion aller Welt
das Christentum sein miisse? Biblische Theologie hitte demgegeniiber die
Aufgabe, eindriicklich zu machen, dass die Erwéhlten alt- und neutesta-
mentlich eine paradigmatische Existenz zu fiihren haben. Ein Blick auf das
geistlich so verwandte koranische Gottesverstindnis mag das zu Sagende

202



verdeutlichen. Der Universalismus des Islam ergibt sich aus der (auch bi-
blisch bezeugten) unbedingten Allmacht Gottes, der gegeniiber ein Mensch
nur gehorsam oder nicht gehorsam, mus/im oder nicht-musl/im sein kann.
Der Universalismus der Bibel aber hat eine andere Herkunft. Denn Gott ist ja
ein aus der Volkerwelt erwéhlender, berufender, und zwar in eine paradig-
matisch-prophetische Existenz hinein. Wenn Gott zur Schopfung ein-
schliesslich der Menschenwelt sein «sehr gut» spricht (Gen 1,31), so zu einer
Schopfung, die noch nicht ganz bei sich ist, so dass die Menschenwelt der pa-
radigmatischen Existenz Abrahams/ Israels bzw. des Christus bedarf und
die Berufung aller Volker keine Selbstverstandlichkeit ist, sondern einer legi-
timen Inkraftsetzung bedarf. Diese Inkraftsetzung muss aber eine gewohnte
Denkrichtung umkehren, weil sie in Christus darin besteht, dass die Beru-
fung in eine paradigmatische Existenz nun niemand mehr vorenthalten wer-
den kann. Noch immer ist sie alles andere als selbstverstidndlich; aber als Exi-
stenz der Siindenvergebung erlaubt sie keine Grenzziechung mehr — bei der
Judenheit angefangen und auch der Christenheit geltend (1 Kor 9,19ff.).

I11. Biblische Theologie — erst ein Projekt

Wenn man erkannt zu haben meint, wie Biblische Theologie zu konsti-
tuieren ist, so hat man sie natiirlich noch nicht in ihrer ganzen Fiille erfasst.
Erwahnenswert ist das hier aus zwei Griinden. Einmal erfordert die Abfas-
sung einer Biblischen Theologie die Berticksichtigung der paradigmatischen
Existenz Israels im Kreise der Volker. Seit dem Beginn der Christenheit gibt
es aber das objektive Problem, jeweils zu entscheiden, wo die Paradigmatik
ihre Grenzen haben muss, aber auch kann, weil Israel eben nur ein Volk unter
allen Volkern der Erde ist und kaum in jeder seiner Hinsichten paradigma-
tisch sein wird — beispielhaft sei an die von manchen, aber nicht von allen
Volkern der Erde praktizierte Beschneidung erinnert*¢. Sowohl aus Griinden
langer geschichtlicher Erfahrung wie aus der sehr bewegten wissenschaftli-
chen Diskussion ergibt sich m.E. das Eingestdndnis, dass eine ganz allgemei-
ne Richtlinie fiir die Giiltigkeit der Paradigmatik und fiir ihre Grenze nicht
gegeben werden kann. Eine Biblische Theologie wird u.a. auch alttestament-
lichen Volksstoff einzubringen haben, um das, was zu sagen ist, auch sagen
zu konnen. Aber eine generelle Grenzziehung empfiehlt sich nicht, wiahrend
es methodisch wichtig sein diirfte, alt- und neutestamentliche Texte spitz auf
ihr Gottesverstehen hin zu interpretieren. Zumindest im gegenwirtigen Au-
genblick ist es vielleicht kein empfindlicher Nachteil, dass eine allgemeine
Richtlinie fehlt, wie sich aus dem nédchsten Punkt ergibt. Im Prinzip wird
man dann, soweit es das Alte Testament betrifft, keine vollig andere Aufga-
benstellung annehmen konnen als die einer «Theologie des Alten Testa-

203



ments», die spatestens seit den dreissiger Jahren dieses Jahrhunderts zu aus-
gesprochen respektablen Ergebnissen gefiihrt hat?’.

Der andere Grund besteht darin, dass sich iiber dem Alten Testament
wegen mancher seiner Anstossigkeiten ein Wust von Urteilen und Vorurtei-
len angehduft hat, der nicht leicht zu durchdringen ist**, Zwei Beispiele darf
man hier erwdahnen, ndmlich das Verhéltnis zum Krieg sowie zur Gewalt im
Krieg und das Verhiltnis zur Rechtsstellung der Frauen in der Offentlich-
keit?’. Die anzusprechenden Sachverhalte sind jedoch zu umstritten und zu-
dem zu gewichtig, um sie hier im einzelnen anzufiihren.

Zu beiden Sachverhalten aber bleibt vorab schon eins zu vermerken. So-
wohl der historische Jesus als die Bibel Neuen Testaments waren auf ihre
Weise und ihrer Zeit geméss mit dhnlichen Problemen grundsatzlich ver-
traut. Gleichwohl haben sie keinesfalls von einem anderen Gott Zeugnis ab-
legen wollen als die Schriften des Alten Testaments. Das, so scheint mir, gibt
eine gute Basis fiir die weitere Arbeit an der Biblischen Theologie.

ANMERKUNGEN

1. Uber diese Diskussion informieren z.Z. drei ausfiihrliche Literaturberichte: D.L. Ba-
ker, Two Testaments, One Bible, Leicester (Inter-Varsity Press) 1976; H. Graf Re-
ventlow, Hauptprobleme der Biblischen Theologie im 20. Jahrhundert (Ertrédge der
Forschung 203), Darmstadt 1983; M. Oeming, Gesamtbiblische Theologien der Ge-
genwart, Stuttgart (Kohlhammer) 1985. Niitzlich ist jedoch auch die Aufarbeitung
durch H.D. Preuss, Das Alte Testament in christlicher Predigt, Stuttgart (Kohlham-
mer) 1984, 62-164. Zur Einfiihrung vgl. noch H. Seebass, Biblische Hermeneutik (Ur-
ban-Tb. 199), Stuttgart 1974.

2. Vgl. dazu meinen Literaturbericht «Biblische Theologie»: Verkiindigung und For-
schung 27 (1982) 28 -45.

3. Besonders hervorgehoben von Preuss, Das Alte Testament (vgl. Anm. 1) 140ff. Er-
wihnenswert scheint mir, dass G. v. Rad bereitsin der 1. Auflage seines Genesis-Kom-
mentars (ATD 2-4, Gottingen 1949ff.) eine intensive Auseinaridersetzung mit dem
Kommentar von B. Jacob, Das erste Buch der Tora, Berlin 1934, suchte.

4. Eine vorziigliche und sehr umfassende Aufarbeitung der Debatte findet man bei Re-
ventlow, Hauptprobleme (vgl. Anm. 1) 67-125.

5. Die Datierung ist noch sehr umstritten, vgl. J.M. Schmidt, Art. Friihjudentum: TRE
11 (1983) 688f. Mit K. Koch, Das Buch Daniel (Ertridge der Forschung 144), Darmstadt
1980, 127-154 und O.H. Steck, Uberlegungen zur Eigenart der spitisraelitischen Apo-
kalyptik, in: Die Botschaft und die Boten. FS H.W. Wolff, Neukirchen-Vluyn 1981,
301-318 denke ich, dass das Spatisraelitentum mindestens bis in die Epoche Daniels
reicht und der Beginn des Judentums historisch ein selbstdndiges Problem darstellt.
Der Terminus Judentum ist zum ersten Mal in 2 Makk belegt, dessen Quelle (Jason v.

204



10.

11

12.

13

14,

15,
16.

17.

18.

Kyrene) in der 2. Hilfte des 2. Jahrhunderts v.Chr. verfasst wurde: vgl. M. Hengel,
Judentum und Hellenismus (Wiss. Untersuchungen zum NT 10), Tiibingen 1969, 2. —
Zur Verinderung der Gesprichslage hat auch beigetragen, dass eine vorchristliche
Gnosis nicht mehr mit Wahrscheinlichkeit angenommen werden kann, vgl. K. Ber-
ger/R. McL. Wilson, Art. Gnosis / Gnostizismus: TRE 13 (1984) 519-550.

. Beispielhaft fiir die verdnderte Gespréchslage war u.a. der instruktive Dialog, zu dem

sich P. Stuhlmacher im Rahmen der Arbeitsgruppe «Biblische Theologie» des Kon-
gresses der Studiorum Novi Testamenti Societas in Basel 1984 bereitfand. Sein Beitrag
«Biblische Theologie als Weg der Erkenntnis Gottes. Versuch eines Dialoges mit
Horst Seebass» und mein Beitrag «Gerechtigkeit Gottes. Versuch eines respondieren-
den Dialoges mit Peter Stuhlmacher» sollen im 1. Bd. eines neuen «Jahrbuchs fiir Bi-
blische Theologie» 1986 in Neukirchen-Vluyn (Neukirchener Verlag) erscheinen.

. S.0. Anm. 1. Mein Vorschlag findet sich in dem Buch «Der Gott der ganzen Bibel. Bi-

blische Theologie zur Orientierung im Glauben», Freiburg (Herder) 1982.

. Vgl. H. Seebass, Die Gottesbeziehung zur Gotterwelt der Volker im Alten Testament,

in: W. Strolz / H. Waldenfels (Hrsg.), Christliche Grundlagen des Dialogs mit den
Weltreligionen (Quaest. disp. 98), Freiburg 1983, 76-97.

. Inder alttestamentlichen Weisheitsliteratur ein féster Begriff; wieweit gerade sie in ei-

ne Biblische Theologie einbezogen werden kann, ist recht umstritten. Darauf kann
nicht eingegangen werden.

So mit W.H. Schmidt, Alttestamentlicher Glaube in seiner Geschichte (Neukirchener
Studienbiicher 6), Neukirchen-Vluyn 41982, 91ff.

Der wichtigste Text fiir den Nachweis scheint mir bei R. Smend, Elemente alttesta-
mentlichen Geschichtsdenkens (Theol. Studien 95), Ziirich 1968 vorzuliegen. Ergan-
zend sei auf J. Barr, Alt und Neu in der biblischen Uberlieferung, Neukirchen-VIuyn
1964 verwiesen.

Auch im Neuen Testament gibt es neben wirklichen Theologien (Paulus, Evangelist
Joh, Hebr) naivere Selbstaussagen. Zur Sache vgl. vor allem G. Ebeling, Studium der
Theologie (UTB 446), Tiibingen 1975, 26- 39, die dezidierte Aussage auf S. 32.

Mit dieser Assertion soll nicht eine Mitte des Alten Testaments behauptet werden. Der
in der Assertion angesprochene Sachverhalt ist kaum bestreitbar.

Um diesen gibt es z.Z. Streit: vgl. O. Keel (Hrsg.), Monotheismus im Alten Israel und
seiner Umwelt (Bibl. Beitr. 14), Fribourg 1980; B. Lang (Hrsg.), Der einzige Gott. Die
Geburt des biblischen Monotheismus, Miinchen 1981. Relativ haltbar scheint mir (bei
kleineren Differenzen zur vorexilischen Geschichte und zur Trinitédt) der Beitrag von
F. Stolz,in: O. Keel (Hrsg.), Monotheismus (s.0.) 143 -184. Niitzlich auch N. Lohfink,
Gott, in: ders., Unsere grossen Worter, Freiburg 1977, 127-144,

Vgl. Baker, Two Testaments (vgl. Anm. 1) 293.

Diese Beobachtung war die Basis der Uberlegungen von F. Hesse, Das Alte Testament
als Buch der Kirche, Giitersloh 1966,

Ausfiihrlich besprochen bei Baker, Two Testaments (vgl. Anm. 1) 273-332 (die Be-
deutung O. Cullmanns wird dabei wohl nicht ganz zureichend gewiirdigt).

Dieser Punkt ist nicht ganz unumstritten, wenn man etwa O.H. Steck, Stromungen
theologischer Tradition im Alten Israel, neben R. Smend, Uberlieferung und Ge-
schichte. Aspekte ihres Verhéltnisses, beide in: O.H. Steck (Hrsg.), Zu Tradition und
Theologie im Alten Testament (Biblisch-Theologische Studien 2), Neukirchen-Vluyn
1978, 27-56.9-26, nebeneinander liest. Schon angesichts der Quellenlage zur Ge-
schichte Israels hat man m.E. Smend zu folgen. Das Argument ist nachdriicklich von

205



19.

20.

21.

22,

23.

24,

25.

26.
27.

28.

29;

F. Hesse, Abschied von der Heilsgeschichte (Theol. Studien 108), Ziirich 1971 einge-
bracht worden, dessen Schlussfolgerungen jedoch kaum {iberzeugen konnen.

Besonders fruchtbar scheinen mir H. Gese, Zur biblischen Theologie, Miinchen 1977;
P. Stuhlmacher, Versohnung, Gesetz und Gerechtigkeit, Gottingen 1981.

H. Hiibner, ThLZ 109 (1984) 538 - 540 hat dies in einer Besprechung meines Buches als
Programm angekiindigt. In der Besprechung vermisse ich eine sachgemaisse Darstel-
lung meiner These.

Gern verweise ich hier auf J.J. Petuchowski, Zur Tagesordnung eines christlich-jiidi-
schen Gesprachs: Orientierung 46 (1982) 190- 192, der deutlich gemacht hat, welche
Bandbreite Judentum seinerzeit und heute umfasst und wie wenig man auf Einheits-
meinungen aus sein kann.

So ein Buchtitel von C. Thoma, Chrlstllche Theologle des Judentums (Enzyklopéadie
«Der Christ in der Welt» VI, Bd. 4a/b), Aschaffenburg 1978 — ein sicher niitzliches
Buch!

Dies habe ich ndher in einem Aufsatz ausgefiihrt, der demnéchst in «Horizons in Bibli-
cal Theology» erscheinen wird.

J.J. Petuchowski, «Der Gott der ganzen Bibel» — aus jiidischer Sicht: Orientierung
47 (1983) 22-24.

Erwartungsgemass kritisierte Petuchowski, dass ich den Sendungsauftrag von Mt 28
christlich fiir unaufgebbar halte. Fatal scheint mir das nur, wenn man die Vorstellung
hat, zwei weltliche Systeme lagen im Kampf und das eine (Christentum) wolle das an-
dere (Judentum) schlucken. Aber so ist der Sendungsauftrag bestimmt nicht gemeint,
auch nicht gegeniiber anderen «Systemen». Allgemeiner kann man fragen, ob man
heute unbefangen iiber den Sendungsauftrag reden kann. Lésst er sich aber aus dem
Wesen des christlichen Glaubens entfernen? S. den néchsten Abs. — Im Staat Israel
gibt es christliche Juden, die Juden als Bekenner des Christus Jesus bleiben wollen.
Kann das wirklich abzulehnen sein? Oder sind sie eher ein Zeichen der Zukunft?

Siehe dazu die Sachlexika.

Also spatestens seit dem so gewichtigen und international so angesehenen Werk von
W. Eichrodt, Theologie des Alten Testaments [ (1933); I1 (1935); I11 (1939).

Um mit dem Aufraumen zu beginnen, sind meinem oben Anm. 7 genannten Buch Ka-
pitel {iber das alttestamentliche Recht / Gesetz wie iliber die Schopfung beigegeben.

Die Stellung der Frau im Recht sozialgeschichtlich aufzuarbeiten, bemiiht sich z.Z.
Karen Engelken an der Ev.-theol. Fakultit in Mainz.

206



	Ist biblische Theologie möglich?

