
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Das aktuelle Buch zum Thema dieses Heftes:

Bernards. Jackson (Hg.), THE JEWISH LAW ANNUAL. Bd. IV, Leiden: Brill 1981.

VII, 332 Seiten, Gld. 108.—.

Die Gleichberechtigung von Mann und Frau ist heute zwar noch lange nicht überall
sozialpolitische Realität, stellt aber für modernes Rechtsempfinden eine selbstverständliche,

unaufgebbare Forderung dar. Von diesem Bewusstsein her entstehen drängende Fragen

an die Adresse der religiösen Traditionen, etwa diejenigen des Judentums oder des

Christentums: Wie stehen sie zur Gleichberechtigung? Der hier zu besprechende Sammelband

ist einem im jüdischen Recht — einem Recht, das bekanntlich die Scheidung einer
religiösen Ehe grundsätzlich akzeptiert — besonders heiklen Teilaspekt dieses Gesamtkomplexes

gewidmet: Wie steht es mit dem Recht der verheirateten Frau auf Ehescheidung?

Abgesehen von einem (in der vorliegenden Reihe üblichen) sehr hilfreichen bibliographischen

Anhang mit neuester Literatur zu allen Bereichen des jüdischen Rechts (S.

289-332) konzentriert sich JLA IV ausschliesslich auf die Thematik «The Wife's Right
to Divorce» (S. 1 -288).

Biblisches und traditionell-jüdisches Eherecht kennen formell keine von der Frau
ausgehende Scheidung. Eine religionsgesetzlich gültige Auflösung einer Ehe kommt —
vom Tod eines Partners abgesehen — nur dann zustande, wenn der Mann seiner Ehefrau
den Scheidebrief (get) ausstellt. Eine sonstwie vom Mann verlassene Ehefrau gilt als cagu-
nah: als nach wie vor «gebunden» und deshalb unfähig, eine neue Ehe zu schliessen (geht
sie eine derartige Verbindung dennoch ein, so gelten die daraus hervorgehenden Kinder als

«illegitim», als mamzerîm). Dies alles ist im heutigen Judentum, soweit es sich überhaupt
an die religiöse Überlieferung gebunden weiss, beileibe kein akademisches, sondern ein
sehr aktuelles, brennendes Problem, wie mehrere Beiträge im vorliegenden Band zeigen
(M. Washofsky, The Recalcitrant Husband: The Problem of Definition, S. 144 -166; J.D.
Bleich, Modern-Day Agunot: A Proposed Remedy, S. 167-187; D. Novak, Annulment in
Lieu of Divorce in Jewish Law, S. 188-206; M. Chigier, Ruminations over the Agunah
Problem, S. 207-225). Das religiöse und menschliche Problem der cagunah besteht vor
allem dort, wo sich ein nicht religiöser Ehemann (der z.B. bereits eine neue, zivile Ehe
eingegangen ist) weigert, seiner bisherigen Frau den get auszustellen. Wie kann ein solcher
renitenter Ehemann dazu veranlasst werden, seiner Pflicht nachzukommen? Im Staat Israel
wird er u.U. mit einer Gefängnisstrafe bedroht, aber in der Diaspora ist solche Unterstützung

durch den «weltlichen Arm» kaum denkbar (vgl. — zur staatlichen
Rechtsprechungspraxis in den angelsächsischen Ländern — B.J. Meislin, Pursuit of the Wife's
Right to a «Get» in United States and Canadian Courts, S. 250-271; M.D.A. Freeman,
Jews and the Law of Divorce in England, S. 276-288). Ist von der Halacha her evtl. eine

Annullierung der Ehe möglich, die vom rabbinischen Gericht auch gegen den Willen des

Mannes ausgesprochen werden könnte? Wie lässt sich insbesondere die fundamentale
Frage lösen, dass das Religionsgesetz in diesem Fall einen Grundsatz elementarer Gerechtigkeit

zu verletzen scheint, indem es einem böswilligen Ehemann gestattet, «to use a specific

law to reject the authority of the Law in general» (D. Novak, S. 192), während gerade
diejenige Ehefrau, die dem Gesetz Folge leisten will, das Nachsehen hat? Zu dieser ethi-

180



sehen Grundsatzfrage und zu den konkret-juristischen Problemen enthalten die genannten

Beiträge eine Fülle von sehr differenzierten, aber auch kontroversen Überlegungen
und Lösungsvorschlägen. Darauf sei hier einfach hingewiesen, wobei die Randbemerkung
vielleicht nicht überflüssig ist, dass christliche «Überheblichkeit» in bezug auf die Probleme,

denen sich die jüdische Tradition hier zu stellen hat, völlig unangebracht wäre.

Wenn sich die halachischen Probleme mit der Ehescheidung der Frau in moderner
Zeit auch verschärft haben, so datieren sie doch nicht erst von gestern. Daher ist es sinnvoll,

dass praktisch die Hälfte des vorliegenden Bandes aus historischen Untersuchungen
besteht — sowohl zu den biblischen Rechtsgrundlagen wie zur nachbiblischen Rechtsentwicklung.

Unter den biblisch-alttestamentlichen Beiträgen sei derjenige von E. Lipiriski
(The Wife's Right to Divorce in the Light of an Ancient Near Eastern Tradition, S. 9 - 27)
hervorgehoben, der anhand von altorientalischen Texten nachweist, dass'es eine
«westsemitische» Rechtstradition gegeben hat, die Frau und Mann in bezug auf das
Ehescheidungsrecht praktisch gleichstellte. Das biblische Recht behandeln auch Y. Zakovilch (The
Woman's Rights in the Biblical Law of Divorce, S. 28-46) und D. Piattelli (The Marriage
Contract and Bill of Divorce in Ancient Hebrew Law, S. 66 - 78). Verschiedene
«Momentaufnahmen» aus der Geschichte des nachbiblischen Judentums (sowie des Frühchristentums)

präsentieren: E. Lövestam, Divorce and Remarriage in the New Testament (S.
47-65); A.M. Rabello, Divorce of Jews in the Roman Empire (S. 79-102); M.A. Friedman,

Divorce upon the Wife's Demand as Reflected in Manuscripts from the Cairo Geni-
za (S. 103 -126); Sh. Shilo, Impotence as a Ground for Divorce (to the End of the Period of
the Rishonim) (S. 127 -143). — Schliesslich seien zwei rechtsvergleichende Studien (zum
Islam und zum Hinduismus) erwähnt, die diesen äusserst reichhaltigen und anregenden
Sammelband abrunden: D. Peral, The Wife's Right to Divorce in Muslim Law (S.
226-231); J.D.M. Derrett, Divorce at the Petition of the Wife at Hindu Law (S.
232-249)...

C. Locher

Spieckermann, Hermann. JUDA UNTER ASSUR IN DER SARGONIDENZEIT.
Göttingen, Vandenhoeck u. Ruprecht 1982 (FRLANT 129). Lw., 446 S. Buchform der Diss.
Göttingen 1980/81; Betreuer: L. Perlitt (Erstgutachter); R. Smend; R. Borger.

Die ausgezeichnete Studie gliedert sich in vier Teile:
A) Der Reformator Josia;
B Die Rückwirkung der josianischen Reform auf die Darstellung der Geschichte Israels;
C) Die Spätform neuassyrischer Religion und ihre Auswirkungen auf Juda;
D) Religionspolitische Massnahmen der Assyrer gegenüber Juda und anderen besiegten

Völkern.

Die literarkritische Untersuchung von 2Kön 22 - 23 wird auf der Grundlage der Arbeiten

von R. Smend, W. Dietrich, T. Veijola vorangetrieben. Chronologisch sind folgende
Schichten bestimmbar: DtrH, DtrP, DtrN, SD, PD spät- und postdeuteronomistische
Ergänzungen). DtrH lag bereits ein Grundbestand vor, der den Dreischritt Buchfund,
Bund und Reform umfasste (spätes 7.Jh.; anders jetzt H.D. Preuss, Deuteronomium,
EdF 164, Darmstadt 1982, 1 -12).

Inhaltlich ergeben sich neue Gesichtspunkte zu Josias Feldzug gegen Necho, zur
Begrenzung seiner Reformtätigkeit auf das Südreich und zur vom Verf. unterstützten
antiassyrischen Stosskraft der Reformen. Für Verf. ist es «atemberaubend», wiedtr Redaktoren
die an Josias Werk gewonnenen Massstäbe in die vorjosianische Zeit projizieren und
damit von diesem Punkt aus das Gesamtverständnis der Monarchie prägten. Diesem Aspekt

181



ist Teil B) der Arbeit gewidmet (160ff). Hiskija wurde dabei von DtrH zum Vorreformator
ad maiorem infamiam Manasse stilisiert und das letztendliche Scheitern der Josia-Reform
durch die Verdunkelung des Jahwismus seit Salomo erklärt, der auch die Wende des

frömmsten aller Könige nicht mehr gewachsen war. Dagegen betont die spätere
Redaktionsstufe SD mehr das Auf und Ab von Reform und Apostasie und damit auch eine früh
vorhandene Reformtradition (Asa und Josaphat).

Eine besondere Leistung bringt der zweite Abschnitt der Studie, die die Spätform
neuassyrischer Religion in ihren Auswirkungen auf Juda untersucht und ein dichtes
Geflecht religionspolitischer Kräfteverhältnisse interpretiert. Dieser erfrischend originelle
Beitrag ist aber auch anfechtbarer als die genauen literarkritischen Analysen. Trotz
sorgfältiger Auslegung assyrischer Quellentexte erscheinen die Urkunden in diesem
«Dekadenzmodell» überstrapaziert (aussenpolitische Machtentfaltung — innere religiös-ideologische

Unsicherheit). Die These wirkt deduziert und zu einlinig vom postulierten subjektiven

Gottesverhältnis der Assyrer her gedacht (vgl. in dieser Frage die Auseinandersetzung
A.L. Oppenheim - S. Parpola!).

Die anschliessende Untersuchung greift in die seit den 70er Jahren vieldiskutierte Frage

nach den religionspolitischen Massnahmen der Assyrer ein, die nach Mc. Kay und M.
Cogan eher negativ zu beantworten sei. Verf. erkennt dagegen ein massives Pochen auf
kultische Manifestation assyrischer Götter gegenüber den Vasallen. Umso erstaunlicher,
dass er Ahas die Möglichkeit einräumt, die Vasallenopfer auf dem ins Abseits gestellten
alten Altar verrichten zu dürfen, während der neue Brandopferaltar (Damaskus!) rein jah-
wistisch gebraucht sei (vgl. dazu jetzt M. Rehm, 1982, S. 162!).—

B. Feininger

LEIDEN AN DER UNERLÖSTHEIT DER WELT. Robert Raphael Geis, 1906-1972.
hg.v. Dietrich Goldschmidt in Zusammenarbeit mit Ingrid Ueberschär. München: Kaiser
1984.

Robert Raphael Geis ist 1906 in einer sehr assimilierten Familie in Frankfurt a.M. zur
Welt gekommen und hat sich aufgrund eines religiösen Kindheitserlebnisses für den
Rabbinerberuf entschieden. Neben dem Studium der neueren deutschen Geschichte (diese
Adjektive sind nicht zufällig) lernte er an der (liberalen) Hochschule für die Wissenschaft des

Judentums in Berlin; dass er so gegensätzlichen Männern wie dem Historiker und Liturgi-
ker Ismar Elbogen, dem Philosophiehistoriker Julius Guttmann und dem Homiletiker
und Theologen Leo Baeck persönlich nahestand, zeugt beredt von der Lauterkeit seines
Charakters.

Geis verfocht klare religiöse Linien und war jeder Betriebsamkeit, die als Religionsersatz

hätte dienen können, abhold. Dies und sein frühes Eintreten für den Zionismus machte

die Zusammenarbeit mit den Gemeinden oft unmöglich; aber seine Kasseler Zeit zeigte
deutlich, dass und wie er sich bewähren konnte. Das Dankschreiben der dortigen Ostjuden
lässt einen bleibenden Grundzug von Geis hervortreten: Engagement für die materiell
Benachteiligten und von Vorurteilen Bedrängten. Es dürfte nicht viele deutsche Rabbiner der
Zwischenkriegszeit (orthodox oder liberal) geben, die solche Zeugnisse vorweisen könnten.

Gewiss hätte er in England oder in Uebersee eine ihm entsprechende Emigrantengemeinde

finden können. Seinen zionistischen Idealen treu, zog er es vor, sich in Palästina
durchzuhungern. Auf Umwegen nach Deutschland zurückgekehrt, profilierte er sich bald
als Autor und als Redner, besonders nachdem er sich vom praktischen Gemeinderabbinat
entlastet hatte. Die beiden Bände «Vom unbekannten Judentum» (Freiburg i.B. '1975)
und «Gottes Minorität» (München 1971) legen beredtes Zeugnis davon ab. Sein ursprüng-

182



licher Plan, sich um die Ueberlebenden der Gewaltherrschaft zu kümmern, scheiterte wohl
an Geis' tiefer und echter Ethik, die weit über die traditionelle (zuzeiten wohl auch etwas
verkrampfte) «Wohlanständigkeit» der deutschen Juden hinausging. (Man vergleiche
Geis' Stellungnahme, S. 128f, zu einem Vorfall, dessen ganze Dramatik der Schreibende
seinerzeit miterlebt hat).

Was zumal die Leser dieser Zeitschrift interessieren wird, ist die Dokumentierung
dessen, was Jakob J. Petuchowski unlängst («Orientierung» 49 (1985) Nr. 6) als das erste
Stadium im christlich-jüdischen Gesprach vortrefflich charakterisiert hat. So kurz der
zeitliche Abstand ist (weniger als 40 Jahre), so fern sind die Dinge dem Rezensenten doch
schon gerückt. Nicht zuletzt mit Hilfe von Helmut Gollwitzers Kommentaren lässt sich
etwa folgendes Bild entwerfen:

Am Deutschen Evangelischen Kirchentag (DEKT) 1959 begann ein Aufbruch auf das
Judentum hin, der zur Gründung einer eigenen Arbeitsgemeinschaft führte und bereits
1961 Früchte trug, allerdings auch sofort Kritik auslöste, die sich anlässlich des bekannten
Synodalbeschlusses der Evangelischen Kirche im Rheinland 1980 mit besonderer Schärfe
wieder meldete. Auf Kritik hin, die schon am DEKT 1963 laut wurde, förderte die Leitung
in Fulda den Beizug von Judenmissionaren, besonders lutheranischer Konfession, die sich
mit — heute kaum noch lesbaren — Äusserungen gemeldet hatten. Dazu Gollwitzer in
einem seiner Kommentare (S. 240): «Der Gedanke der Einbeziehung sowohl von Vertretern
der Judenmission wie auch von Juden ist das deutlichste Zeichen für die heute kaum mehr
verständliche Naivität, mit der wir uns an die Arbeit machten, wenngleich wir schon
damals Vorbehalte gegen die Judenmission hatten». Gollwitzer gibt dabei zu bedenken, dass

gerade lutherische Judenmissionare sich seit jeher und besonders in der dunkelsten Zeit
Deutschlands für die Juden eingesetzt hatten. Von jüdischer Seite aber vermisste man das
christl. Martyrium für die Juden (nicht nur für den christlichen Glauben und die Rechte
der Kirché) und sah in der Mission nur das Bestreben, den Juden ihr Eigenstes zu nehmen.
Dieses Bestreben war gerade in diesem historisch-realpolitischen Kontext unerträglich.
Symptomatisch ist es wohl, dass ein Gespräch christlicher Mitglieder der Arbeitsgemeinschaft

mit ihren lutheranischen Kritikern ein einziges Mal zustandegekommen ist. Als nun
sogar Gollwitzer in einem Leserbrief das «Verschweigen des Evangeliums gegenüber
Israel» nicht auf sich nehmen wollte, brach Geis' Entrüstung in einem Sturm von elementarer

Gewalt los, u.zw. in der Form eines Artikels, der am 8.3.1964 — zu Puritn und zur
«Woche der Brüderlichkeit» in der «Jüdischen Allg. Wochenzeitung» erschien und einen
hektischen Briefwechsel auslöste. In seinem Artikel hielt sich Geis an den von ihm zitierten
talmudischen Grundsatz, man solle mit einem guten Wort schliessen. So verwies er auf das
«Verständnis zwischen dem alten und dem neuen Gottesvolk» hin, das sich im stillen,
nicht in der Betriebsamkeit, anbahne und dazu führen werde, dass «die Prüfung des Ernstes

dessen, was wir Glaube nennen, (von) Christen und Juden in Zukunft gemeinsam»
bestanden wird. Aber das Festhalten am Prinzip der Judenmission und die Verweigerung
eines ehrlichen christlich-jüdischen Gesprächs durch misstrauisch gemachte Juden würde
alles Verheissungsvolle verspielen.

Wohl nicht ohne Hilfe des von Geis überaus hochgeschätzten Alttestamentlers H.-J.
Kraus und des Gründers und Präsidenten des DEKT, Reinold von Thadden-Trieglaff,
konnte die Krise überwunden werden, und die Schatten der Geschichte wichen von den
persönlichen Freundschaften. Gollwitzer zieht dann allerdings die richtigen Schlussfolgerungen,

wenn er (S. 269f) festhält, dass Lebenshaltungen, Lebenserfahrungen, individuelle
Lebensgeschichten und kollektive Lebenstraditionen, sowie die Herausforderungen der

Gegenwart in ihrer jeweiligen realpolitischen Konstellation von der theologischen (historischen

und exegetischen) Denkarbeit nicht getrennt werden dürfen.

183



Ein Kapitel von über 50 Seiten enthält einen Teil des Briefwechsels aus Geis' 20 letzten
Lebensjahren; es trägt die Ueberschrift «Weggenosse». (Der Briefwechsel mit Eva
Reichmann, ca. 30 Seiten, gehört gewissermassen auch dazu, wird aber aus guten Gründen separat

behandelt). Da zeigt sich nun etwas, was Erstaunen erregen mag, Geis' Persönlichkeit
jedoch exemplarisch werden lässt: Wir haben gesehen, wie entschieden sich Geis gegen jede

Art von Judenmission verwahrt hat; ein Konvertit wie Gregory Baum wird in ein paar
scharfrichterlichen Zeilen zernichtet. Aber mit Heinz Leuner muss ein herzlicher, leider
nicht mehr auffindbarer Briefkontakt bestanden haben. Kampf gegen die restaurativen
Tendenzen in der Bundesrepublik gehörte wesentlich zu Geis; einem Globke hätte er
bestimmt die Hand verweigert. Bei Albert Speer jedoch spürte er die teschuva und nahm ihn
entsprechend auf. Geis hatte Grundsätze, die ihm lebenswichtig waren; noch wichtiger
war ihm der einzelne Mensch — und darin liegt kein Widerspruch!

Das ganze Buch ist in jeder Hinsicht durchdacht und nach den höchsten Masstäben
gestaltet. Auch der sorgfältige Druck und die aesthetische Erscheinung gehören dazu,
sodass man ahnen mag, warum die eingefügten Bilder so vortrefflich passen und keineswegs
überflüssig sind. Den Herausgebern gebührt mehr Dank als der blosse Anstand es kurzfristig

S.Lauer

Martin Buber, DER GLAUBE DER PROPHETEN, 2., verb. u. um Register erg. Aufl.,
Heidelberg: Verlag Lambert Schneider 1984, 312 S. 8°. DM 48,00.

Ich gestehe es gerne, dass neben A.J. Heschels «The Prophets» M. Bubers «Der Glaube

der Propheten» für mich das Buch ist, dem ich die tiefsten Einblicke in Wesen und
Botschaft der biblischen Propheten, der Künder des Gotteswortes verdanke und es als solches
denn auch stets weiterempfehle. Wenngleich die alttestamentliche Forschung zugegebe-
nermassen hier und da auch andere Akzente setzt bzw. andere Wege in der Deutung der
prophetischen Botschaft beschritten hat und beschreitet, als es Buber getan hat, so behält
Bubers Darstellung dennoch ihren Wert nicht zuletzt dadurch, dass es ihm hierin in
einzigartiger Weise gelungen ist, im Leben und Wirken der Künder des Gotteswortes die
Dimensionen gelebten dialogischen Lebens aufzuzeigen und bibeltheologisch zu deuten, die
er andernorts zum Angelpunkt seiner Philosophie gemacht hat.

Insofern ist es begrüssenswert, dass der Verlag dieses Buch nun in einer ansprechenden

Separatausgabe wieder zugänglich gemacht hat. Der Text ist dabei der Werkausgabe
Band 2, S.231-484, entnommen, hier jedoch dankenswerterweise vom Herausgeber L(ot-
har) S(triehm) um ein Verzeichnis der Siglen und Abkürzungen, ein Bibelstellenregister
sowie ein Personen- und Namensverzeichnis ergänzt. Der editorischen Nachbemerkung ist
darüberhinaus zu entnehmen, dass der Text, vor allem in den Anmerkungen, anhand von
Bubers Arbeitsexemplar durchgesehen und evtl. Ungenauigkeiten korrigiert worden sind.

S. Schreiner

Franz Rosenzweig, DIE SCHRIFT. Aufsätze, Übertragungen und Briefe, Hrsg. von Karl
Thieme, Königstein/Ts.: Jüdischer Verlag Athenäum 1984, 259 S., 8°. DM 42.-.

Es steht zu erwarten, oder richtiger wohl: es ist zu wünschen, dass der hundertste
Geburtstag Franz Rosenzweigs, dessen am 25.12. des kommenden Jahres (d.i. 1986) zu
gedenken ist, ein Anlass sein möchte, sich mit dem Werk dieses grossen jüdischen Denkers
unseres Jahrhunderts auch über den Kreis der Fachgelehrten hinaus auseinanderzusetzen.

184



Als seine ebenso willkommene wie gelungene Einladung und Hinführung dazu mag der
hier anzuzeigende Band dienen, den K. Thieme mit Sachkenntnis und Umsicht zusammengestellt

hat. Dabei nennen die drei Stichworte im Untertitel nicht nur die Arten von Texten,
aus denen der Sammelband zusammengesetzt ist, sondern beschreiben zugleich die
literarischen «Gattungen», derer sich Rosenzweig bedient hat, wesentlich bedient hat, um seine

theologischen und philosophischen Gedanken weiterzugeben. Mag dies im Blick auf
Aufsätze und Briefe unmittelbar einleuchten, so gilt dies doch auch im Blick auf seine Übertragungen,

in denen er eine grosse Meisterschaft bewies, wie man den vielfältigen Bemühungen

um Rechenschaft über in Angriff genommene oder schon bewältigte Übersetzungsarbeit

entnehmen kann, von denen einige Bespiele auch im vorliegenden Sammelband
abgedruckt sind. Dazu gehören das «Nachwort zu den Hymnen und Gedichten des Jehuda Ha-
levi» (S, 81-100; vgl. Judaica41 (1985), S. 52f.) sowie einige «Kommentierte Übertragungen

aus Jehuda Halevi» (S. 101-112) ebenso wie die wichtige Studie «Die Schrift und
Luther» (S. 51-77), Rosenzweigs «Sendbrief vom Dolmetschen», wenn man so sagen darf.

Auf alle hier abgedruckten achtzehn Arbeiten und Briefe einzugehen, ist unmöglich.
Genannt seien nur noch einige, die mir besonders wichtig (gewesen) sind, wie «Das
Formengeheimnis der biblischen Erzählung» (S. 13-27), die Untersuchung «Der Ewige —
Mendelssohn und der Gottesname» (S. 34-50), die aufschlussreiche «Anmerkung über den

Anthropomorphismus» (S. 121-128) als Ausdruck gottmenschlicher Beziehung, «Geist
und Epochen der jüdischen Geschichte» (S. 129-142) und «Die Bauleute — Über das
Gesetz» (S. 143-158) sowie «Das neue Denken — Einige nachträgliche Bemerkungen zum
"Stern der Erlösung"» (S. 186-211).

Einen guten Zugang zu Rosenzweigs Schriften eröffnet K. Thiemes Nachwort «Werk
und Leben Franz Rosenzweigs» (S. 231-255), mit dem die Lektüre des Bandes am besten zu
beginnen ist. Besonders eindrucksvoll ist dieses Nachwort nicht zuletzt deshalb, weil es

Thieme verstanden hat, hierin ein (geistiges) Portrait Rosenzweigs zu zeichnen, das fast
zur Gänze aus Selbstzeugnissen in Gestalt sorgfältig ausgewählter Zitate aus Rosenzweigs
Briefen zusammengefügt ist.

S. Schreiner

Elijahu Kitov, DAS JÜDISCHE JAHR. Gesetz und Brauch. Übersetzt von Lea Grünewald.

Bd. 1: Rosch Chodesch, Chanukka, Tu Bischwat, Purim. Zürich: Morascha 1984.

Das vorliegende Buch war ursprünglich eine Materialsammlung für israelische Lehrer,

die das vor Jahren dort eingeführte Fach «Jüdisches Bewusstsein» unterrichten sollten.

Da aber auch in der Diaspora dieses Bewusstsein unter den Juden dringend der Förderung

bedarf, ist das Buch schon bald ins Englische und ins Französische übersetzt worden.
Die endlich — nach 15 Jahren — vorliegende deutsche Übersetzung, die wohl der Iniziati-
ve des rührigen Verlegers zur verdanken ist, dürfte auch in unserem Sprachgebiet begrüsst
werden. Eine Schwierigkeit, auf die Kitov in seinem Vorwort zur englischen Übersetzung
ausdrücklich hingewiesen hat, ist allerdings auch hier nicht behoben worden: «Ein Leser,
der nicht mit den klassischen Schriften des Judentums völlig vertraut ist, wird Schwierigkeiten

haben, die hebräischen Begriffe, aufdie häufig Bezug genommen wird, vollständig
zu erfassen». Wollte man dieses Buch nicht zu einem blossen refugium pigritiae für einen
kleinen Teil der hierzulande wirkenden jüdischen Religionslehrer machen, so hätte sich die
Mühe, wenigstens ein Glossar beizulegen, sicherlich gelohnt. Geleitet von dem Bestreben,
sich auf «authentische, zuverlässige Quellen» zu stützen, zitiert Kitov neben der
ritualgesetzlichen Literatur auch recht viele Midraschim (also literarische, religionsgesetzlich
nicht verbindliche Texte), ohne immer die genaue Quelle anzugeben. Es besteht auch
begründeter Verdacht, dass er sich nicht immer die Mühe genommen hat, die älteste Überlie-

185



ferung eines Midrasch zu eruieren. Das bedeutet eine erhebliche Erschwerung für denjenigen,

der anhand dieses Buches in die vielfältigen Materien tiefer eindringen möchte.

Alle diese kritischen Bemerkungen hätte sich der Rezensent erspart, wenn er den
vorliegenden Band nicht für an sich gut und nützlich hielte, sodass er wünschen möchte, der
zweite Band komme auch noch auf den Markt. Wer als Aussenstehender etwas vom
orthodox-jüdischen Selbstverständnis, von historisch-kritischen Fragestellungen unbelastet,
erfahren will, greife getrost zu diesem Buch, aus dem er in jedem Fall reiche Belehrung
schöpfen wird.

S. Lauer

Sammy Gronemann, HAWDOLOH UND ZAPFENSTREICH. ERINNERUNGEN
AUS DEROSTJÜDISCHEN ETAPPE 1916-1918. Mit Zeichnungen von Magnus Zeller.
Jüdischer Verlag Athenäum, Königstein/Taunus, 1984. 228 Seiten geb., Fr. 35.—.

Samuel oder, wie er sich selbst nannte, Sammy Gronemann (1875-1957) war eine
besonders originelle Gestalt unter den aktiven Zionisten im deutschen Kulturbereich. Wegen
seiner Redlichkeit und Rechtlichkeit wurde ihm der Vorsitz im Ehrengericht der zionistischen

Bewegung anvertraut. In brillant geschriebenen, nur äusserlich humoristischen
Büchern prangerte er sowohl das in seiner Sicht das Judentum verfälschende Assimilanten-
tum als auch eine sinnwidrige Extremorthodoxie an. Er emigrierte 1936 aus dem Deutschen

Reich nach Palästina. Dort wurde sein heiteres Versspiel «Der König und der Narr»
in Nathan Altermans Bearbeitung das erste erfolgreiche Musical auf der hebräischen
Bühne.

Gronemanns satirische Werke «Tohuwabohu» 1920) und «Schalet, Beiträge zu einer
Philosophie des "Wenn schon" (1927) sind auch heute noch von zeitgeschichtlichem
Interesse. Dies trifft noch mehr auf seine zuerst 1924 erschienenen, «Hawdoloh und
Zapfenstreich» betitetelten Erinnerungen an seine Begegnungen mit dem Ostjudentum zu, das

er während des Weltkrieges als Mitglied der deutschen Wehrmacht kennengelernt hatte.

Die sechzig Jahre später erfolgte Neuausgabe des seinerzeit recht erfolgreichen
Buches ist zu begrüssen. In Gronemanns humor- und liebevollen, aber nicht unkritischen
Schilderungen einer ihm neuen «Welt», bereichert durch Magnus Zellers kongeniale
Zeichnungen, wird veranschaulicht, wie jüdische und nichtjüdiche Intellektuelle, die als
Soldaten in der Militärverwaltung in den durch die deutsche Armee besetzten Teilen des

Zarenreiches eingesetzt waren, das von ihnen bisher geringgeschätzte Ostjudentum achten
und sogar lieben lernten. Ähnlich wie Gronemann haben auch andere deutsche Juden ihr
vorurteilbehaftetes Misstrauen gegenüber der vielschichtigen ostjüdischen Eigenart
revidiert, aber keinem ist es gelungen, diesen geistigen Wandlungsprozess so überzeugend und
unpompös darzustellen. Heute, da diese «Welt» nicht mehr oder bestenfalls nur spurenweise

existiert, kommt Gronemanns seinerzeit als provokant oder aufrüttelnd empfundenen

Erinnerungen ein erheblicher zusätzlicher Informationswert zu. Als ein amüsanter
und ernstzunehmender Wegweiser zum Verständnis eines wichtigen Bereiches vergangener,

aber weiterwirkender jüdischer Existenz sollte sich Sammy Gronemann nach wie vor
bewähren.

F.L. Brass!off, s.A.

186


	Rezensionen

