Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 41 (1985)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Das aktuelle Buch zum Thema dieses Heftes:

Bernard S. Jackson (Hg.), THE JEWISH LAW ANNUAL. Bd. IV, Leiden: Brill 1981.
VII, 332 Seiten, Gld. 108.—.

Die Gleichberechtigung von Mann und Frau ist heute zwar noch lange nicht iiberall
sozialpolitische Realitét, stellt aber fiir modernes Rechtsempfinden eine selbstverstandli-
che, unaufgebbare Forderung dar. Von diesem Bewusstsein her entstehen drangende Fra-
gen an die Adresse der religiosen Traditionen, etwa diejenigen des Judentums oder des
Christentums: Wie stehen sie zur Gleichberechtigung? Der hier zu besprechende Sammel-
band ist einem imjiidischen Recht — einem Recht, das bekanntlich die Scheidung einer re-
ligiosen Ehe grundsatzlich akzeptiert — besonders heiklen Teilaspekt dieses Gesamtkom-
plexes gewidmet: Wie steht es mit dem Recht der verheirateten Frau auf Ehescheidung?

Abgesehen von einem (in der vorliegenden Reihe iiblichen) sehr hilfreichen bibliogra-
phischen Anhang mit neuester Literatur zu allen Bereichen des jiidischen Rechts (S.
289-332) konzentriert sich JLA IV ausschliesslich auf die Thematik « The Wife’s Right
to Divorce» (S. 1-288).

Biblisches und traditionell-jiidisches Eherecht kennen formell keine von der Frau
ausgehende Scheidung. Eine religionsgesetzlich giiltige Auflosung einer Ehe kommt —
vom Tod eines Partners abgesehen — nur dann zustande, wenn der Mann seiner Ehefrau
den Scheidebrief (get) ausstellt. Eine sonstwie vom Mann verlassene Ehefrau gilt als Cagu-
nah: als nach wie vor «gebunden» und deshalb unfahig, eine neue Ehe zu schliessen (geht
sie eine derartige Verbindung dennoch ein, so gelten die daraus hervorgehenden Kinder als
«illegitimy, als mamzerim). Dies alles ist im heutigen Judentum, soweit es sich iberhaupt
an die religiose Uberlieferung gebunden weiss, beileibe kein akademisches, sondern ein
sehr aktuelles, brennendes Problem, wie mehrere Beitridge im vorliegenden Band zeigen
(M. Washofsky, The Recalcitrant Husband: The Problem of Definition, S. 144-166; J.D.
Bleich, Modern-Day Agunot: A Proposed Remedy, S. 167 - 187; D. Novak, Annulment in
Lieu of Divorce in Jewish Law, S. 188-206; M. Chigier, Ruminations over the Agunah
Problem, S. 207-225). Das religiose und menschliche Problem der Sagunah besteht vor al-
lem dort, wo sich ein nicht religioser Ehemann (der z.B. bereits eine neue, zivile Ehe einge-
gangen ist) weigert, seiner bisherigen Frau den get auszustellen. Wie kann ein solcher reni-
tenter Ehemann dazu veranlasst werden, seiner Pflicht nachzukommen? Im Staat Israel
wird er u.U. mit einer Geféngnisstrafe bedroht, aber in der Diaspora ist solche Unterstiit-
zung durch den «weltlichen Arm» kaum denkbar (vgl. — zur staatlichen Rechtspre-
chungspraxis in den angelsachsischen Landern — B.J. Meislin, Pursuit of the Wife's
Right to a «Get» in United States and Canadian Courts, S. 250-271; M.D.A. Freeman,
Jews and the Law of Divorce in England, S. 276-288). Ist von der Halacha her evtl. eine
Annullierung der Ehe moglich, die vom rabbinischen Gericht auch gegen den Willen des
Mannes ausgesprochen werden konnte? Wie lédsst sich insbesondere die fundamentale
Frage 10sen, dass das Religionsgesetz in diesem Fall einen Grundsatz elementarer Gerech-
tigkeit zu verletzen scheint, indem es einem boswilligen Ehemann gestattet, «to use a speci-
fic law to reject the authority of the Law in general» (D. Novak, S. 192), wahrend gerade
diejenige Ehefrau, die dem Gesetz Folge leisten will, das Nachsehen hat? Zu dieser ethi-

180



schen Grundsatzfrage und zu den konkret-juristischen Problemen enthalten die genann-
ten Beitrage eine Fiille von sehr differenzierten, aber auch kontroversen Uberlegungen
und Losungsvorschldagen. Darauf sei hier einfach hingewiesen, wobei die Randbemerkung
vielleicht nicht iiberfliissig ist, dass christliche «Uberheblichkeit» in bezug auf die Proble-
me, denen sich die jiidische Tradition hier zu stellen hat, vollig unangebracht wire.

Wenn sich die halachischen Probleme mit der Ehescheidung der Frau in moderner
Zeit auch verscharft haben, so datieren sie doch nicht erst von gestern. Daher ist es sinn-
voll, dass praktisch die Hélfte des vorliegenden Bandes aus historischen Untersuchungen
besteht — sowohl zu den biblischen Rechtsgrundlagen wie zur nachbiblischen Rechtsent-
wicklung. Unter den biblisch-alttestamentlichen Beitrdgen sei derjenige von E. Lipiriski
(The Wife’s Right to Divorce in the Light of an Ancient Near Eastern Tradition, S. 9-27)
hervorgehoben, der anhand von altorientalischen Texten nachweist, dass'es eine «westse-
mitische» Rechtstradition gegeben hat, die Frau und Mann in bezug auf das Eheschei-
dungsrecht praktisch gleichstellte. Das biblische Recht behandeln auch Y. Zakovitch (The
Woman’s Rights in the Biblical Law of Divorce, S. 28 -46) und D. Piattelli (The Marriage
Contract and Bill of Divorcein Ancient Hebrew Law, S. 66-78). Verschiedene «Moment-
aufnahmen» aus der Geschichte des nachbiblischen Judentums (sowie des Friihchristen-
tums) prédsentieren: E. Lévestam, Divorce and Remarriage in the New Testament (S.
47-65); A.M. Rabello, Divorce of Jews in the Roman Empire (S. 79-102); M. A. Fried-
man, Divorce upon the Wife’s Demand as Reflected in Manuscripts from the Cairo Geni-
za(S. 103-126); Sh. Shilo, Impotence as a Ground for Divorce (to the End of the Period of
the Rishonim) (S. 127-143). — Schliesslich seien zwei rechtsvergleichende Studien (zum
Islam und zum Hinduismus) erwéhnt, die diesen dusserst reichhaltigen und anregenden
Sammelband abrunden: D. Peral, The Wife’s Right to Divorce in Muslim Law (S.
226-231); J.D.M. Derrett, Divorce at the Petition of the Wife at Hindu Law (S.
232-249)...

C. Locher

Spieckermann, Hermann. JUDA UNTER ASSUR IN DER SARGONIDENZEIT. Got-
tingen, Vandenhoeck u. Ruprecht 1982 (FRLANT 129). Lw., 446 S. Buchform der Diss.
Gottingen 1980/81; Betreuer: L. Perlitt (Erstgutachter); R. Smend; R. Borger. .

Die ausgezeichnete Studie gliedert sich in vier Teile:
A) Der Reformator Josia;
B) Die Riickwirkung der josianischen Reform auf die Darstellung der Geschichte Israels;
C) Die Spatform neuassyrischer Religion und ihre Auswirkungen auf Juda;
D) Religionspolitische Massnahmen der Assyrer gegeniiber Juda und anderen besiegten
Volkern.

Die literarkritische Untersuchung von 2K6n 22 - 23 wird auf der Grundlage der Arbei-
ten von R. Smend, W. Dietrich, T. Veijola vorangetrieben. Chronologisch sind folgende
Schichten bestimmbar: DtrH, DtrP, DtrN, SD, PD (= spdt- und postdeuteronomistische
Ergianzungen). DtrH lag bereits ein Grundbestand vor, der den Dreischritt Buchfund,
Bund und Reform umfasste (spétes 7.Jh.; anders jetzt H.D. Preuss, Deuteronomium,
EdF 164, Darmstadt 1982, 1-12).

Inhaltlich ergeben sich neue Gesichtspunkte zu Josias Feldzug gegen Necho, zur Be-
grenzung seiner Reformtétigkeit auf das Siidreich und zur vom Verf. unterstiitzten antias-
syrischen Stosskraft der Reformen. Fiir Verf. ist es «atemberaubend», wie dtr Redaktoren
die an Josias Werk gewonnenen Massstédbe in die vorjosianische Zeit projizieren und da-
mit von diesem Punkt aus das Gesamtverstindnis der Monarchie pragten. Diesem Aspekt

181



ist Teil B) der Arbeit gewidmet (160ff). Hiskija wurde dabei von DtrH zum Vorreformator
ad maiorem infamiam Manasse stilisiert und das letztendliche Scheitern der Josia-Reform
durch die Verdunkelung des Jahwismus seit Salomo erkldrt, der auch die Wende des
frommsten aller Konige nicht mehr gewachsen war. Dagegen betont die spétere Redak-
tionsstufe SD mehr das Auf und Ab von Reform und Apostasie und damit auch eine f rith
vorhandene Reformtradition (Asa und Josaphat).

Eine besondere Leistung bringt der zweite Abschnitt der Studie, die die Spétform
neuassyrischer Religion in ihren Auswirkungen auf Juda untersucht und ein dichtes Ge-
flecht religionspolitischer Krafteverhéltnisse interpretiert. Dieser erfrischend originelle
Beitrag ist aber auch anfechtbarer als die genauen literarkritischen Analysen. Trotz sorg-
faltiger Auslegung assyrischer Quellentexte erscheinen die Urkunden in diesem «Deka-
denzmodell» liberstrapaziert (aussenpolitische Machtentfaltung — innere religios-ideolo-
gische Unsicherheit). Die These wirkt deduziert und zu einlinig vom postulierten subjekti-
ven Gottesverhéltnis der Assyrer her gedacht (vgl. in dieser Frage die Auseinandersetzung
A.L. Oppenheim - S. Parpola!).

Die anschliessende Untersuchung greift in die seit den 70er Jahren vieldiskutierte Fra-
ge nach den religionspolitischen Massnahmen der Assyrer ein, die nach Mc. Kay und M.
Cogan eher negativ zu beantworten sei. Verf. erkennt dagegen ein massives Pochen auf
kultische Manifestation assyrischer Gotter gegeniiber den Vasallen. Umso erstaunlicher,
dass er Ahas die Moglichkeit einrdumt, die Vasallenopfer auf dem ins Abseits gestellten al-
ten Altar verrichten zu diirfen, wahrend der neue Brandopferaltar (Damaskus!) rein jah-
wistisch gebraucht sei (vgl. dazu jetzt M. Rehm, 1982, S. 162!).—
B. Feininger

LEIDEN AN DER UNERLOSTHEIT DER WELT. Robert Raphael Geis, 1906-1972.
hg.v. Dietrich Goldschmidt in Zusammenarbeit mit Ingrid Ueberschédr. Miinchen: Kaiser
1984.

Robert Raphael Geis ist 1906 in einer sehr assimilierten Familie in Frankfurt a.M. zur
Welt gekommen und hat sich aufgrund eines religiosen Kindheitserlebnisses fiir den Rab-
binerberuf entschieden. Neben dem Studium der neueren deutschen Geschichte (diese Ad-
jektive sind nicht zufdllig) lernte er an der (liberalen) Hochschule fiir die Wissenschaft des
Judentums in Berlin; dass er so gegensitzlichen Mdnnern wie dem Historiker und Liturgi-
ker Ismar Elbogen, dem Philosophiehistoriker Julius Guttmann und dem Homiletiker
und Theologen Leo Baeck personlich nahestand, zeugt beredt von der Lauterkeit seines
Charakters.

Geis verfocht klare religiose Linien und war jeder Betriebsamkeit, die als Religionser-
satz hétte dienen konnen, abhold. Dies und sein frithes Eintreten fiir den Zionismus mach-
te die Zusammenarbeit mit den Gemeinden oft unmaoglich; aber seine Kasseler Zeit zeigte
deutlich, dass und wie er sich bewahren konnte. Das Dankschreiben der dortigen Ostjuden
ldsst einen bleibenden Grundzug von Geis hervortreten: Engagement fiir die materiell Be-
nachteiligten und von Vorurteilen Bedrangten. Es diirfte nicht viele deutsche Rabbiner der
Zwischenkriegszeit (orthodox oder liberal) geben, die solche Zeugnisse vorweisen konn-
ten.

Gewiss hatte er in England oder in Uebersee eine ihm entsprechende Emigrantenge-
meinde finden konnen. Seinen zionistischen Idealen treu, zog er es vor, sich in Paldstina
durchzuhungern. Auf Umwegen nach Deutschland zuriickgekehrt, profilierte er sich bald
als Autor und als Redner, besonders nachdem er sich vom praktischen Gemeinderabbinat
entlastet hatte. Die beiden Binde «Vom unbekannten Judentum» (Freiburg i.B. ?1975)
und «Gottes Minoritdt» (Miinchen 1971) legen beredtes Zeugnis davon ab. Sein urspriing-

182



licher Plan, sich um die Ueberlebenden der Gewaltherrschaft zu kiimmern, scheiterte wohl
an Geis’ tiefer und echter Ethik, die weit tiber die traditionelle (zuzeiten wohl auch etwas
verkrampfte) « Wohlanstandigkeit» der deutschen Juden hinausging. (Man vergleiche
Geis’ Stellungnahme, S. 128f, zu einem Vorfall, dessen ganze Dramatik der Schreibende
seinerzeit miterlebt hat).

Was zumal die Leser dieser Zeitschrift interessieren wird, ist die Dokumentierung
dessen, was Jakob J. Petuchowski unldngst («Orientierung» 49 (1985) Nr. 6) als das erste
Stadium im christlich-jiidischen Gesprach vortrefflich charakterisiert hat. So kurz der
zeitliche Abstand ist (weniger als 40 Jahre), so fern sind die Dinge dem Rezensenten doch
schon geriickt. Nicht zuletzt mit Hilfe von Helmut Gollwitzers Kommentaren lédsst sich et-
wa folgendes Bild entwerfen:

Am Deutschen Evangelischen Kirchentag (DEKT) 1959 begann ein Aufbruch auf das
Judentum hin, der zur Griindung einer eigenen Arbeitsgemeinschaft fiihrte und bereits
1961 Friichte trug, allerdings auch sofort Kritik ausldste, die sich anlasslich des bekannten
Synodalbeschlusses der Evangelischen Kirche im Rheinland 1980 mit besonderer Schérfe
wieder meldete. Auf Kritik hin, die schon am DEKT 1963 laut wurde, forderte die Leitung
in Fulda den Beizug von Judenmissionaren, besonders lutheranischer Konfession, die sich
mit — heute kaum noch lesbaren — Ausserungen gemeldet hatten. Dazu Gollwitzer in ei-
nem seiner Kommentare (S. 240): «Der Gedanke der Einbeziehung sowohl von Vertretern
der Judenmission wie auch von Juden ist das deutlichste Zeichen fiir die heute kaum mehr
verstiandliche Naivitdt, mit der wir uns an die Arbeit machten, wenngleich wir schon da-
mals Vorbehalte gegen die Judenmission hatten». Gollwitzer gibt dabei zu bedenken, dass
gerade lutherische Judenmissionare sich seit jeher und besonders in der dunkelsten Zeit
Deutschlands fiir die Juden eingesetzt hatten. Von jiidischer Seite aber vermisste man das
christl. Martyrium fiir die Juden (nicht nur fiir den christlichen Glauben und die Rechte
der Kirché) und sah in der Mission nur das Bestreben, den Juden ihr Eigenstes zu nehmen.
Dieses Bestreben war gerade in diesem historisch-realpolitischen Kontext unertréaglich.
Symptomatisch ist es wohl, dass ein Gesprach christlicher Mitglieder der Arbeitsgemein-
schaft mit ihren lutheranischen Kritikern ein einziges Mal zustandegekommen ist. Als nun
sogar Gollwitzer in einem Leserbrief das «Verschweigen des Evangeliums gegeniiber Is-
rael» nicht auf sich nehmen wollte, brach Geis’ Entriistung in einem Sturm von elementa-
rer Gewalt los, u.zw. in der Form eines Artikels, der am 8.3.1964 — zu Purim und zur
«Woche der Briiderlichkeit» in der «Jiidischen Allg. Wochenzeitung» erschien und einen
hektischen Briefwechsel ausldste. In seinem Artikel hielt sich Geis an den von ihm zitierten
talmudischen Grundsatz, man solle mit einem guten Wort schliessen. So verwies er auf das
«Verstdndnis zwischen dem alten und dem neuen Gottesvolk» hin, das sich im stillen,
nicht in der Betriebsamkeit, anbahne und dazu fiihren werde, dass «die Priifung des Ern-
stes dessen, was wir Glaube nennen, (von) Christen und Juden in Zukunft gemeinsam» be-
standen wird. Aber das Festhalten am Prinzip der Judenmission und die Verweigerung ei-
nes ehrlichen christlich-jiidischen Gesprachs durch misstrauisch gemachte Juden wiirde
alles Verheissungsvolle verspielen.

Wohl nicht ohne Hilfe des von Geis liberaus hochgeschiétzten Alttestamentlers H.-J.
Kraus und des Griinders und Prisidenten des DEKT, Reinold von Thadden-Trieglaff,
konnte die Krise iiberwunden werden, und die Schatten der Geschichte wichen von den
personlichen Freundschaften. Gollwitzer zieht dann allerdings die richtigen Schlussfolge-
rungen, wenn er (S. 269f) festhélt, dass Lebenshaltungen, Lebenserfahrungen, individuel-
le Lebensgeschichten und kollektive Lebenstraditionen, sowie die Herausforderungen der
Gegenwart in ihrer jeweiligen realpolitischen Konstellation von der theologischen (histori-
schen und exegetischen) Denkarbeit nicht getrennt werden diirfen.

183



Ein Kapitel von iber 50 Seiten enthélt einen Teil des Briefwechsels aus Geis® 20 letzten
Lebensjahren; es trigt die Ueberschrift « Weggenosse». (Der Briefwechsel mit Eva Reich-
mann, ca. 30 Seiten, gehort gewissermassen auch dazu, wird aber aus guten Griinden sepa-
rat behandelt). Da zeigt sich nun etwas, was Erstaunen erregen mag, Geis’ Personlichkeit
jedoch exemplarisch werden lasst: Wir haben gesehen, wie entschieden sich Geis gegen je-
de Art von Judenmission verwahrt hat; ein Konvertit wie Gregory Baum wird in ein paar
scharfrichterlichen Zeilen zernichtet. Aber mit Heinz Leuner muss ein herzlicher, leider
nicht mehr auffindbarer Briefkontakt bestanden haben. Kampf gegen die restaurativen
Tendenzen in der Bundesrepublik gehorte wesentlich zu Geis; einem Globke hétte er be-
stimmt die Hand verweigert. Bei Albert Speer jedoch spiirte er die feschuva und nahm ihn
entsprechend auf. Geis hatte Grundsétze, die ihm lebenswichtig waren; noch wichtiger
war ihm der einzelne Mensch — und darin liegt kein Widerspruch!

Das ganze Buch istin jeder Hinsicht durchdacht und nach den hochsten Masstdben
gestaltet. Auch der sorgfiltige Druck und die aesthetische Erscheinung gehdren dazu, so-
dass man ahnen mag, warum die eingefiigten Bilder so vortrefflich passen und keineswegs
tiberfliissig sind. Den Herausgebern gebiihrt mehr Dank als der blosse Anstand es kurzfri-

stig erfordert. S. Lauer

Martin Buber, DER GLAUBE DER PROPHETEN, 2., verb. u. um Register erg. Aufl.,
Heidelberg: Verlag Lambert Schneider 1984, 312 S. 8°. DM 48,00.

Ich gestehe es gerne, dass neben A.J. Heschels «The Prophets» M. Bubers « Der Glau-
be der Propheten» fiir mich das Buch ist, dem ich die tiefsten Einblicke in Wesen und Bot-
schaft der biblischen Propheten, der Kiinder des Gotteswortes verdanke und es als solches
denn auch stets weiterempfehle. Wenngleich die alttestamentliche Forschung zugegebe-
nermassen hier und da auch andere Akzente setzt bzw. andere Wege in der Deutung der
prophetischen Botschaft beschritten hat und beschreitet, als es Buber getan hat, so behélt
Bubers Darstellung dennoch ihren Wert nicht zuletzt dadurch, dass es ihm hierin in einzi-
gartiger Weise gelungen ist, im Leben und Wirken der Kiinder des Gotteswortes die Di-
mensionen gelebten dialogischen Lebens aufzuzeigen und bibeltheologisch zu deuten, die
er andernorts zum Angelpunkt seiner Philosophie gemacht hat.

Insofern ist es begriissenswert, dass der Verlag dieses Buch nun in einer ansprechen-
den Separatausgabe wieder zuganglich gemacht hat. Der Text ist dabei der Werkausgabe
Band 2, S.231-484, entnommen, hier jedoch dankenswerterweise vom Herausgeber L(ot-
har) S(triehm)um ein Verzeichnis der Siglen und Abkiirzungen, ein Bibelstellenregister so-
wie ein Personen- und Namensverzeichnis ergédnzt. Der editorischen Nachbemerkung ist
dariiberhinaus zu entnehmen, dass der Text, vor allem in den Anmerkungen, anhand von
Bubers Arbeitsexemplar durchgesehen und evtl. Ungenauigkeiten korrigiert worden sind.

S. Schreiner

Franz Rosenzweig, DIE SCHRIFT. Aufsitze, Ubertragungen und Briefe, Hrsg. von Karl
Thieme, Konigstein/Ts.: Jiidischer Verlag Athendum 1984, 259 S., 8°. DM 42.-.

Es steht zu erwarten, oder richtiger wohl: es ist zu wiinschen, dass der hundertste Ge-
burtstag Franz Rosenzweigs, dessen am 25.12. des kommenden Jahres (d.i. 1986) zu ge-
denken ist, ein Anlass sein mochte, sich mit dem Werk dieses grossen jiidischen Denkers
unseres Jahrhunderts auch iiber den Kreis der Fachgelehrten hinaus auseinanderzusetzen.

184



Als seine ebenso willkommene wie gelungene Einladung und Hinfiihrung dazu mag der
hier anzuzeigende Band dienen, den K. Thieme mit Sachkenntnis und Umsicht zusammen-
gestellt hat. Dabei nennen die drei Stichworte im Untertitel nicht nur die Arten von Texten,
aus denen der Sammelband zusammengesetzt ist, sondern beschreiben zugleich die litera-
rischen «Gattungen», derer sich Rosenzweig bedient hat, wesentlich bedient hat, um seine
theologischen und philosophischen Gedanken weiterzugeben. Mag dies im Blick auf Auf-
sitze und Briefe unmittelbar einleuchten, so gilt dies doch auch im Blick auf seine Ubertra-
gungen, in denen er eine grosse Meisterschaft bewies, wie man den vielfiltigen Bemiihun-
gen um Rechenschaft iiber in Angriff genommene oder schon bewiltigte Ubersetzungsar-
beit entnehmen kann, von denen einige Bespiele auch im vorliegenden Sammelband abge-
druckt sind. Dazu gehoren das «Nachwort zu den Hymnen und Gedichten des Jehuda Ha-
levix (S, 81-100; vgl. Judaica 41 (1985), S. 52f.) sowie einige « Kommentierte Ubertragun-
gen aus Jehuda Halevi» (S. 101-112) ebenso wie die wichtige Studie «Die Schrift und Lut-
her» (S. 51-77), Rosenzweigs «Sendbrief vom Dolmetschen», wenn man so sagen darf.

Auf alle hier abgedruckten achtzehn Arbeiten und Briefe einzugehen, ist unmaglich.
Genannt seien nur noch einige, die mir besonders wichtig (gewesen) sind, wie «Das For-
mengeheimnis der biblischen Erzédhlung» (S. 13-27), die Untersuchung «Der Ewige —
Mendelssohn und der Gottesname» (S. 34-50), die aufschlussreiche « Anmerkung iiber den
Anthropomorphismus» (S. 121-128) als Ausdruck gottmenschlicher Beziehung, «Geist
und Epochen der jiidischen Geschichte» (S. 129-142) und «Die Bauleute — Uber das Ge-
setz» (S. 143-158) sowie «Das neue Denken — Elmge nachtragllche Bemerkungen zum
"’Stern der Erlosung’’» (S. 186-211). i

Einen guten Zugang zu Rosenzweigs Schriften er6ffnet K. Thiemes Nachwort « Werk
und Leben Franz Rosenzweigs» (S. 231-255), mit dem die Lektiire des Bandes am besten zu
beginnen ist. Besonders eindrucksvoll ist dieses Nachwort nicht zuletzt deshalb, weil es
Thieme verstanden hat, hierin ein (geistiges) Portrait Rosenzweigs zu zeichnen, das fast
zur Génze aus Selbstzeugmssen in Gestalt sorgfaltlg ausgewihlter Zitate aus Rosenzweigs

Briefen zusammengefiigt ist.
S. Schreiner

Elijahu Kitov, DAS JUDISCHE JAHR. Gesetz und Brauch. Ubersetzt von Lea Griine-
wald. Bd. I: Rosch Chodesch, Chanukka, Tu Bischwat, Purim. Ziirich: Morascha 1984.

Das vorliegende Buch war urspriinglich eine Materialsammlung fiir israelische Leh-
rer, die das vor Jahren dort eingefiihrte Fach «Jiidisches Bewusstsein» unterrichten soll-
ten. Da aber auch in der Diaspora dieses Bewusstsein unter den Juden dringend der Férde-
rung bedarf, ist das Buch schon bald ins Englische und ins Franzdsische libersetzt worden.
Die endlich — nach 15 Jahren — vorliegende deutsche Ubersetzung, die wohl der Iniziati-
ve des riihrigen Verlegers zur verdanken ist, diirfte auch in unserem Sprachgebiet begriisst
werden. Eine Schwierigkeit, auf die Kitov in seinem Vorwort zur englischen Ubersetzung
ausdriicklich hingewiesen hat, ist allerdings auch hier nicht behoben worden: «Ein Leser,
der nicht mit den klassischen Schriften des Judentums vollig vertraut ist, wird Schwierig-
keiten haben, die hebrédischen Begriffe, auf die hdufig Bezug genommen wird, vollstindig
zu erfassen». Wollte man dieses Buch nicht zu einem blossen refugium pigritiae fiir einen
kleinen Teil der hierzulande wirkenden jiidischen Religionslehrer machen, so hitte sich die
Miihe, wenigstens ein Glossar beizulegen, sicherlich gelohnt. Geleitet von dem Bestreben,
sich auf «authentische, zuverlassige Quellen» zu stiitzen, zitiert Kitov neben der ritualge-
setzlichen Literatur auch recht viele Midraschim (also literarische, religionsgesetzlich
nicht verbindliche Texte), ohne immer die genaue Quelle anzugeben. Es besteht auch be-
griindeter Verdacht, dass er sich nicht immer die Miihe genommen hat, die ilteste Uberlie-

185



ferung eines Midrasch zu eruieren. Das bedeutet eine erhebliche Erschwerung fiir denjeni-
gen, der anhand dieses Buches in die vielfédltigen Materien tiefer eindringen méchte.

Alle diese kritischen Bemerkungen hétte sich der Rezensent erspart, wenn er den vor-
liegenden Band nicht fiir an sich gut und niitzlich hielte, sodass er wiinschen mdchte, der
zweite Band komme auch noch auf den Markt. Wer als Aussenstehender etwas vom ortho-
dox-jiidischen Selbstverstdndnis, von historisch-kritischen Fragestellungen unbelastet,
erfahren will, greife getrost zu diesem Buch, aus dem er in jedem Fall reiche Belehrung

schopfen wird.
plenwi S. Lauer

Sammy Gronemann, HAWDOLOH UND ZAPFENSTREICH. ERINNERUNGEN
AUSDER OSTJUDISCHEN ETAPPE 1916-1918. Mit Zeichnungen von Magnus Zeller.
Jiidischer Verlag Athenaum Konigstein/Taunus, 1984, 228 Seiten geb., Fr., 35.—

Samuel oder, wie er sich selbst nannte, Sammy Gronemann (1875 -1957) war eine be-
sonders originelle Gestalt unter den aktiven Zionisten im deutschen Kulturbereich. Wegen
seiner Redlichkeit und Rechtlichkeit wurde ihm der Vorsitzim Ehrengericht der zionisti-
schen Bewegung anvertraut. In brillant geschriebenen, nur dusserlich humoristischen Bii-
chern prangerte er sowohl das in seiner Sicht das Judentum verfilschende Assimilanten-
tum als auch eine sinnwidrige Extremorthodoxie an. Er emigrierte 1936 aus dem Deut-
schen Reich nach Palédstina. Dort wurde sein heiteres Versspiel « Der Konig und der Narr»
in Nathan Altermans Bearbeitung das erste erfolgreiche Musical auf der hebréischen
Biihne.

Gronemanns satirische Werke « Tohuwabohu» (1920) und «Schalet, Beitréige zu einer
Philosophie des "’Wenn schon’’ (1927) sind.auch heute noch von zeitgeschichtlichem In-
teresse. Dies trifft noch mehr auf seine zuerst 1924 erschienenen, «Hawdoloh und Zap-
fenstreich» betitetelten Erinnerungen an seine Begegnungen mit dem Ostjudentum zu, das
er wiahrend des Weltkrieges als Mitglied der deutschen Wehrmacht kennengelernt hatte.

Die sechzig Jahre spiter erfolgte Neuausgabe des seinerzeit recht erfolgreichen Bu-
ches ist zu begriissen. In Gronemanns humor- und liebevollen, aber nicht unkritischen
Schilderungen einer ihm neuen «Welt», bereichert durch Magnus Zellers kongeniale
Zeichnungen, wird veranschaulicht, wie jiidische und nichtjiidiche Intellektuelle, die als
Soldaten in der Militdrverwaltung in den durch die deutsche Armee besetzten Teilen des
Zarenreiches eingesetzt waren, das von ihnen bisher geringgeschitzte Ostjudentum achten
und sogar lieben lernten. Ahnlich wie Gronemann haben auch andere deutsche Juden ihr
vorurteilbehaftetes Misstrauen gegeniiber der vielschichtigen ostjiidischen Eigenart revi-
diert, aber keinem ist es gelungen, diesen geistigen Wandlungsprozess so iiberzeugend und
unpompds darzustellen. Heute, da diese «Welt» nicht mehr oder bestenfalls nur spuren-
weise existiert, kommt Gronemanns seinerzeit als provokant oder aufriittelnd empfunde-
nen Erinnerungen ein erheblicher zusatzlicher Informationswert zu. Als ein amiisanter
und ernstzunehmender Wegweiser zum Verstidndnis eines wichtigen Bereiches vergange-
ner, aber weiterwirkender jiidischer Existenz sollte sich Sammy Gronemann nach wie vor

bewihren.
F.L. Brassloff, s.A.

186



	Rezensionen

