Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 41 (1985)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

Neues vatikanisches Dokument iiber die Juden:
«Hinweise fiir eine korrekte Darstellung der Juden in Predigt und Katechese der Katholi-
schen Kirche»

Am 24, Juni 1985 hat der Vatikan, vertreten durch die «k Kommission fiir die religiosen
Beziehungen zu den Juden», ein Dokument veroffentlicht, das Hinweise geben soll, wie
Juden und Judentum in Predigt und Katechese in korrekter Weise zu behandeln sind.'
Ausgangspunkt dieses Unternehmens war eine Expertentagung, an der Papst Johannes
Paul II. am 6.3.1982 eine bemerkenswerte Rede gehalten hatte, in der er dazu aufforderte,
das Judentum nicht nur objektiv und frei von Vorurteilen darzustellen, sondern im Be-
wusstsein dessen, welches gemeinsame Erbe Juden und Christen besitzen.

Angesichts solcher Forderungen hinterldsst das soeben publizierte Dokument einen
eher zwiespiltigen Eindruck. Man hat das Gefiihl, ein urspriinglicher Grundtext mit sach-
dienlichen Aussagen wurde durch einen dogmatischen Vorspann verschlimmbessert. In
diesen Passagen finden sich Behauptungen, dass die Kirche allein die allumfassenden Mit-
tel der Erlosung habe, Judentum und Christentum kénnten nicht als parallele Wege zum
Heile verstanden werden (I./7). Juden und Judentum seien nur erwéhlt worden, um auf
diese Weise das Kommen Christi vorzubereiten; das sogenannte Alte Testament sei nur
Vorbereitung auf das Neue. Zu diesem Zwecke wird die typologische Auslegung des Alten
Testamentes empfohlen, die das Alte Testament als Einleitung zum Neuen interpretiert
(I1./3-11). So sinnvoll die typologische Exegese fiir den Zusammenhang der Bibel auch
sein kann, so antiquiert ist diese Methode, wenn man sie verabsolutiert und von den Er-
kenntnissen moderner, auch katholischer, Bibelwissenschaft absieht.

Offenbar um das Folgende zu retten oder zu rechtfertigen, meinte man, auf die fast
triumphalistischen Passagen nicht verzichten zu kdnnen, die den Anschein erwecken, als
wollte man das 2. Vatikanische Konzil zuriickdrangen. Was namlich an konkreten Aussa-
gen sonst geboten wird, ist nicht nur beherzigenswert, sondern enthélt solides Sachwissen
iiber das judisch-christliche Verhéltnis in der Entstehungszeit des Christentums. Die
Uberschrift lautet: «Jiidische Wurzeln des Christentums» (I11.). In diesem Abschnitt wird
in addquater Weise der Jude Jesus von Nazaret inmitten seiner jiidischen Umgebung ge-
zeigt, ein toratreuer Jude, dessen Lehre den weiten Rahmen des Judentums nicht sprengte.
Auch das leidige Pharisderproblem wird korrekt abgehandelt: Jesus verband geistig vieles
mit dem pharisdischen Judentum, und fiir Paulus ist die Zugehorigkeit zu den Pharisédern
noch ein Ehrentitel. Bei der Passion Jesu fehlen die Pharisder vollig. Berechtigte Kritik an
einzelnen Phariséern libt auch das rabbinische Judentum. Ein weiteres Kapitel ist tiber-
schrieben: «Die Juden im Neuen Testament». In diesem Zusammenhang wird auch auf die
Konzilserkldrungen «Nostra aetate» (iiber das Verhéltnis der Kirche zu den nichtchristli-
chen Religionen) und «Dignitatis humanae» (iiber die Religionsfreiheit) hingewiesen, weil
diese Deklarationen Grundlage des jiidisch-christlichen Dialogs bleiben.

Unser Text lehnt einmal mehr die Kollektivschuld des jiidischen Volkes am Tode Jesu
ab, wendet sich gegen jede Form des Antisemitismus und anerkennt die durch die Bibel ge-
gebene Bedeutung des Landes Israel fiir die Juden. Christen mégen diese religiése Bin-
dung der Juden an den Staat Israel zur Kenntnis nehmen, wenngleich die Existenz des
Staates Israel fiir die Kirche nur im Rahmen des Vélkerrechts gesehen werden kann. Der

174



Vatikan begreift hier zwar das Selbstverstédndnis der Juden, distanziert sich jedoch aus-
driicklich davon. In einem knappen Satz wird schliesslich auf den Holocaust verwiesen,
ohne dass wir dazu Niheres ausgefiihrt finden. Angesichts der Ermordung von 6 Millio-
nen Juden in einem angeblich christianisierten Europa ist dieses verschamte Sdtzlein ohne
jeden Bezug auf anderes eher peinlich und unzureichend. Wenn gleichzeitig mitgeteilt
wird, Christen hétten oft ein Unwissen liber Geschichte und Traditionen des Judentums,
so enthélt der neue Text relativ wenig, um diese Unkenntnis zu beheben. Der Holocaust
steht am Ende einer langen Kette von Judenverfolgungen, an denen eine falsche Lehre der
Kirche iiber Juden einen wesentlichen Anteil hatte, wie Papst Johannes Paul II. in Mainz
im Jahre 1980 richtig bemerkte. Diese Erkenntnis scheint offenbar verdrdngt worden zu
sein. Den neuen Text wird man fiir den Religionsunterricht verwenden kénnen, nur sollte

man damit selektiv umgehen.
g Ernst Ludwig Ehrlich

1. Vollstandiger deutscher Text in: Schweiz. Kirchenzeitung 29 /30 (1985).
Aus: Orientierung 13 /14 (1985), S. 159 f.

Zum Blockseminar «Aspekte jiidisch-christlicher Beziehung im 19. und 20. Jahrhundert»
(BEI'I'I, 25.2- - 1-3-85)

Als Abschluss des Wintersemesters 84/85 bot sich den Studierenden der Evange-
lisch-theologischen Fakultdt in Bern die Gelegenheit, im Rahmen von Blockseminarien
wihrend einer Woche intensiv ein Thema zu bearbeiten. Das Seminar «Aspekte jii-
disch-christlicher Beziehung im 19. und 20. Jahrhundert», geleitet durch die Professoren
A. Lindt (Neuere Kirchengeschichte, Bern) und A. Carmel (Historiker aus Haifa, z.Z. in
Berlin), vermochte trotz « Konkurrenzveranstaltungen» iiber Rudolf Bultmann bzw. iiber
feministische Theologie eine grosse Zahl von Studierenden zu mobilisieren. Es zeigte sich
echte Bereitschaft, sich in fiir viele weitgehend unbekannte Aspekte der jiidischen Ge-
schichte und Kultur sowie in Problemstellungen in Zusammenhang mit der Begegnung
von Judentum und Christentum einzulassen, Fragen zu formulieren, experimentierend
Neuland zu betreten.

Vier Referate dienten als Anregung und Grundlegung fiir die Diskussion. Alex Car-
mel berichtete aus seinem Forschungsgebiet «Schweizerische und schwibische christliche
Téatigkeit in Paldstina im 19. Jahrhundert». Paldstina, seit dem 16. Jahrhundert unter tiir-
kischer Herrschaft und wirtschaftlich-politisch in einem desolaten Zustand, trat erst
durch die napoleonische Expedition von 1799 richtig ins Blickfeld Europas. Die paar Jah-
re dgyptischer Herrschaft 1831-1840 6ffneten dann fiir Christen die Tore des Heiligen
Landes. Nachdem es den Tiirken gelungen war, dank Unterstiitzung durch Englander,
Oesterreicher, Russen und Preussen wieder ans Ruder zu gelangen, mussten diese der Er-
richtung eines anglo-preussischen Bistums in Jerusalem zustimmen. In der Folge entfalte-
te sich in Paldstina eine umfangreiche evangelische Missionstatigkeit, die auch die griechi-
schorthodoxe und katholische Kirche auf den Plan rief. Zu denen, die sich einen Beitrag
zum Wiederaufbau Paldstinas zum Ziel gesetzt haben, gehort auch C.F. Spittler (um den
sich 1833 die «Pilger-Missions-Gesellschaft» in Basel konstituiert hatte) mit seinen Pldnen
fiir die Errichtung eines «Briiderhauses» in Jerusalem oder einer «Apostelstrasse» mit

L5



Missionsstationen von Jerusalem nach Abessinien. Wer mehr dariiber wissen mochte,
konsultiere die verschiedenen Publikationen Carmels, so «Christen als Pioniere im Heili-
gen Land» (Basel 1981), «Die Siedlungen der wiirttembergischen Templer in Paldstina
1868-1918» (Stuttgart 1973) oder «Christian Friedrich Spittlers Beitrag zum Wiederauf-
bau Paléstinas im 19. Jahrhundert» (Pietismus und Neuzeit, JGP, Bd. 7, Gottingen 1981,
147ff.). '

In eine weitgehend unbekannte Welt fiihrte das Referat von Pfr. Dr. Thomas Willi,
Leiter der «Stiftung fiir Kirche und Judentum». Das Thema lautete: «Ansétze zu einem
neuen christlichen Bild vom Judentum im Umfeld des werdenden Zionismus. Aus dem
Briefwechsel zwischen C.J. Pollak, gen. Lucky (1854-1916) und Prof. C.F. Heman
(1839-1919)». Die Prasentation von Ausschnitten aus dem unedierten Briefwechsel zwi-
schen Lucky und Heman (zu den Personen und zur Geschichte des «Vereins der Freunde
Israels» vgl. Th. Willi in «Der Verein der Freunde Israels 150 Jahre», Der Freund Israel
Nr. 2/April 1980, 10ff.) fiihrte die Personlichkeit Luckys vor Augen, der in der Zeit des
werdenden Zionismus ein judenchristliches Modell vertrat. So lesen wir in einem Brief
vom 23. Dezember 1901: «Mir ist klar, dass

1) Ein in Christum gldubig gewordener Jude, soll, um nicht zu sagen muss, Judenchrist
werden...

2) Daraus folgt, dass er im Gesetze Mosis und in jiidischer Sitte wandeln soll».

Lucky, der sich bemiihte, das Judentum seiner Zeit moglichst in seiner ganzen Breite ins
Auge zu fassen, soll uns auch heute ermahnen, nicht einfach unsere Schemata und Kli-
schees an dieses heranzutragen. Willis Ausfiihrungen boten gleichzeitig eine Einfiihrung
in den werdenden Zionismus.

Im dritten Beitrag widmete sich Andreas Pauli, cand. theol. aus Murten, dem Brief-
wechsel zwischen Martin Buber und Leonhard Ragaz, den Pauli anlisslich eines Jerusa-
lem-Aufenthaltes hatte einsehen konnen. Das Referat illustrierte die Pionierleistung Ra-
gaz’ im christlich-jiidischen Dialog. Trotz den damals tiblichen hohen Trennwénden zwi-
schen Judentum und Christentum bzw. einem verbreiteten Desinteresse in diesen Fragen,
hatte Ragaz auch hier die Zeichen der Zeit erkannt und aus der Mitte der Botschaft heraus
nach einem angemessenen Verhiltnis von Judentum und Christentum gefragt. Ragaz’ Po-
sition stellt dabei nicht nur das Resultat fleissiger Schreibtischarbeit dar, sondern profi-
lierte sich im Austausch mit prominenten und weniger prominenten Juden. Zu den erste-
ren gehort ohne Zweifel der Religionsforscher und Philosoph Martin Buber. Zwischen
1916 und 1945 tauschten die beiden von Herkunft und Prdgung so verschiedenen Person-
lichkeiten um die 80 Briefe aus. So schrieb Buber 1938 an Ragaz: «... wenn ich vom Sko-
pusberg ... niederblicke, sehe ich meinen David, den Siinder und Sédnger, neben Ihrem Da-
vid-Sohn, dem siindenfreien Gleichnisredner, wahrhaft véterlich einhergehen, den star-
ken Arm leicht um die Schultern des Jiinglings gelegt. — Was ist da noch «Judentumy,
was «Christentum»? Dort und hier ist Jehuda, hier und dort ist christds, und wirklich ist
kein -tum...». Einzelne Briefe sind bereits publiziert in der dreibdndigen Buber-Briefedi-
tion (hg. von G. Schaeder, Heidelberg 1972ff; obiges Zitat Bd. III, 11f.) und in Band II der
von C. Ragaz, M. Mattmiiller und A. Rich veréffentlichten Ragaz-Briefe (Ziirich 1982).
Eine Publikation des gesamten Briefwechsels wire sehr wiinschenswert, ebenso eine sol-
che des Ertrags der Forschungen Paulis, der die Briefe im Rahmen einer Akzessarbeit aus-
werten wird.

Das letzte Referat unter dem Titel «Christentum und Judentum in der Schweiz. Tra-
ditionen und Neuaufbriiche in der Zeit der jiidischen Fliichtlingsnot nach 1933» hielt Her-
mann Kocher, wiss. Assistent VDM, Langnau. Es ging darin um das Aufzeigen von Vor-
aussetzungen und Weichenstellungen theologischer und politischer Art, die ein angemes-

176



senes schweizerisches kirchliches Reagieren auf die jiidische Fliichtlingsnot in der Zeit des
Nationalsozialismus forderten oder verhinderten. Dieser Vortrag wird in Judaica 1/1986
publiziert werden.

'~ Ein gemeinsamer Besuch eines Sabbat-Gottesdienstes in der Berner Synagoge nach
kompetenter Einfiihrung durch ein Mitglied der hiesigen jiidischen Gemeinde wurde zu ei-
nem Erlebnis und bildete einen wiirdigen Abschluss des Blockseminars. H. Koche

" r

Was wird aus den Zeugnissen ind Uberresten jiidischer Kultur in Franken?

Die Zeugnisse jiidischer Vergangenheit in Franken verwittern und zerfallen. Wah-
rend der Denkmalschutz jede Dorfkirche erfasst und riesige Geldsummen in die Erhaltung
dieser Kulturdenkmaler steckt, besteht fiir ehemalige Synagogen keine Lobby. So werden
heute ehemalige Synagogen als Stélle, Garagen, Werkstétten, Schuppen, Scheunen usw.
genutzt, oft ohne dass die zustindigen Behérden iiberhaupt vom Vorhandensein dieser
ehemaligen Synagogen in ihrem Ort wissen. Sind doch nach der Kristallnacht 1938 viele
Gotteshduser in deutschen Privatbesitz libergegangen und wissen die heutigen Besitzer oft
liberhaupt nicht mehr, was friiher einmal in dem von ihnen benutzten Gebdude war, das
sie manchmal am liebsten abbrechen wiirden, um fiir sie etwas Sinnvolleres hinbauen zu
konnen. Dabei zeigen die heutigen Besitzer ein starkes Misstrauen gegen den Denkmal-
schutz, von dem sie fiirchten, dass er ihnen Kosten auflastet, wenn er von dem Vorhanden-
sein einer alten Synagoge erfahrt. Zumindest haben viele Biirger Angst, dann das Gebédude
nicht mehr umbauen oder abreissen zu diirfen. Zu dem Kolloquium «Jiidische Landge-
meinden in Bayern» trafen sich im Frinkischen-Schweiz-Museum in Tiichersfeld erneut
eine Reihe von Fachwissenschaftlern und Hobbyhistorikern, heimatgeschichtlich Interes-
sierten und Freunden jiidischer Geschichte, die die aufgezeigten Probleme erérterten und
Vorschldge sammelten, wie man kurz- mittel- und langfristige Massnahmen zur Rettung
der Zeugnisse jiidischer Vergangenheit in Bayern ankurbeln konnte. Der Schwerpunkt der
Referate betraf dabei die Untersuchung iiber jiidische Friedhofe.

Dr. Falk Wiesemann, der vor mehreren Jahren einen Sammelband iiber die ehemali-
gen jiidischen Gemeinden in Bayern mit herausgegeben hat und der auch heute noch regel-
madssig Dutzende von kleinen und kleinsten Gemeinden im Gebiet zwischen Aschaffen-
burg und Miinchen, Hof und Kempten besucht und dort die Reste noch erhaltener Synago-
gen, Friedhofe oder anderer Zeugnisse jlidischer Geschichte aufspiirt und registriert, be-
dauerte vor allem, dass trotz der Uberfiille an ortlich laufenden Aktivitdten, von Lehrern,
Schiilern, Universitdtshistorikern, Geographen, Landschaftsdkologen, Kunsthistorikern
usw., die sich mit diesem Themenbereich befassen, keine Koordination moglich war. Er
schlug die Schaffung eines Informationszentrums zur Erforschung jiidischer Geschichte
in Bayern vor. Von hier aus sollte dann moglichst rasch eine Handreichung gerade fiir jene
heimatkundlich Interessierten und Laienhistoriker geschaffen werden, die zwar sehr an
dem Themenbereich interessiert sind, vor Ort auch etwas tun mochten, aber oft nicht ge-
nug grundlegende Kenntnisse haben, um das Gefundene festzuhalten, mitzuteilen und zu
sichern. Diese Spurensicherung aber sei vor allem kurzfristig nétig, da durchaus viele der
noch existierenden Objekte bedroht seien und bald nicht mehr existieren werden, wenn
man nicht einschreitet. So wird z.B. die ehemalige Bamberger Synagoge, heute eine Werk-
statt, demnéchst abgebrochen, mit der Begriindung des Denkmalschutzes, die Juden
selbst seien an keiner Erhaltung interessiert.

177



Dieser Leitfaden fiir engagierte Laien konnte nach den Vorstellungen von Wiese-
mann z.B. Informationen liber Musteraufnahmeverfahren bei der Registrierung noch
vorhandener Friedhofsteine auf alten jiidischen Friedhéfen ausserhalb der Metropolen
enthalten, damit bei der Sicherung keine grossen Fehler passieren und mehr kaputt ge-
macht werde, als man letztendes erreiche.

Die Besuche auch anderer Heimatkundler, vor allem aus der Frankischen Schweiz,
wo vor 1933 zahlreiche jiidische Gemeinden bestanden, gaben Wiesemann in seinen Er-
fahrungen recht. So berichtete der Lehrer Walter Tausendpfund aus Pegnitz davon, dass
er durch Zufall ein altes jiidisches Ritualbad, eine Mikwe im Keller eines Wohnhauses ent-
deckt habe, wo friiher die Synagoge angrenzte.

Gefdhrdet sei auch die ehemalige Synagoge von Ermreuth und von Dormitz, wo heute
Scheunen daraus gemacht wurden. In manchen dieser ehemaligen Synagogen ist sogar
noch der Thoraschrein vorhanden, oft sind noch Bemalungen an den Winden zu sehen,
manchmal aber ist nur noch ein Abdruck des Schreins an der Wand sichtbar. Thorawim-
pel finden sich nicht selten auf Dachboden, wo sie Biirger, die bei der Reichskristallnacht
zufillig an der brennenden Synagoge vorbeikamen oder die Gegenstédnde auf der Strasse
herumliegen sahen, mitnahmen und versteckten. Schwierigkeiten bringt aber fiir die des
Hebréischen nicht machtigen Laien die Entzifferung solcher erhaltener Schriften und Ge-
genstdnde. Der Bayreuther Heimatpfleger Karl Dill forderte das Landesamt fiir Denkmal-
schutz auf, fiir die Dokumentation der Inschriften auf den Griabern der erhaltenen jiidi-
schen Friedhofe eine Kraft einzustellen, die die Aufschriften {ibersetzen kann. Andere
Vorschldge zur Dokumentierung der Grabinschriften sahen vor, Gipsabdriicke zu ma-
chen. In Friedhéfen, von denen nur noch kleine Uberreste stehen und die besonders ge-
fahrdet sind, solle man baldmdglich Restauratoren einsetzen, um diese Kulturdenkmaler
zu erhalten und zu sichern. .

Noch Ende der siebziger Jahre, so Tausendpfund, kiimmerte sich kaum jemand um
die Erforschung jiidischer Geschichte in Franken im 19. und in den fritheren Jahrhunder-
ten. Von manchen ehemaligen Gemeinden, wie Schnaittach, schienen keinerlei Relikte
mehr {ibrig zu sein, bis man die fiir immer angeblich verloren gegangenen alten Einbiirge-
rungsakten der Juden aus dem 19.Jahrhundert entdeckte, die angeblich in einem Zug von
Bayreuth nach Berlin durch einen Bombenangriff vernichtet sein sollten. Daraufhin ent-
deckte man auch noch zahlreiche andere Uberreste jiidischer Kultur. Lehrer und Heimat-
forscher machten sich auf die Suche nach Spuren. Und sie wurden fiindig. Daraufhin aber
stiirzten sich auch die Universitatshistoriker auf das wenig erforschte Gebiet. Diese haben
zwar mehr Zeit, konnen mehr Geld und Personal einsetzen, kommen aber oft mit der
Dorfbevélkerung nicht so gut zurecht, wie ein dort lebender Heimatforscher, der seiner-
seits nicht liber die Moglichkeiten und Kenntnisse der Wissenschaftler verfiigt. So sollte ei-
ne solche vorgeschlagene Dokumentationsstelle zur Erforschung jiidischer Geschichte in
Bayern nicht zuletzt das Bindeglied zwischen der Fachwissenschaft sein, die nach der An-
sicht von Wiesemann aus ihrem Elfenbeinturm herauskommen muss, und den Laien und
Hobbyhistorikern vor Ort, die Detail- und Kleinarbeit leisten und auf diese Weise den
Wissenschaftler die Arbeit erleichtern kénnen.

Ein solches Projekt, das die Verbindung von Fachwissenschaft und Heimatkundlern
gesucht hat, lduft zur Zeit an der Bamberger Universitdt und befasst sich mit jidischen
Landgemeinden in Oberfranken. Dr. Eva Lau und Dr. Mistele von der Universitit Bam-
berg stellten das Projekt vor. Frau Lau trug die Ergebnisse ihrer Forschungsarbeiten zu jii-
dischen Brdauchen und Riten vor, die auf dem Land im Zusammenhang mit Tod, Begréab-
nis und Trauer in fritheren Jahrhunderten iiblich waren. Im Vergleich dazu referierte der
Alttestamentler Prof. Dr. Martin Wittenberg iiber «Tod und Begribnis der Juden aus der
Sicht der evangelisch Gebildeten um 1750/60». Seiner Ansicht nach wussten beide Konfes-

178



sionen vor der Emanzipation mehr iiber den jeweils anderen als z.B. im 20.Jahrhundert.
Gerade im 18.Jahrhundert habe sich der Protestantismus sehr mit der Kabbalistik befasst
und den Kontakt zu den jiidischen Gemeinden gepflegt, die man freilich missionieren
wollte. Ursula Kubach-Reutter vom Germanischen Nationalsmuseum in Niirnberg be-
richtete liber den « Verbleib einiger Grabsteine der aufgelassenen Friedhofe in Niirnberg».
Im Sommer soll ein Katalog aller im Niirnberger Museum existierenden Judaica, ein-
schliesslich der Grabsteine, erscheinen.

Der Landschaftsékologe Prof. Dr. Richter aus Freising gab einen Uberblick iiber die
jidischen Friedhofe in Bayern, von denen noch rund 120- 130 ganz oder in Resten existie-
ren. Bestanden hatten in fritheren Jahrhunderten aber natiirlich wesentlich mehr. Der
Wissenschaftler unterschied vier Typen: offene (d.h. noch benutzte), geschlossene, aufge-
lassene und fossile (von denen nur noch der Platz bekannt ist) Friedhofe. Die Grosse
schwankt zwischen relativ kleinen Fliachen wie in Schweinshaupten oder Maasbach (rd.
400 gm) und grosseren Flachen um 1000 gm oder grdsser. Die alteste jlidischen Friedhofe
in Bayern diirften sich in Bechhofen (1376) oder Suizbiirg (um 1370) befinden. Moglicher-
weise sind aber die Friedhofe anderer Orte noch ilter, wenngleich keine Uberreste mehr
davon Zeugnis ablegen. Richter hatte zwei Studentinnen mitgebracht, die zur Zeit samtli-
che jiidischen Friedhofe in Unterfranken fiir eine Diplomarbeit registrieren.

Johanna Morgenstern-Wulff aus Miinchen sprach eine Reihe von methodischen Pro-
blemen an, die bei der Erfassung von Grabsteinen auftauchen. Sie hat vor Jahren eine Ar-
beit iiber die jiidischen Friedhofe im ehemaligen Fiirstentum Wittgenstein im heutigen
Nordrhein-Westfalen geschrieben.

Das ndchste Thema des Kolloquiums, zu dem auch wieder Interessenten aus dem gan-
zen Bundesgebiet und dem Ausland eingeladen sind, die sich mit jiidischer Geschichte in
Bayern befassen, wird mdglicherweise die notwendigen Sofortmassnahmen fiir die Siche-
rung der Uberreste behandeln, damit der Zahn der Zeit nicht eines Tages nur noch Statistik
librigldsst und nichts Materielles mehr an die jiidischen Menschen erinnert, die einst hier

lebten.
G. Batz

179



	Umschau

