
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Veränderungen im Status der jüdischen Frau : ein geschichtlicher
Überblick

Autor: Wallach-Faller, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERÄNDERUNGEN IM STATUS
DER JÜDISCHEN FRAU.

EIN GESCHICHTLICHER ÜBERBLICK

von Marianne Wallach-Faller

Der Status der jüdischen Frau ist nicht etwas einmal Gegebenes und
Unwandelbares, sondern war im Lauf der Geschichte steten Veränderungen
unterworfen. Im folgenden möchte ich versuchen, einen Überblick über diese

Veränderungen zu geben und ihre grossen Linien aufzuzeigen, wobei es

natürlich unmöglich ist, auf diesem knappen Raum das Thema auch nur
annähernd erschöpfend zu behandeln.

1. Der Status der jüdischen Frau in der Bibel

Familienrecht

In der Bibel fällt der Gegensatz auf zwischen — einerseits — der völlig
von Männern kontrollierten rechtlichen Stellung der Frau, die ihr eine passive

Rolle zuweist, und ihrer Zweitrangigkeit in der religiösen Praxis und —
anderseits — den aktiv handelnden Frauengestalten und dem Respekt, der
Frauen entgegengebracht wird1.

Eine Frau geht rechtlich gesehen passiv von der Herrschaft ihres Vaters
in diejenige ihres Mannes über (Dt. 22.16; Ex. 21.7). Beide können ihre
Gelübde aufheben (Nm. 30.4-16). Nur der Mann kann die Ehe oder die Scheidung

einleiten (Dt. 24.1)\ Vor Scheidung geschützt ist die Frau nur in zwei
Fällen: wenn ein junges Mädchen von einem Mann vergewaltigt wird, muss
er es heiraten und darf sich nicht mehr von ihm scheiden lassen (Dt.
22.28-29), und wenn der Ehemann seine Frau zu Unrecht anklagt, sie sei bei
der Eheschliessung nicht mehr jungfräulich gewesen (Dt. 22.13 -18). Formal
kommt die Scheidung dadurch zustande, dass der Mann der Frau den
Scheidebrief(Sefer keritut) gibt, den sie annehmen muss. Die Frau hingegen kann
dem Mann keinen Scheidebrief geben, hat aber die Möglichkeit, vom Mann
einen Scheidebrief zu verlangen, wenn er ihre elementaren Grundbedürfnisse
an Nahrung, Kleidung und regelmässigem Sexualverkehr nicht befriedigt
(Ex. 21.7-11). Im Scheidebrief wurde möglicherweise die finanzielle Seite

Dr. Marianne Wallach-Faller, Germanistin. Turnerstr. 12, CH-8006 Zürich.

152



der Scheidung geregelt, obwohl die Bibel nichts darüber sagt3, wie sie auch
über die Besitzverhältnisse in der Ehe schweigt4. Die umliegenden westsemitischen

Völker kennen den Scheidebrief nicht, hingegen kennen sie den
Heiratskontrakt bei der Eheschliessung, in dem die Besitzverhältnisse der Frau
geregelt werden, auch für den Fall einer Scheidung. Der Frau kann darin
auch dasselbe Recht auf Scheidung eingeräumt werden wie dem Mann5.

Ähnliche Ehekontrakte von Jüdischen Frauen aus dem 5.Jh.v. stammen

von der jüdischen Militärkolonie in Elephantine in Oberägypten6. Darin
wird in Richtung auf eine Gleichstellung mit dem Mann die Scheidung auch
für die Frau erleichtert. Die Bibel strebt eine andere Art von Gleichstellung
an, indem sie die Scheidungfür den Mann erschwert. Schon das Ausfertigenmüssen

eines Scheidebriefes an sich verhindert eine Verstossung der Frau im
Ärger. Hinzu kommen moralische Barrieren, indem im 5. Jh.v. zu Beginn des

zweiten Tempels der Prophet Malachi den Mann verurteilt, der die Frau seiner

Jugend verstosst (Mal. 2.14-16). Dahinter steht der im babylonischen
Exil entstandene Gedanke, dass die Ehe ein Bund zwischen Mann und Frau
ist, der sie zu gegenseitiger Treue verpflichtet — analog zum Bund zwischen
Gott und dem Volk Israel (Ez. 16.8; Prov. 2.17).

Diese Forderung nach Treue zu seiner Frau ist auch die ideologische Basis

der Monogamie. Bestanden während des ersten Tempels Monogamie und
Polygamie noch nebeneinander — die Institution der Leviratsehe verlangte
ja die Polygamie —, herrscht während des zweiten Tempels in breiten
Bevölkerungsschichten Monogamie, während Polygamie nur noch in einer schmalen

Oberschicht praktiziert wird7.

Im Erbrecht sind Frauen ebenfalls benachteiligt. Immerhin haben sie

durchgesetzt, dass Töchter erben können, wenn keine Söhne da sind
(Nrn. 27)

Gottesdienst

Im gottesdienstlichen Bereich haben Frauen weniger Verpflichtungen
als die Männer — so sind nur die Männer zu den drei jährlichen Wallfahrten
zum Tempel verpflichtet (Ex. 23.17; 34.23; Dt. 16.16) — die Frauen können
aber an allen gottesdienstlichen Handlungen teilnehmen und Opfer bringen
(Lv. 12.6). Die Frauen sind zusammen mit den Männern alle sieben Jahre
zum Anhören der Tora verpflichtet (Dt. 31.12; Neh. 8.2-3). Benachteiligt
sind nur die Frauep des Stammes Levi, da der Priester- und Levitendienst im
Tempel Männern vorbehalten ist — im Gegensatz zu den umliegenden
Kulturen, die Priesterinnen kennen. Möglicherweise übten Frauen im Stiftszelt
und im Tempel von Schilo dennoch kultische Funktionen aus (Ex. 38.8; 1

153



Sm. 2.22)8, sicher aber nicht im Tempel von Jerusalem. Dass Frauen fremden
Göttinnen und Göttern dienen (1 Rg. 15.13-14; 2 Par. 15.16; Jer. 7.18;
44.15-19; Ez. 8.14) kann eine Reaktion auf diese Benachteiligung sein'.

Die Bibel spricht nirgends von einer Trennung von Frauen und Männern
während des Gottesdienstes. Erst im zweiten Tempel gibt es einen speziellen
Frauenvorhof, in dem aber (nach der Beschreibung der Mischna) die Frauen
nicht für sich sind, da dort auch religiöse Handlungen für Männer stattfinden

(Middot 2.5)10.

Im Gegensatz zu diesen rechtlichen Benachteiligungen stehen die aktiv
handelnden Frauen in den erzählenden Teilen der Bibel, so die Stammütter
Sara, Rebekka, Lea und Rachel, ferner Tamar (Gn. 38). Mirjam wird als

Prophetin bezeichnet (Ex. 15.20) und vom Propheten Micha zusammen mit
ihren Brüdern zu den Befreiern vom ägyptischen Joch gezählt (Mi. 6.4). Aktive

Frauen sind ferner Rachab (Jos. 2), die Prophetin und Richterin Debora
(Jdc. 4.4), Jael (Jdc. 4.17-24), Channa (1 Sm. 1-2), Bat Scheba (2 Sm.
11-12, 1 Rg. 1), Ataljah (2 Rg. 11), die Prophetinnen Chulda (2 Rg. 22.14)
und Noadjah (Neh. 6.14) sowie Ruth und Esther, der die Errettung praktisch
des ganzen jüdischen Volkes ihrer Zeit zugeschrieben wird.

2. Der Status der jüdischen Frau im Talmud

Der Talmud erweitert die Rechte der jüdischen Frau auf gewissen Gebieten,

vor allem im Bereich der Familie — auf anderen Gebieten, vor allem was
ihr Auftreten in der Öffentlichkeit betrifft, beschränkt er sie. Die Rolle im
Haus wird der Frau auch expressis verbis zugewiesen durch die entsprechende

Interpretation von Ps. 45.14 «Ganz Herrlichkeit weilt die Königstochter
im inneren Gemache» (Schewuot 30a). Dieselbe «Nestideologie» kennen
auch Griechenland und Rom11.

Eine rechtliche Besserstellung tritt in folgenden Fällen ein: Der Vater
kann die Gelübde seiner Tochter nur noch bis zu ihrer Volljährigkeit aufheben

(Nedarim 10.2)'2. Er kann sie nicht mehr ohne ihre Zustimmung verheiraten

(Kidduschin 2b, 41a)13 — dieselbe Entwicklung findet auch in
Griechenland und Rom statt14.

Familienrecht

Analog zu den umliegenden Völkern wird der Ehekontrakt, die Ketuba,
eingeführt", worin der Mann Verpflichtungen gegenüber seiner Frau für die
Dauer der Ehe und für den Fall einer Scheidung oder seines Todes eingeht".

154



So muss der Mann seine Frau während der Ehe ernähren, aus Gefangenschaft

loskaufen, sie heilen lassen und sie beerdigen (Ketubot 4.4-9).
Die Frau kann in der Ehe eigenen Besitz haben (Ketubot 78a), ihr Mann

hat aber das Recht, ihn zu verwalten, und der Gewinn gehört ihm (Ketubot
65b) — wie in Griechenland". In der Praxis verwalten Frauen aber (wie die
griechischen und römischen Frauen18) ihren Besitz oft selbst und verfügen
darüber, indem sie z.B. Schenkungen von und an Synagogen machen".

Eine vergewaltigte Ehefrau wird nicht mehr bestraft, sondern sie kann
bei ihrem Ehemann bleiben (Ketubot 51b)20. Der Mann soll seine Frau nicht
zum Weinen bringen (Bawa Mezia 59a). Nur die Mutter gibt das Judentum
weiter (Jewamot 23a). Das biblische Gebot «Seid fruchtbar und mehret
euch» (Gn. 1.22) wird nur für den Mann als verpflichtend erklärt. Frauen
dürfen Verhütungsmittel benützen und ihr eigenes Leben durch Abtreibung
schützen (Tosefta Jewamot 8.4; Ohalot 7.6)2'.

Bei der Scheidung ist die Frau weiterhin im Nachteil, da nur der Mann
den Scheidebrief (Get) ausstellen kann. Entsprechend der nach der Schule
Hillels gefällten halachischen Entscheidung kann ein Mann seine Frau
Verstössen, wenn ihm etwas an ihr missfällt. Die Schule Schammais lässt, strenger,

nur Ehebruch der Frau als Scheidungsgrund gelten, während es nach R.
Akiba genügt, wenn dem Mann eine andere Frau besser gefällt (Gittin 9.10).
Erschwert wird die einseitige Scheidung durch den Mann durch Formvorschriften

für den Get (Gittin 9.1 -9) und durch weitere Gründe für ein
Scheidungsverbot, nämlich wenn die Frau psychisch erkrankt (Jewamot 14.1;
113b), wenn sie in Gefangenschaft gerät (Ketubot 4.9) und wenn sie zu jung
ist um den Get zu verstehen (Gittin 6.2). Zudem erschweren finanzielle
Verpflichtungen des Mannes gegenüber seiner Frau die Scheidung. So wird auf
verschiedene Weise versucht, die Mitgift (nedunja) der Frau und die Morgengabe

(Ketuba) des Mannes an sie zu sichern. Schliesslich verfügt man, dass

der Mann mit seinem ganzen Besitz für die Ketuba haftet und diese mit der
Nedunja bei seinem Tod oder einer Scheidung an die Frau fällt (Ketubot
82b). Umliegende Völker kennen ähnliche Regelungen schon früher22.

Die Frau kann vom Gericht die Scheidung erzwingen lassen (Arachin
5.6; Jewamot 14.1; 106a; Gittin 9.8; Bawa Batra 48a), und zwar wenn der
Mann die Ehe nicht vollziehen will (Ketubot 5.6; 61 b - 62b), wenn er impotent
ist (Nedarim 11.12; Jewamot 65a-b), wenn ein schwerer Leibesfehler an ihm
entstanden ist oder er einen Beruf ausübt, wegen dem er übel riecht (Ketubot
7.9-10; 77a-b), wenn er seiner Frau nicht einen angemessenen Lebensstandard

bietet (Ketubot 5.8 - 9; 77a), oder wenn sie in Erez Israel leben will und er
nicht (Ketubot 110b). Der Jerusalemer Talmud enthält ein fragmentarisches
Zitat, das anzuzeigen scheint, dass die Frau, wie der Mann, ohne Gründe
anzugeben die Scheidung verlangen kann (JKetubot 5.10,30b; 7.7,31c; JBawa
Batra 8.9,16c)23.

155



Während sich ein Mann von seiner Frau auch gegen ihren Willen scheiden

lassen kann, ist dies einer Frau nur mit der Einwilligung ihres Mannes
möglich (Jewamot 14.1). Das Gericht kann aber Druck auf ihn ausüben,
damit er ihr einen Get ausstellt. Widersteht er jedoch diesem Druck, so ist die
Frau — wie die Frau, deren Mann verschollen ist — eine Aguna (Vgl. auch
S. 144) und kann keinen anderen Mann heiraten. Dieses Problem kennen
hellenistisches und römisches Recht nicht. Dort kommen sowohl Eheschliessung

als auch Scheidung (divortium) bei gegenseitigem Einverständnis
zustande. Scheidung kann auch vom Mann oder der Frau einseitig ohne Grundangabe

erfolgen (repudium)24. Es gab deshalb jüdische Frauen mit
römischem Bürgerrecht, die sich nach römischem Recht scheiden Hessen, z.B.
Salome25.

Der Trend zur Monogamie hält weiter an. Hohepriester werden zur
Monogamie verpflichtet (Joma 13a). Die Mischna bezieht sich auf eine Gesellschaft,

die weitgehend monogam lebt, obwohl die Leviratsgesetze die
Polygamie noch voraussetzen. Von den 2800 Rabbinen des Talmud wird nur von
einem berichtet, dass er zwei Frauen hatte26. In Griechenland wird seit
hellenistischer Zeit strenge Monogamie gefordert, und auch das römische Recht
tut dies, ebenso das Christentum (1 Kor. 7). Römisches Recht überträgt sich
auch auf die Juden, als sie im Jahr 212 römische Bürger werden. Im Jahr 285

verbietet Kaiser Diokletian allen Völkern der römischen Provinzen die Bigamie,

aber erst Kaiser Theodosius setzt dies im Jahr 393 bei den Juden durch.
Der aus Palästina, das römische Provinz ist, stammende R. Ami fordert
Monogamie als Prinzip (Jewamot 65a). Von den Juden Babylons, das nicht
römische Provinz ist, wird die Polygamie aber weiterhin praktiziert wie in der

nichtjüdischen Umwelt. Durch eine Klausel in der Ketuba kann die Frau aber
auch hier von ihrem Mann Monogamie verlangen. Mit der Zeit setzt sich
auch in Babylon Monogamie als Prinzip durch27.

Von den Reinheitsgeboten der Bibel bleibt nach der Zerstörung des

zweiten Tempels praktisch nur noch dasjenige von Nidda, das die menstruierende

Frau betrifft, in Kraft. Die Betonung wechselt von «Trennung wegen
Unreinheit» zu «verbotene sexuelle Beziehung». Die Frauen verlängern
zudem die Zahl von unreinen Tagen von sieben auf zwölf (Schabbat 13a-b; Ke-
tubot 61a; Berachot 31a; Nidda 66a)28, eine dem gleichzeitigen Neuplatonis-
mus und Christentum analoge asketische Tendenz.

Im Erbrecht tritt eine leichte Verbesserung ein, indem Töchter in gewissen

Fällen gegenüber Söhnen bevorzugt behandelt werden (Bawa Batra 9.1 ;

Ketubot 4.6,11; 13.3). Die Ehefrau kann aber nicht direkt von ihrem Mann
erben (Bawa Batra 8.1; 111b). Verbesserungen im Erbrecht zugunsten der
Frau kennen auch Griechenland und das römische Recht28.

156



Im Gegensatz zu ihrem Gewinn an Rechten innerhalb der Familie steht
der Verlust an Rechten der jüdischen Frau in der Öffentlichkeit. So können
Frauen nur noch in Ausnahmefällen als Zeugen auftreten und nicht mehr
Richterinnen sein (Rosch Haschana 1.8; Schewuot 4.1; 30a). In der Praxis
üben Frauen aber offenbar trotzdem richterliche Funktionen aus30.

Gottesdienst und Gebotserfüllung

Die Frau wird auch viel weitergehender als in der Tora von denjenigen
positiven Geboten befreit, die obligatorisch oder mit Vorliebe ausser Haus
ausgeübt werden, vor allem von Geboten aus dem gottesdienstlichen Bereich
— in offizieller Lesart: von den zeitgebundenen positiven Geboten (wobei es

aber zeitgebundene Gebote gibt, zu denen Frauen verpflichtet sind, und
nichtzeitgebundene, denen sie enthoben sind Kidduschin 1.7; 34a). In den
Diskussionen darüber, ob Frauen zu einem bestimmten Gebot verpflichtet
sind oder nicht, sind die Meinungen der Rabbinen häufig geteilt31. Deren
Ausübung wird den Frauen in talmudischer Zeit jedenfalls nie untersagt.

Verpflichtet wird die Frau zur Tefilla, d.h. zur täglichen Schemone Es-

re, dem Achtzehngebet, von Schacharit (Morgengebet) und Mincha
(Nachmittagsgebet), nicht aber zum Schema («Höre Israel») (Berachot 3.3.; 20a-
b)32, ferner zur Lektüre der Megillat Esther an Purim (Megilla 4a; Arachin
3a), zum Entzünden der Chanukka-Lichter (Schabbat 23a), zum Hallel, das
sie aber nicht für einen Mann sagen soll (Sukka 3.10). Sie ist auch zum Tischgebet

verpflichtet, soll es aber nicht für ihren Mann sagen (Berachot 20b;
Sukka 38a). Zudem können Frauen zwar unter sich, aber nicht mit Männern
zusammen, den Simmun von drei Personen beim Tischsegen bilden (Berachot
45b; Arachin 3a). An Pessach müssen am Sederabend nur vornehme Frauen
anlehnen (Pesachim 108a).

Nicht verpflichtet sind Frauen zur Sukka, zum Wohnen in der Laubhütte,

und zum Lulav (Feststrauss) an Sukkot, zum Schofar (Widderhorn) an
Rosch Haschana und auch nicht zu den Tefillin (Gebetsriemen) (Kidduschin
34a; Berachot 20a-b).

Die Frage, ob Frauen zu den Tefillin verpflichtet sind, wird im Babylonischen

Talmud eingehend diskutiert. Als Beispiel wird Michal, die Tochter
König Sauls genannt, die Tefillin legte, ohne dass die Weisen es ihr wehrten
(Eruwin 96b). Nach dem Jerusalemer Talmud habe man es ihr aber verboten
(Berachot 2.3.,4c).

Auch zu den Zizit (Schaufäden) sind Frauen nicht verpflichtet (Kidduschin

34a), und auch darüber wird diskutiert. Dabei wird von R. Jehuda
erzählt, er habe seiner Frau Zizit in die Schürze geknüpft (Menachot 43a).

157



Frauen können als Mohel wirken, d.h. beschneiden (Awoda Sara 27a)
und als Schocket, d.h. Schächten (Chullin 2a).

Unter den sieben Personen, die am Schabbat zur Vorlesung aus der Tora
aufgerufen werden, können auch Frauen figurieren. Die Stellen darüber im
Babylonischen Talmud und in der Tosefta weichen voneinander ab. So heisst
es im Babylonischen Talmud: «Die Rabbanan lehrten: Jeder ist zu den sieben

zugelassen, auch ein Minderjähriger und auch eine Frau. Doch sagten die
Weisen, eine Frau dürfe vor der Gemeinde aus der Tora nicht vorlesen im
Hinblick auf die Würde der Gemeinde» (Megilla 23a). Dies widerspiegelt die
babylonische Praxis, die Tora durch einen offiziellen Vorleser lesen zu
lassen. Es wird abgeraten, eine Frau zur Vorleserin zu bestimmen «im Hinblick
auf die Würde der Gemeinde» — was auch immer das heissen mag. Die
Tosefta bringt eine ältere Version des Textes, hinter der die ältere Praxis in Palästina

steht, dass jede(r) zur Tora Aufgerufene selbst daraus vorliest. Die Stelle

lautet: «Jeder ist zu den sieben zugelassen, auch ein Minderjähriger, auch
eine Frau. Man soll aber keine Frau bringen um öffentlich vorzulesen» (Megilla

3). Offenbar will die Tosefta sagen, dass eine in der Synagoge anwesende

Frau, die aus der Tora vorzulesen versteht, dies tun kann — falls man aber

jemanden von draussen hereinholen muss, dies keine Frau sein soll. Talmud
und Tosefta zeigen jedenfalls, dass eine Frau zur Tora aufgerufen werden
kann, auch wenn sie dem Mann dabei nicht gleichgestellt ist". Dies ist offenbar

auch einer Nidda (Menstruierenden) gestattet, denn «die Tora nimmt
keine Unreinheit an» (Berachot 22a).

Für den öffentlichen Gottesdienst, der bevorzugten Form des Gebets

(Berachot 6a, 8a; Awoda Sara 4b), können offenbar auch Frauen zum Minjan

(Mindestzahl von zehn Personen) gezählt werden; der Talmud spricht
jedenfalls nie von zehn Männern (Berachot 21b; Megilla 4.3; 23b)34. Die
Teilnahme von Frauen am Gottesdienst scheint häufig gewesen zu sein und wurde

als Verdienst angesehen (Awoda Sara 38a-b; Sota 22a, 38a). Von einer
räumlichen Trennung während des Gottesdienstes spricht keine der schriftlichen

Quellen, und bei den ausgegrabenen antiken Synagogen ist keine
Evidenz für Frauengalerien oder für abgesonderte Gebetsräume für Frauen
vorhanden35. Der Talmud spricht nur von einer Absonderung von Aussätzigen

(Negaim 13.12). Eine temporäre Abtrennung von Frauen erwähnt er nur
für das Fest des Wasserschöpfens, das im zweiten Tempel an Sukkot im
Frauenvorhof stattfand und bei dem Wein getrunken wurde und eine
ausgelassene Stimmung herrschte, um die Frauen vor den Belästigungen der Männer

zu schützen (Middot 2.5; Sukka 51b-52a). Im 5.Jahrhundert werden bei
Festlichkeiten, bei denen es zu solchen Ausschreitungen kommen kann,
Männer und Frauen durch Töpfe oder Binsen getrennt (Kidduschin 81a).

158



Zu heftigen Diskussionen Anlass gibt die Frage, ob ein Vater verpflichtet
sei, seine Tochter Tora zu lehren. Während Ben Asai dies bejaht, findet R.

Elieser: «Wenn jemand seine Tochter Tora lehrt, ist es als ob er sie

Ausschweifung lehre» (Sota 21b). Die Tosefta schlägt eine Zwischenposition
vor: Frauen sind nicht zum Torastudium verpflichtet, man darf sie aber nicht
davon abhalten. Die Diskussion der Amoräer (Talmudlehrer) widerspiegelt
nur diese Zwischenposition (Kidduschin 29b)36. Die Frau verliert damit ihr
Recht auf gleiche Bildung wie der Mann. Es gibt aber dennoch Gesetzeslehrerinnen

wie Imma Schalom, die Schwester R. Gamaliels II., und Beruria, die
Frau R. Meirs, die durchaus respektiert werden. Frauen geben an den
babylonischen Akademien Bibelunterricht37. Sie bleiben aber Ausnahmen. Eine
ähnliche Kontroverse über die Notwendigkeit von Frauenbildung spielt sich
in Griechenland seit dem 5. Jh.v. ab: während sich in Athen die Mädchenbildung

ausbreitet, die Epikuräer Frauen als Schülerinnen und Lehrerinnen
favorisieren, die Stoa den Gleichheitsgrundsatz der Geschlechter aufstellt und
mit weiblicher Anhängerschaft rechnet, wenden sich Plato und Aristoteles
gegen eine zu grosse Freiheit der Frau. Aristoteles stellt die «wissenschaftliche»

Theorie von der naturgegebenen physischen, geistigen und seelischen

Unterlegenheit der Frau auf (z.B. Politik 1254b 13; 1259b 34; 1277b 20). Der
Hellenismus setzt sich zwar für die Bildung der Frau ein, gibt ihrer Tätigkeit
in Haus und Familie aber Priorität. Gebildet ist, wie auch im Rom der Kaiserzeit,

nur eine Minderheit von Frauen der Oberschicht38. Im Christentum, das

anfangs vor allem viele Frauen, davon viele aus der Oberschicht anzieht,
finden wir, trotz Lehrverbot für Frauen im NT (1 Tm.2.12-14), und späteren
Autoren bis ins 3.Jh. Frauen als Lehrautoritäten und auch in kirchlichen
Ämtern. Mit der Institutionalisierung der Kirche im römischen Reich wird
die theologische Diskussion für Frauen, die an der Ausbreitung des Christentums

massgeblich beteiligt waren und besonders viele Märtyrerinnen stellten,
gesperrt, und sie werden von den Ämtern ausgeschlossen3'. Das Judentum
zieht parallel zum Christentum und zu gnostischen Bewegungen viele Frauen
an. Besonders Frauen setzen sich für die Ausbreitung des Judentums ein und
sind in zahlreichen jüdischen Gemeinden in der Überzahl40. Seit der
Zurückdrängung des Einflusses der Frauen im Gemeindeleben der christlichen Kirche

vom 2.Jh. an, wechseln christliche Frauen wie zu nichtorthodoxen
Gemeinden41 so auch zum Judentum über, wo Frauen bis ins 6. Jh. inschriftlich

nachweisbar (wenn auch als Ausnahmen) Ämter in der Synagoge
innehaben42.

Während in der Bibel frauenfeindliche Äusserungen und solche über die
grundsätzliche Inferiorität des Weiblichen fehlen, finden sich solche seit dem
8. Jh.v. bei den antiken griechischen und römischen Autoren, von wo sie vom
Christentum übernommen werden, das sie mit Beispielen aus der Bibel
kombiniert. Im Judentum beginnen solche Äusserungen in den Apokryphen und

159



sind zahlreich in der rabbinischen Literatur, wo ihnen aber ebensoviele frau-
nefreundliche Äusserungen gegenüberstehen"3.

3. Der Status der jüdischen Frau im Mittelalter

Familienrecht

Im Mittelalter entwickelt sich die Stellung der jüdischen Frau in islamischer

und christlicher Umwelt unterschiedlich. So werden in der 2.Hälfte des

13.Jhs. die jüdischen Mädchen im wieder christlich gewordenen Teil
Spaniens dafür gerühmt, dass sie ohne Widerspruch den ihnen vom Vater
ausgewählten Mann heiraten, im Gegensatz zu den christlichen Mädchen44. Dies

entspricht der islamischen Praxis, wo das Einverständnis des Mädchens zwar
proforma eingeholt wird, dieses Einverständnis aber auch aus ihrem Schweigen

geschlossen wird45. Bei der christlichen Ehe dagegen kommt es primär
auf den Konsens der Ehepartner an.

Der Trend zur Monogamie hält nicht überall an. In Babylonien, Spanien und
Nordafrika besteht, unter arabischem Einfluss, eine Tendenz zur Polygamie.

Doch kann die Frau durch eine Klausel in der Ketuba die Monogamie
des Mannes verlangen, was auch vom Islam übernommen wird. In Deutschland

und Frankreich setzen die Frauen im 12. Jh. die Monogamie durch. Die
Polygamie wird in einem R. Gerschom von Mainz (10./II.Jh.) zugeschriebenen

Bann verboten und Bigamie nur noch erlaubt, wenn eine Frau nach
zehnjähriger Ehe kinderlos bleibt. Diese Entwicklung steht unter dem
Einfluss der christlichen Umwelt, wo nach einem langen Kampf gegen die
Polygamie die Kirche im 10. Jh. die Monogamie durchsetzt (wobei das Konkubinat,

auch von Priestern, noch häufig ist) und im 12. Jh. die Ehe zum Sakrament

erklärt. Seit dem 13.Jh. kann ein verheirateter jüdischer Mann keine
Leviratsehe mehr eingehen und erhält die Hälfte des Erbes seines verstorbenen

Bruders dafür, dass er an dessen Witwe die Chaliza-Zeremonie
vornimmt, damit sie wieder heiraten kann. Die Juden der Provence, Spaniens
und Italiens kennen noch bis zum Ende des 13.Jhs. die Bigamie46.

Jüdische Frauen im islamischen wie im christlichen Kulturbereich streben

die finanzielle Unabhängigkeit von ihrem Ehemann an, was teilweise mit
ihrer zunehmenden Berufstätigkeit zusammenhängt. Im islamischen Raum
widersetzen sie sich, ihre Einkünfte in den Haushalt fliessen zu lassen und
bekämpfen das Recht des Ehemannes, ihre Mitgift zu verwalten47. In Deutschland

und Frankreich sind viele christliche und jüdische Frauen in den Städten
berufstätig und können selbständig Gechäfte tätigen und vor Gericht
erscheinen48. Da sie Handelserfahrung besitzen, können nun jüdische Frauen

im islamischen wie im christlichen Raum (hier wie die christlichen Frauen)

160



vom Gericht zum Vormund für ihre minderjährigen Kinder und zur Verwaltung

von deren Vermögen bestimmt werden49.

Maimonides erlaubt dem Ehemann, wie das islamische Recht, seine

Frau zu schlagen (Mischne Tora, Hilchot Ischut 21.3,10)50. Auch das
Christentum erlaubt dies, wenn die Frau ihrem Mann nicht gehorcht, und es wird
häufig praktiziert51. Die Rabbinen in Deutschland und Frankreich dagegen
verbieten es, und die Strafe dafür reicht von einer Geldstrafe für den Mann
bis an die Grenze seines Vermögens im 9. und 10. Jh. über die Trennung von
der Frau mit Unterstützungspflicht im 12.Jh. bis zur Durchsetzung der
Scheidung durch das Gericht im 15 .Jh., einer Regelung, die in den Schulchan
Aruch eingeht (Ewen ha-Eser 154 3)52.

Im Scheidungsrecht verbessert sich die Stellung der Frau weiter.
Heiratskontrakte des 10. und 11. Jhs. aus der Kairoer Geniza geben der Frau das

Recht, sich auch ohne Angabe von Gründen vom Mann scheiden zu lassen,
wobei sie die Morgengabe, die Ketuba, verliert. Auch Maimonides legt fest,
dass sich eine Frau aus subjektiven Gründen scheiden lassen kann (Mischne
Tora, Hilchot Ischut 14.8)53 — im Gegensatz zum islamischen Recht, wo nur
den Mann die Frau Verstössen kann und ihm dies immer mehr erleichtert
wird54. Maimonides verschlechtert aber auch die Stellung der Frau, indem er
eines der Scheidungshindernisse des Talmud streicht: wenn die Frau
psychisch erkrankt, muss ihr Mann nicht mehr für sie sorgen, sondern kann sich

von ihr scheiden lassen, wenn sie wieder gesund ist, und inzwischen eine
andere Frau nehmen. Auch muss er sie weder ernähren, noch aus Gefangenschaft

loskaufen, noch sie heilen lassen (Mischne Tora, Hilchot Geruschin
10.23)55. Während Maimonides weiter den Grundsatz betont, dass sich ein
Mann mit oder ohne Einwilligung seiner Frau scheiden lassen kann (Mischne
Tora, Hilchot Geruschin 1.2), setzt R. Gerschom von Mainz im 11. Jh. das

Recht des Ehemannes ausser Kraft, sich ohne Zustimmung seiner Frau scheiden

zu lassen. Im 13. Jh. braucht es zudem noch die Einwilligung von drei
Gemeinden zu einer Scheidung, eine Regelung, die im selben Jh. auch in Spanien

wirksam wird. Diese Regelung ist offenbar unter christlichem Einfluss
entstanden und entspricht dem kirchlichen Scheidungsrecht im beginnenden
10.Jh., als eine Scheidung bei gegenseitigem Einverständnis noch möglich
war und von einem Diözesangericht ausgesprochen werden musste. Ab der
2.Hälfte des 11 .Jhs. verbietet die Kirche die Scheidung56.

Dass alle Familienangelegenheiten vor die Gemeinde gebracht werden
müssen, entschärft das Problem der Aguna (Ehefrau eines Verschollenen).
Im 12. Jh. legen die Rabbinen fest, dass kein Mann seine Frau ohne Erlaubnis
der Gemeinde verlassen dürfe und dies nur für 18 Monate. Er muss ihr eine

bedingte Scheidung aushändigen und während seiner Abwesenheit finanziell
für sie sorgen57. Will ein Mann seiner scheidungswilligen Frau keinen Get ge-

161



ben, kann das Gericht eine geheim vor zwei Zeugen geschlossene Ehe für
ungültig erklären oder eine öffentlich geschlossene annullieren58.

Im Erbrecht tritt für die Witwe eine Verbesserung ein, indem ihr Mann
ihr (wie im Islam) durch Verfügung einen Teil seines Besitzes vererben
kann5'. VonToledo geht im 13.Jh. eine weitherum befolgte Anordnung aus,
dass die Witwe mit den Kindern erbt und das Erbe verwalten kann. Die
christliche Frau wird im Hochmittelalter in den Städten Mitteleuropas dem
Mann im Erbrecht gleichgestellt60.

Gottesdienst und Gebotserfüllung

Alle bedeutenden Rabbinen erlauben den Frauen, diejenigen Gebote, zu
denen sie nicht verpflichtet sind, auszuüben — mit Ausnahme von Raschi im
11. Jh., der ihnen die Ausübung verbietet. Die sephardischen Rabbinen
opponieren nur dagegen, dass die Frauen dabei die Beracha, den Segenspruch,
sagen6'. Wie steht es nun aber konkret mit der Ausübung der einzelnen
Gebote?

Während der Talmud nur die vornehmen Frauen verpflichtet, am Seder-

abendanzulehnen, betrachten sich in Deutschland und Frankreich im 13. Jh.
alle Frauen als vornehm und lehnen alle an (Mordechai, Pesachim 108)62.

Der Maharil (Rabbi Jakob ben Josef Halevi Mölln 14. / 15.Jh.,
Worms) berichtet von einer Rebezin (Rabbinersfrau) Bruna, die darauf
beharrte, ständig einen Tallit katan zu tragen, um das Gebot von Zizit (Schaufäden)

zu erfüllen, obwohl er versucht, sie davon abzuhalten63. Mosche
Isseries schreibt im Kommentar zum Schulchan Aruch (16. Jh.), Frauen dürften

Zizit tragen; wenn sie es aber tun sehe es aus, als ob sie besonders stolz auf
ihre Frömmigkeit seien (Orach Chajim 17.2)64.

Josef Karo (16. Jh.), der Autor des Schulchan Aruch, verbietet im Bet
Josef (im Gegensatz zum Schulchan Aruch), den Frauen Tefillin (Gebetsriemen)

zu legen, da sie es nicht verstünden, sich rein zu halten. Dies wird von
Isseries in seinen Kommentar zum Schulchan Aruch übernommen (Orach
Chajim 38 3)65.

Maimonides verbietet es Frauen, aus der Tora vorzulesen (Mischne
Tora, Hilchot Tefillin 12.16) «im Hinblick auf die Würde der Gemeinde»,
was in der Interpretation des Ritba (Jomtow ben Abraham, Spanien
13. /14. Jh.) heissen soll, dass Frauen dadurch Männern beschämen würden,
die dies nicht können. In Deutschland und Frankreich scheinen bis zum
13. Jh. Frauen tatsächlich zur Tora aufgerufen zu werden, wohl weil sie darauf

beharren. Es gibt aber keine einheitliche Praxis. Der erste, der vom Min-

162



hag, dem Brauch, spricht, Frauen nicht aufzurufen, ist Joschua Falk
(16./17.Jh., Lublin)66.

Die Gebote von Nidda (Menstruierende) werden weiter verschärft. Der
Sohar bezeichnet dies als die stärkste Unreinheit der Welt (Parschat Sche-

mot), und nach Nachmanides (13. Jh.) vergiftet eine menstruierende Frau die
Luft (zu Lv.12.14)67. Maimonidesim 12.Jh. legt allerdings fest, dass alle
Unreinen eine Torarolle berühren und aus ihr lesen dürfen, da die Tora keine
Unreinheit annimmt (nach Berachot 22a). Nach dem Schulchan Aruch «dürfen

alle Unreinen aus der Tora lesen, das Schema sagen und beten». Isseries
in seinem Kommentar dazu schreibt aber: «Einige haben geschrieben, eine
menstruierende Frau dürfe nicht in die Synagoge gehen oder beten oder den
Namen Gottes nennen oder eine Torarolle berühren (Hagaot Maimuniot,
14. Jh.), andere sagen, dies ist ihr alles erlaubt, und dies ist die Halacha (Ra-
schi, Hilchot Nidda). Trozdem folgt der Minhag (Brauch) in diesen Ländern
der ersten Ansicht»68.

Die Diskussion, ob Frauen zum Minjan (Mindestzahl von zehn Personen)

zu zählen seien oder nicht, ist seit dem frühen Mittelalter im Gang. R.
Simcha von Speyer (12./13.Jh.) vertritt die Ansicht, Frauen könnten zum
Minjan gezählt werden, und er erlaubt seiner Frau, den Minjan fürs Tischgebet

zu ergänzen (Mordechai, Berachot 21b. 173; 45b). Der Schulchan Aruch
verbietet es, Frauen zum Minjan zu zählen (Orach Chajim 55.4)69.

Josef Kaspi (13./14.Jh.) verlangt, man solle eine Tochter daran
hindern, für ihren Vater Kaddisch zu sagen, obwohl es ihr erlaubt sei70. Dies tut
im 17. Jh. ebenfalls Jair Chaim Bacharach, der berichtet, in Amsterdam habe
eine Tochter für ihren ohne Sohn verstorbenen Vater Kaddisch gesagt (Cha-
wat Jair 222). Im 18. Jh. empfehlen Jakob Reischer und Jakob Emden, eine
Tochter solle Kaddisch zuhause sagen, während Jecheskel Katzenellenbogen
es verbietet, dass eine Tochter in der Synagoge Kaddisch sagt7'.

Während noch der Schulchan Aruch den Frauen erlaubt, als Schochet
(Schächter) zu wirken, und in Italien Schochetzertifikate von Frauen erhalten

sind, schreibt Isseries in seinem Kommentar: «Einige sagen, Frauen sollen

nicht Schächten, und dies ist die Regel geworden» (Jore Dea l)72.

Im Spätmittelalter gibt es verschiedene Ansichten sogar über die Ausübung

eines derjenigen Gebote durch Frauen, zu dem sie verpflichtet sind: das
öffentliche Vorlesen der Megillat Esther (Schulchan Aruch, Orach Chajim
689), sodass Isseries vorsichtig darauf hinweist, dass Frauen zum Minjan für
die Lektüre der Megilla gezählt werden dürfen (Orach Chajim 690.18)7\

Der Schulchan Aruch fordert anderseits die Frauen auf, das tägliche
Schema (Höre Israel) zu sagen, zu dem sie nicht verpflichtet sind74.

163



Eine Absonderung der Frauen von den Männern während des
Gottesdienstes findet sich zuerst unter islamischem Einfluss im 11. Jh. Der klassische

Islam sieht es nicht gern, wenn Frauen am Gottesdienst teilnehmen und
verbannt sie aus der Moschee. Dies führt bei Christen und Juden im islamischen

Raum zu einer Absonderung der Frauen im Gottesdienst und zum Bau
von Frauengalerien in Synagogen und Kirchen75. In Deutschland und Frankreich

sitzen Männer und Frauen, zwar offenbar getrennt, länger im selben
Raum. So berichtet um 1200 Elieser ben Joel ha-Levi aus Bonn, dass am
Schabbat vor der Predigt Vorhänge zwischen den Männer- und Frauensitzen

gezogen würden. Später beginnt man getrennte Räume für Frauen an
bestehende Synagogen anzubauen, so 1212/13 in Worms. In diesen Frauensynagogen

haben die Frauen ihre eigenen Vorsängerinnen. Gegen Ende des
Mittelalters wird die Abgrenzung immer strenger76.

Das Bildungsgefälle zwischen Männern und Frauen vertieft sich, da die
Rabbinen immer mehr zur extremen Position R. Eliesers tendieren, Frauen
am Toralernen zu hindern. Maimonides z.B. hält, unter dem Einfluss von
Aristoteles, Frauen für denkschwach77. Josef Karo verlangt allerdings, dass

Frauen diejenigen Gebote studieren, die sie betreffen (Bet Josef, Orach Cha-
jim 47)78. Im allgemeinen erhalten Frauen aber nur eine rein praktische
Ausbildung im Hinblick auf ihre Berufstätigkeit als Kauffrau, Geldverleiherin
oder Ärztin, den hauptsächlichsten von Frauen ausgeübten Berufen79. Es

gibt jedoch Ausnahmen. So kommt es vor, dass ein Gelehrter, der keinen
Sohn hat, seine Tochter lehrt, wie im islamischen Raum Samuel ben Eli, von
1164-1193 Gaon der jüdischen Akademie von Bagdad, dessen Tochter seine

Schüler in Bibel und Talmud unterrichtet — durch ein Fenster, um nicht
gesehen zu werden. Es gibt auch muslimische gelehrte Frauen80. In Deutschland

und Frankreich werden jüdische Frauen nicht daran gehindert, aus eigenem

Antrieb zu lernen (Maharil, Responsa, Cremona 1556, 199). Gelehrte
Frauen sind z.B. die Töchter Raschis, Dulcie, die Tochter Eliesers von
Worms, die öffentlich am Schabbat predigt und 1213/14 das Martyrium
erleidet; ferner Miriam Spira (geboren 1350), die in einer Jeschiwa hinter einem
Vorhang unterrichtet81 — ähnlich wie die Christin Novella, Tochter des

Bologneser Juristen Giovanni Andreae (1275-1347), die anstelle ihres Vaters
Vorlesungen hält — wegen ihrer Schönheit ebenfalls hinter einem

Vorhang82.

Mystikerinnen hat das Judentum, im Gegensatz zu Islam und Christentum

nicht hervorgebracht83, wohl weil Mystik im Judentum der Antike und
des Mittelalters ein esoterisches, nur in gewissen Gelehrtenkreisen verbreitetes

Wissen war.

Obwohl Maimonides das Übertragen von Gemeindeämtern an Frauen
verbietet (Mischne Tora, Melachim 1.5), wird ihnen in Deutschland und

164



Frankreich die Verwaltung der Gemeindefinanzen übertragen, da sie durch
ihre Berufstätigkeit Erfahrung in Finanzfragen haben84.

Gesamthaft betrachtet können wir also im Mittelalter im islamischen
Raum eine Verschlechterung der Stellung der jüdischen Frau feststellen, vor
allem im öffentlichen Bereich, die sich in der Kodifizierung der Halacha
durch Maimonides niederschlägt — offenbar unter islamischem Einfluss.
Möglicherweise war Maimonides, der aus dem strengeren muslimischen Westen

kam, im kosmopolitischen Kairo schockiert über die Freiheiten, die sich
die dortigen jüdischen Frauen nahmen, und auferlegte ihnen deshalb rechtliche

Restriktionen85.

Im aschkenasischen Raum verbessert sich der Status der jüdischen Frau
bis ins beginnende Spätmittelalter, wobei sich die Frauen offenbar für ihre
Rechte einsetzen. Im Spätmittelalter verlieren sie aber vor allem im
gottesdienstlichen Bereich Rechte, was im 16. Jh. in die Kodifizierung der Halacha
durch Moses Isseries Kommentar zum Schulchan Aruch eingeht. Diese
Entwicklung verläuft analog zum Wandel im Status der christlichen Frau. Die
religiös aktiven jüdischen Frauen, die fakultative Gebote unbedingt auf sich
nehmen wollen und öffentlich lehren und predigen, leben in einer Zeit, wo im
Zug der Kirchenreform des 11. und 12. Jahrhunderts eine Frömmigkeitsbewegung

das christliche Europa und insbesondere auch die Frauen ergreift. Es

gibt Predigerinnen und Mystikerinnen wie die Gelehrte Hildegard von Bingen,

die am Anfang der grossen Zeit der christlichen Frauenmystik steht.
Viele Frauen laufen aber auch zu den Ketzerbewegungen über, da sie dort
priesterliche Funktionen ausüben dürfen, die ihnen die Kirche verweigert.
Diese Intensivierung der Frauenfrömmigkeit hängt eng zusammen mit der
wachsenden Selbständigkeit der Frauen im 12.und 13. Jh. und ihrer höheren
Einschätzung, die im Christentum u.a. in der Marienverehrung und im
höfischen Minnedienst ihren Ausdruck findet. Im 13. Jh. wird dieser Aufbruch
der Frauen von der Kirche aber zurückgedrängt und alle Frauenklöster in
kontemplative Klöster mit strenger Klausur verwandelt. Daneben leben aber
in den Städten viele religiöse Frauen als Beginen ohne feste Ordensregeln.
Ebenfalls im 13.Jh. beginnt durch das Aufkommen der Universitäten, von
denen Frauen ausgeschlossen sind, ihre Diskriminierung im
Bildungsbereich86. Im Spätmittelalter verflacht die religiöse Frauenbewegung.

Die vor allem aus antiken Quellen gespiesene Frauenfeindschaft
nimmt seit dem Ende des 13.Jhs. wieder zu. Sie findet sich gleichermassen in
christlichen wie in jüdischen Texten. Die Kabbala neigt zur Dämonisierung
des Weiblichen im Kosmos87. Als in der 2.Hälfte des 14.Jhs. mit seiner
Klimaverschlechterung und den grossen Pestepidemien die sozialen Zustände
immer unstabiler werden, sucht man nach Sündenböcken dafür. Man findet
sie u.a. in den Juden und in den Frauen der unteren sozialen Schichten, die
als Bewahrerinnen alter Volkskultur in diesen unsicheren Zeiten vermehrt zu

165



magischen Praktiken Zuflucht nehmen. Es entsteht parallel zu den grossen
Judenverfolgungen eine an Hysterie grenzende Frauenfeindschaft, die zu
einer Inflation von Hexenprozessen führt. Dies vor allem seit die Kirche am
Ende des 15. Jhs. die Vorstellung übernimmt, Hexen stünden mit dem Satan
im Bund — damit Hexen den Ketzern gleichstellt und sie der Inquisition
überliefert88. Dass diese Verschlechterung der Stellung der christlichen Frau
im Spätmittelalter die Stellung der jüdischen Frau beeinflusst, ist offensichtlich,

und es ist ihr Unglück, dass Isseries Kommentar zum Schulchan Aruch
gerade im 16. Jh. auf dem Höhepunkt der Frauenfeindschaft und der
Hexenverfolgungen die für den aschkenasischen Raum gültige Halacha kodifiziert.

4. Der Status der jüdischen Frau in der Neuzeit

Mit der Emanzipation der Juden im 18. Jh. endet das jüdische Mittelalter

in Europa. Gleichzeitig verliert das jüdische Recht einen Teil seiner
Wirksamkeit. Das Judentum spaltet sich in verschiedene Richtungen, in denen die

Rechtsentwicklung, auch was die Stellung der Frau betrifft, unterschiedlich
verläuft.

Das grösste im orthodoxen Judentum ungelöste Problem betrifft die

Aguna, deren Mann sich weigert, einen Get auszustellen. Das Problem hat
sich gegenüber dem Mittelalter verschärft, da die rabbinischen Gerichte
nicht mehr die Macht haben, eine Scheidung durchzusetzen89. Das konservative

Judentum hat das Problem dadurch gelöst, dass der Mann der Frau vor
der Hochzeit zusichert, dass, falls er ihr keinen Get ausstellt, die Ehe 6 Monate

nach einer zivilen Scheidung für nichtig erklärt wird90. Das Reformjudentum
der USA überträgt die Scheidung den zivilen Gerichten, wenn sie dem

Geist des Judentums konform handeln". In Grossbritannien kann das rabbi-
nische Gericht anstelle des Mannes der Frau einen Get ausstellen.

Im Reformjudentum kann auch das Kind eines jüdischen Vaters, falls es

in jüdischer Atmosphäre aufwächst, Jude sein und nicht nur das Kind einer
jüdischen Mutter.

Im gottesdienstlichen Bereich wird an der Wende vom 19. zum 20. Jh. in
der Orthodoxie den Frauen die Ausübung weiterer Gebote verboten, so
durch Jechiel Epstein im Aruch Haschulchan das Tragen des Tallit mit Ziz,it
(Orach Chajim 17)92. Nach Chaim Ch. Medini soll eine Tochter nicht Kad-
disch sagen (Sede Chemed 160)93. Nach Baruch Halevi Epstein (1860-1942,
Russland) dürfen Frauen zwar als Mohel wirken, dies ist aber in seiner
Gegend nicht die Praxis (Tora Temima)94.

166



Frauen werden aber auch zu weiteren Geboten verpflichtet, so vom
Chafez Chajim (Israel Meïr Hacohen) zum täglichen Schema (Mischna Beru-
ra 106.4) und vom Aruch Haschulchan zu allen drei täglichen Gebetszeiten

(Orach Cahjim 106.7)9S. Frauen werden heute praktisch überall zum Scho-

farhören verpflichtet, und man geht sogar mit dem Schofar zu ihnen nach
Hause, um ihnen die Erfüllung dieser Mizwa zu ermöglichen96. Die Gesetze

von Nidda werden weiter verschärft97.

Im Bereich der Frauenbildung hat es sich verhängnisvoll ausgewirkt,
dass u.a. der Gaon von Wilna im 18.Jh. den Frauen sogar das selbständige
Lernen der mündlichen Lehre verbot (Orach Chaj im 47.18) und David Hale-
vi den Männern, ihnen die Schwierigkeiten der Tora zu erklären (Jore Dea
246.4)9S. Die Mädchen werden in weltliche Schulen geschickt, statt zuhause

wenigstens ein gewisses jüdisches Wissen zu erhalten. So bricht der jüdische
Traditionsfaden ab. Um dem entgegenzuwirken gründet im Jahr 1918 Sarah
Schenirer mit dem Segen des Beizer Rebben die erste Bet Jakob-Schule. Sie

erhält Unterstützung gegen ihre Kritiker durch den Chafez Chajim, der es

angesichts der Zeitumstände als Mizwa (Gebot) ansieht, jungen Mädchen die
Grundlagen des Judentums beizubringen99.

Das Reformjudentum forderte 1846 an seiner Breslauer Konferenz die
religiöse Gleichstellung von Männern und Frauen. Mädchen erhalten dieselbe

religiöse Bildung wie Knaben. Weibliche Rabbiner gibt es aber erst seit

1972, nachdem die erste Frau in den 30er Jahren ordiniert wurde. Auch die
Konservativen gewähren Frauen dieselben Bildungschancen wie den Männern

und ordinieren seit 1984 Rabbinerinnen. Seit kurzem können auch in
der modernen Orthodoxie Frauen, damit sie nicht zum Reform- oder
Konservativen Judentum überlaufen, in einigen Jeschiwot der USA und Israels
dieselbe religiöse Bildung erwerben wie Männer, und die Forderung nach
weiblichen Rabbinern wird auch hier erhoben.

Im Reform- und Konservativen Judentum sitzen während des
Gottesdienstes die Frauen nicht mehr von den Männern abgesondert. Frauen können

zum Minjan gezählt werden, einen Tallit tragen und zur Tora aufgerufen
werden. Frauen amtieren als Kantorinnen. Dies ist aber noch nicht in allen
Gemeinden verwirklicht. Dieses Ziel streben nun auch Feministinnen der
modernen Orthodoxie an. Als Zwischenlösung üben sie in Frauen- Minjanim
alle liturgischen Funktionen aus, tragen den Tallit und legen Tefillin.

Reform- und Konservatives Judentum haben analog zur Bar Mizwa die
Bat Mizwa — Zeremonie eingeführt, um die religiöse Volljährigkeit auch der
Mädchen zu markieren, was in modifizierter Form von vielen orthodoxen
Gemeinden übernommen wurde.

167



Zusammenfassend kann gesagt werden, dass sich der Status der
jüdischen Frau im Lauf der Geschichte stets gewandelt hat, im allgemeinen dem

Zeitgeist folgend. Um eine Verbesserung ihrer Stellung zu erreichen, haben
sich Frauen immer wieder selbst eingesetzt, und ihre Wünsche wurden von
den rabbinischen Autoritäten wenigstens teilweise erhört. Zum Nachteil
gereicht es den Frauen, dass sie selbst keine Entscheidungsgewalt haben und
dass die Kodifizierungen der Halacha an Orten und zu Zeiten stattfand, die
Frauen ungünstig gesinnt waren. Als Folge davon ist der heutige Status der
Frau in der Orthodoxie unserer auf die Gleichberechtigung von Mann und
Frau hin tendierenden Zeit unangemessen. Moderne orthodoxe Frauen
fordern denn auch, zusammen mit den sie unterstützenden Rabbinern, eine
Änderung ihres Status — im Bewusstsein, dass solche Änderungen stets stattgefunden

haben100. Diese Verbesserung des Status der jüdischen Frau im
Hinblick auf ihre Gleichstellung mit dem Mann haben Reform- und Konservatives

Judentum bereits weitgehend verwirklicht.

ANMERKUNGEN

1. J.B. Segal, The Jewish Attitude towards Women, in: Journal of Jewish Studies
30(1979) S. 122. — BluGreenberg, On Women and Judaism. A View from Tradition,
Philadelphia 1981, S. 59.

2. Yair Zakovitch, The Woman's Rights in the Biblical Law of Divorce, in: The Jewish
Law Annual (JLA) 4 (1981) S. 34f.

3. Daniela Piattelli, The Marriage Contract and Bill od Divorce in Ancient Hebrew
Law, in: JLA (Anm. 2), S. 76.

4. Zakovitch (Anm. 2), S. 46.

5. E. Lipinski, The Wife's Right of Divorce in the Light of an Ancient Near Eastern
Tradition, in: JLA (Anm. 2), S. 10-20.

6. Aegyptischen Einfluss nimmt an: Reuven Yaron, Introduction to the Law of the
Aramaic Papyri, Oxforf 1961, S. 53. — Lipinski (Anm. 5), S. 21 -23, sieht im Gegenteil
darin das Fortführen einer westsemitischen Tradition.

7. Ze'ev W. Falk, Jewish Matrimonial Law in the Middle Ages Scripta Judaica 6),
Oxford 1966, S. 2-4.

8. Segal (Anm. 1), S. 128. — Bernadette J. Brooten, Women Leaders in the Ancient
Synagogue Brown Judaic Studies 36), S. 84f.

9. Segal (Anm. 1), S. 129. — Shelomo Dov Goitein, A Mediterranean Society. The Je¬

wish Communities of the Arab World as Portrayed in the Documents of the Cairo
Geniza, Bd. 3, Berkeley — Los Angeles — London 1978, S. 320f.

10. Solomon B. Freehof, Reform Jewish Practice and its Rabbinic Background, Cincin¬
nati 1944, S. 53f.

168



11. Klaus Thraede, Frau, in: Reallexikon für Antike und Christentum 8 (1969), Sp. 201,
215f.

12. Segal (Anm. 1), S. 128, Anm. 43.

13. Segal (Anm. 1), S. 121. — Greenberg (Anm. 1), S. 60. — Jacob Neusner, A History
of the Mishnaic Law of Women, 5 : The Mishnaic System of Women Studies in
Judaism in Late Antiquity 33), Leiden 1980, S. 264.

14. Thraede (Anm. 11), Sp. 199, 212,222.
15. Piattelli (Anm. 3), S. 75f. - Thraede (Anm. 11), Sp. 199.

16. Greenberg (Anm. 1), S. 61,129f. — Jacob Neusner, From Scripture to Mishnah. The
Origins of Mishnah's Division of Women, in: Journal of Jewish Studies 30(1979) S.

147.

17. Neusner (Anm. 13), S. 265.

18. Thraede (Anm. 11), Sp. 211.

19. Brooten (Anm. 8), S. 141 -144.
20. Solomon B. Freehof, Reform Responsa for our Time, Cincinnati 1977, S. 218.

21. Julius Preuss, Biblisch-talmudische Medizin, Berlin 1911, Nachdruck: New York
1971, S. 479f. — Greenberg (Anm. 1), S. 149. — PninaNavé Levinson, Einführung
in die rabbinische Theologie, Darmstadt 1982, S. 67.

22. Piattelli (Anm. 3), S. 75.

23. Mordechai Akiva Friedman, Jewish Marriage in Palestine. A Cairo Geniza Study,
Bd. 1, Tel Aviv, New York 1980, S. 316-320.

24. Alfredo Mordechai Rabello, Divorce of Jews in the Roman Empire, in: JLA (Anm.
2), S. 79-82.

25. Flavius Josephus, Jüdische Altertümer, 15.7.10. — Vgl. Rabello (Anm. 23),S. 92f.

26. Falk (Anm. 7), S. 3 - 6. — Joseph Herman Hertz, Pentateuch und Haftarot mit
Kommentar, Berlin 1937-38, Nachdruck: Zürich 1984, Bd. 5, S. 314.

27. Falk (Anm. 7), S. 6-11.
28. Greenberg (Anm. 1), S. 66, 113-115.

29. Thraede (Anm. 11), Sp. 199, 248.

30. Brooten (Anm. 8), S. 54f., 149.

31. Saul Berman, The Status of Women in Halakhic Judaism, in: Elizabeth Koltun, The
Jewish Woman. New Perspectives, New York 1976, S. 118-122, 127 Anm. 12, 13.

32. Greenberg (Anm. 1), S. 79f., 62.

33. Aaron H. Blumenthal, An Aliyah for Women, in: Seymour Siegel... (Hgg.), Conser¬
vative Judaim and Jewish Law, New York 1977, S. 266-271.

34. Philipp Sigal, Women in a Prayer Quorum, in: Siegel (Anm. 33), S. 290 Anm. 9.

35. Brooten (Anm. 8), S. 103-138.

36. Berman (Anm. 31), S. 119f., 127 Anm. 17-128 Anm. 21.

37. Pnina Navé, Die jüdische Frau: Dulderin oder Partnerin?, in: Willehad P. Eckert
(Hg.), Frau im Judentum, Emuna 10(1975) Supplementheft 1, S. 27. — Navé Levinson

(Anm. 21), S. 65.

38. Thraede (Anm. 11), Sp. 201-203, 208-210, 222. — Joseph R. Strayer, Antifemi-
nism, in: Dictionary of the Middle Ages Bd. 1 (1982), S. 323. — Goitein (Anm. 9), S.

321 f. — VernL. Bullough, Medieval Medical and Scientific View of Women, in: Viator

4(1973)S. 487.

169



39. Thraede (Anm. 11), Sp. 231, 236, 241f., 250, 260-262.

40. Brooten (Anm. 8), S. 144-147.

41. Thraede (Anm. 11), Sp. 262.

42. Brooten (Anm. 8), S. 1, 5-72, 146.

43. Jean Leclercq, La femme et les femmes dans l'œuvre de Saint Bernard, Paris 1983, S.

114-119. —Strayer (Anm. 38), S. 322f. — Greenberg (Anm. 1), S. 63. — Ferdinand
Dexinger, Frau, in: Theologische Realenzyklopädie Bd. 11 (1983), S. 425f.

44. Isidore Epstein, The «Responsa» of Rabbi Solomon ben Adreth of Barcelona
(1235-1310) as a Source of the History of Spain, London 1925, S. 82.

45. Roger Arnaldez, Statut juridique et sociologique de la femme en Islam, in: Cahiers de
'Civilisation Médiévale 20 (1977), S. 135f.

46. Falk (Anm. 7), S. 11 -25,32f., 145. — Isidore Epstein, The Jewish Woman in the Re¬

sponsa (900 C.E. - 1500 C.E.), in: Response 18 (1973) S. 29.

47. Shelomo Dov Goitein, The Jewish Family in the Days of Moses Maimonides, in:
Conservative Judaism 29/1 (1974) S. 33. — Goitein (Anm. 9), Bd. 1 (1967) S.

127-129, Bd. 3, S. 324.

48. Epstein (Anm. 44), S. 24. — Falk (Anm. 7), S. 144. — Eileen Power, Medieval
Women, Cambridge 1975, S. 55-61. — Shulamith Shahar, Die Frau im Mittelalter,
Königstein/Ts. 1981, S. 169-174. — Edith Ennen, Frauen im Mittelalter, München
1984, S. 104-107, 135f.

49. Goitein(Anm. 9), Bd. 3 S. 331. — Falk (Anm. 7), S. 145.— Ennen(Anm. 48), S. 138,
155,232.

50. Encyclopaedia Judaica, Jerusalem 1972, Bd. 16, Sp. 627. — Arnaldez (Anm. 45), S.
135.

51. Power (Anm. 48), S. 16. — Shahar (Anm. 48), S. 91 f., 164, 196. — Ennem (Anm.
48), S. 124, 138,232.

52. Israel Abrahams, Jewish Life in the Middle Ages, 1896, Nachdruck: New York 1969,
S. 87-89. — Epstein (Anm. 44), S. 27.

53. Mordechai Akiva Friedman, Divorce upon the Wife's Demand as Reflected in
Manuscripts from the Cairo Geniza, in: JLA(Anm. 2), S. 104-107. — Friedman (Anm.
22), S. 323.

54. Arnaldez (Anm. 46), S. 135, 140.

55. Greenberg (Anm. 1), S. 144 Anm. 4. — Friedman (Anm. 23), S. 424f.

56. Epstein (Anm. 46), S. 27f. — Falk (Anm. 7), S. 115f., 131 -141.

57. Epstein (Anm. 46), S. 26. — Abrahams (Anm. 52), S. 89f.

58. Mark Washofsky, The Recalcitrant Husband, in: JLA(Anm. 2), S. 151.

59. Goitein (Anm. 47), S. 30. — Falk (Anm. 7), S. 145.

60. Epstein (Anm. 46), S. 30. — Ennen (Anm. 48), S. 94.

61. Chaim Listfield, Women and the Commandments, in: Conservative Judaism 29/ 1

(1974) S. 43-48.
62. Abrahams (Anm. 52), S. 155. — Epstein (Anm. 45), S. 25.

63. Epstein (Anm. 46), S. 25, 31 Anm. 17.

64. Solomon B. Freehof, Modern Reform Responsa, Cincinnati 1971, S. 53. — Listfield
(Anm. 61), S. 45.

65. Listfield (Anm. 61), S. 44f.

170



66. Blumenthal (Anm. 33), S. 266-279. — Meir Friedmann, Mitwirkung von Frauen
beim Gottesdienste, in: Hebrew Union College Annual 8/9 (1931-32), S. 518f. —
Freehof (Anm. 10), S. 52; Bd. 2 (1952), S. 69. — Sigal (Anm. 34), S. 286. — Green-
berg (Anm. 1), S. 71 Anm. 17.

67. Greenberg (Anm. 1), S. 115.

68. Blumenthal (Anm. 33), S. 277f.

69. Epstein (Anm. 46), S. 31 Anm. 21. — Sigal (Anm. 34), S. 285-287.
70. Blumenthal (Anm. 33), S. 278.

71. Freehof (Anm. 10), Bd. 2 (1952), S. 118f.

72. Freehof (Anm. 10), Bd. 2 (1952), S. 68. — Blumenthal (Anm. 33), S. 278.

73. Friedmann (Anm. 66), S. 518. — Sigal (Anm. 34, S. 287f).
74. Greenberg (Anm. 1), S. 98.

75. Goitein (Anm. 47), S. 27. — Goitein (Anm. 9), Bd. 2 (1971), S. 144.

76. Ismar Elbogen, Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung,
Frankfurt a.M. J1931, Nachdruck: Hildesheim 1967. — Abrahams (Anm. 52), S. 26.
— Fritz Reuter, Warmaisa. 1000 Jahre Juden in Worms, Worms 1984, S. 41 f.

77. z.B. MoreNewuchim, Bd. 3, Kap. 33.

78. Berman (Anm. 31), S. 120.

79. Epstein (Anm. 44), S. 24. — Encyclopaedia Judaica, Jerusalem 1972, Bd. 11, Sp.
1190.

80. Goitein(Anm.9),Bd.2(1971),S. 183-185. —Goitein(Anm.47),S.26-28. — Abra¬
hams (Anm. 52), S. 343.

81. Abrahams (Anm. 52), S. 341-344. — Listfield (Anm. 61), S. 50.

82. Maureen Cheney Curnow (Hg.), The Livre de la Cité des Dames of Christine de Pi-
san. A Critical Edition, Nashville, Tennessee 1975, 185, S. 874f., 1096f.

83. GerschomScholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Zürich 1957, S.

40f.

84. Epstein (Anm. 44), S. 24. — Encyclopaedia Judaica (Anm. 50).

85. Goitein (Anm. 47), S. 26.

86. Herbert Grundmann, Religiöse Bewegungen im Mittelalter, Darmstadt M 970. —Kaspar

Elm, Die Frau in Ordenswesen, Semireligiosentum und Häresie des 12. und
13.Jahrhunderts, in: Internationale katholische Zeitschrift «Communio» 11 (1982)
S. 360-379. — Ennen (Anm. 48), S. 20, 110-119. — Shahar (Anm. 48), S. 21,
213-230. — Peter Dinzelbacher und Dieter R. Bauer (Hgg.), Frauenmystik im Mittelalter,

Ostfildern 1985.

87. Bullough (Anm. 38), S. 487f. — Leclercq(Anm. 43), S. 114-127. — Michel Rouche,
La femme au moyen âge — histoire ou hagiographie?, in : Revue du Nord 63 1981 S.

583. — Power (Anm. 48), S. 28f. — Abrahams (Anm. 52), S. 87, 164f. — Scholem
(Anm. 83), S. 41.

88. Frantiäek Graus, Judenpogrome im 14. Jahrhundert: Der Schwarze Tod, in: Bernd
Martin und Ernst Schulin (Hgg.), Die Juden als Minderheit in der Geschichte dtv
Geschichte 1745), München 1981, S. 81 f. — Robert Muchembled, La sorcière au
village (XVe-XVIIIe siècle), Paris 1979. — Shahar (Anm. 48), S. 231-239. — Ennen
(Anm. 48), S.217f.

89. JLA(Anm.2), S. 144-225,250-288. — Lea Levavi, Legal mitzva, in: The Jerusalem
Post International Edition, 4.-10. März 1984.

171



90. Washofsky (Anm. 58), S. 166 u.Anm. 86.

91. Freehof (Anm. 10), S. 106, 108f.

92. Freehof (Anm. 64), S. 54.

93. Freehof (Anm. 71), S. 119.

94. Blumenthal (Anm. 33), S. 278.

95. Greenberg (Anm. 1), S. 81 f, 102 Anm. 5,6.

96. Greenberg (Anm. 1), S. 98, 104 Anm. 17.

97. Greenberg (Anm. 1), S. 116.

98. Berman (Anm. 31), S. 120.

99. Deborah Weissman, Bais Yaakov: A Historical Model for Jewish Feminists, in: Kol¬
tun (Anm. 31), S. 140-142. — Berman (Anm. 31), S. 120.

100. Greenberg (Anm. 1), S. 66f.

172


	Veränderungen im Status der jüdischen Frau : ein geschichtlicher Überblick

