
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Die Stellung der Frau im jüdischen Religionsgesetz (Halacha)

Autor: Posen, Jacob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE STELLUNG DER FRAU
IM JÜDISCHEN RELIGIONSGESETZ (HALACHA)

von Jacob Posen

Die Gleichberechtigung der Frau ist ein Postulat, welches in vielen Staaten

verwirklicht werden konnte. Dennoch wird mit Recht geltend gemacht,
dass die Praxis der modernen Gesellschaft Frauen immer noch in vieler
Hinsicht benachteiligt. Eine grosse Rolle spielt hierbei die historische Entwicklung

der Stellung der Frau in der Gesellschaft. Im Judentum war von Anfang
an das Religionsgesetz (Halacha) von ausschlaggebender Bedeutung, und
sein Einfluss macht sich auch heute noch auf verschiedenen Gebieten
bemerkbar.

Es sei vorausgeschickt, dass es verschiedene Richtungen innerhalb des

Judentums in ihren Einstellungen zum Religionsgesetz gibt. Ein grosser Teil
der Juden fühlt sich heute überhaupt nicht mehr an religionsgesetzliche
Vorschriften gebunden. Ein anderer Teil interpretiert das überlieferte Glaubensgut

in religiös-liberaler Weise. Für diese Gruppe ist es ein Leichtes, in der Frage

der Gleichberechtigung von Frauen auch religionsgesetzliche Überlieferungen

derart abzuändern oder gar abzuschaffen, dass sie einer völligen
Gleichstellung von Mann und Frau nicht mehr hindernd im Wege stehen. Es
sei hierbei auf gewisse Bestimmungen des jüdischen Eherechts mit seinen

Auflagen betreffend Heirat und Scheidung hingewiesen.

Es gibt aber andererseits traditionsbewusste und gesetzestreue Juden,
für die die biblischen Gesetze gemäss der Interpretation der Rabbinen des

Talmuds und späterer Zeiten für ihre Lebensführung auch heute noch
massgebend sind. Bis zum Beginn dieses Jahrhunderts war diese orthodoxe Gruppe

repräsentativ für die Mehrheit aller Juden, obwohl es liberale und
reformistisch eingestellte Gemeinden mit Gotteshäusern auch schon im 19.

Jahrhundert, besonders in Westeuropa und Amerika, gab. Jetzt stellen orthodoxe
Gemeinden nach dem Untergang der grossen jüdischen Zentren in Ost-

und Mitteleuropa eine, — wenn auch bedeutende — Minderheit dar. Für diese

Gemeinden und ihre Mitglieder ist das Jahrtausende alte Religionsgesetz
— die Halacha — bindend, obwohl unter Umständen gewisse Änderungen
im Geiste der Tradition auch heute noch vorgenommen werden.

Dr. Jacob Posen, Rabbiner emeritus der Israelitischen Cultusgemeinde Zürich. Adresse:
Mutschellenstrasse 115, CH-8038 Zürich.

142



Wenn Klagen laut werden, dass die Frau gegenüber dem Mann im
modernen orthodoxen Judentum eine zweitrangige Stellung einnehme, so sind
diese vor allem auf zwei Gebieten zu hören. Zum einen auf dem Gebiet des
jüdischen Familienrechts und zum anderen, was den Ausschluss der Frau von
der aktiven Teilnahme am öffentlichen Gottesdienst anbetrifft. Die Anwendung

oder Nichtanwendung halachischer Vorschriften auf dem Gebiete des

jüdischen Familienrechtes ist deshalb von ganz brisanter Bedeutung, weil
nicht nur die Beantwortung der Frage: «Wer ist Jude?» davon abhängt,
sondern weil biblische und talmudische Grundsätze von vornherein der Frau
weniger Rechte als dem Manne zugestehen.

Hinzu kommt, dass im Staate Israel die Halacha des Eherechts als
Staatsrecht gilt, dem sich der Einzelne, der eine Ehe schliessen oder auflösen
will, nicht entziehen kann. Der Grund hierfür ist, dass das alte ottomanische
Recht, welches den religiösen Autoritäten rechtsgültige Eheschliessungen
und Scheidungen überliess, auch heute noch in Kraft ist. Weder die Britische
Mandatsregierung noch der Staat Israel (seit 1948) waren gewillt, den Status

quo abzuändern. Durch Beschluss der Knesset (das israelische Parlament)
wurde dies ausdrücklich bestätigt, sodass ausnahmsweise talmudisches
Recht mit seiner Halacha auf diesem Gebiet zum Staatsrecht wurde. Wie
sehen nun einige dieser familienrechtlichen Vorschriften aus?

1. Die Frau im Familienrecht

Eheschliessung

Anders als im Christentum ist die jüdische Ehe kein Sakrament, sondern
ein Vertrag, doch hat dieser Vertrag eine doppelte Wirkung. Mit dem
Ehevertrag werden nicht nur materielle Rechte und Pflichten übernommen,
sondern auch eine Änderung des persönlichen Status mit religiösen Folgen
herbeigeführt. Die intime Beziehung zwischen Mann und Frau in der Ehe sondert

die Frau insoweit ab, dass sie jetzt aus rituellen Gründen jedem anderen
Manne verboten ist. Mit der Eheschliessung wird die Frau jedoch nicht zum
Eigentum des Mannes. Sie ist ihm, was finanzielle Rechte anbetrifft, prinzipiell

gleichgestellt. Um sie davor zu bewahren, ohne Unterhalt dazustehen,
falls die Ehe durch Tod oder Scheidung aufgelöst wird, haben die Rabbinen
schon vor mehr als 2000 Jahren dafür gesorgt, dass ein Ehekontrakt (Ketuba)
ihr zumindest einen minimalen Unterhalt zusichert. Es blieb den Parteien —
normalerweise den Eltern des Brautpaares — überlassen, weitere vertragliche

Abmachungen zu treffen. Um häuslichen Streit zu vermeiden haben die
Rabbinen zusätzliche Verordnungen erlassen, die einerseits festschreiben, in
welcher Weise der Mann für seine Frau zu sorgen hat, andererseits aber auch
gewisse Pflichten der Frau in der Ehegemeinschaft definieren.

143



Durch die Ehe verliert die Frau nicht ihre Mündigkeit. Sie kann nach
jüdischem Recht selbständig Verträge über bewegliche und unbewegliche Güter

abschliessen, ohne der Zustimmung des Mannes zu bedürfen. Der Mann
hat zwar die Nutzniessung an den Gütern, die die Frau mit in die Ehe bringt,
doch bleiben die Eigentumsrechte bei der Frau. Ihre Erben und nicht die des

Mannes haben Anspruch auf ihr Vermögen.

Scheidung

Eine jüdische Ehe kann nur durch Tod oder Scheidung beendigt werden.

In talmudischen Zeiten gab es zwar die Möglichkeit, eine Ehe durch
Gerichte auflösen zu lassen, doch wird schon lange kein Gebrauch mehr hiervon
gemacht, weil es heutzutage kein Rabbinatsgericht gibt, das von allen
jüdischen Kreisen vorbehaltlos anerkannt würde. Diese universale Anerkennung
wäre für die Gültigkeit solcher Rechtsakte Voraussetzung.

Eine Auflösung der Ehe durch Todesfall eines der Partner setzt voraus,
dass der Tod einwandfrei nachgewiesen wird. Auch hier ist eine verschiedenartige

Behandlung von Mann und Frau zu erkennen, da letztere nicht wieder
heiraten kann, bis der Nachweis des Todes ihres Mannes erbracht worden ist.
Eine Erklärung des Todes von Amtes wegen im Falle eines Verschollenen gibt
es nach der Halacha nicht. Dem Ehemann ist indessen in ähnlicher Situation
eine Wiederverheiratung viel leichter möglich, da das biblische Recht
Polygamie gestattet und die spätere rabbinische Rechtsprechung dies mitberücksichtigt.

Die Frau hingegen bleibt zu Lebzeiten ihres Mannes an diesen
gebunden und darf sich ohne Scheidungsbrief (Get) nicht wieder verheiraten.

Die Rabbinen haben sich zu allen Zeiten bemüht, das schwere Schicksal
der «verlassenen» Frauen (Agunot) zu mildern und haben als Beweise eines
Todesfalles auch Zeugenaussagen und Indizienbeweise zugelassen, die sonst
nach jüdischem Recht nicht beweiskräftig wären. So werden Zeugenaussagen

von Frauen und Hinweise auch von Nichtjuden von den Rabbinatsge-
richten akzeptiert. Besonders in Zeiten der Verfolgung und Kriege hat man
alle möglichen Beweismittel herangezogen, um den Tod eines vermissten Gatten

zu etablieren. So hat man sich nach dem letzten Weltkrieg auch auf die
Deportationslisten der Nazis gestützt, die die Namen von Juden enhielten,
welche in Vernichtungslager gebracht wurden, obwohl keine Zeugen ihres
Todes gefunden werden konnten.

Gemäss der Halacha kann nur der Ehemann seiner Frau einen
Scheidungsbrief aushändigen und dadurch die Ehe auflösen. Die Rabbinen haben
sich auch hier bemüht, die Frau vor der Willkür des Mannes zu schützen. Sie
haben angeordnet, dass die Ehe prinzipiell nicht gegen den Willen der Frau

144



aufgelöst werden kann. Durch den Abschluss eines Ehevertrages (Ketuba)
wurde ferner erreicht, dass die Frau im Falle einer Scheidung nicht mittellos
dastand. Auch andere Konditionen, die der Frau gewisse Rechtsansprüche
einräumen, können in diesen Vertrag aufgenommen werden. Dennoch ist die
Tatsache nicht zu übersehen, dass es der Frau nicht zusteht, vom Rabbinats-
gericht eine religiöse Scheidung — ausser in ganz wenigen Fällen — zu
erzwingen. Die Abhängigkeit der Frau von ihrem Mann wirkt sich verschärfend

dahingehend aus, dass dieser nur selten vom Gericht gezwungen werden
kann, eine religiöse Scheidung vorzunehmen.

In Israel sind die Rabbinatsgerichte die einzig zuständigen Autoritäten,
durch die Ehen geschlossen und aufgelöst werden können. Dort ist die
religiöse Scheidung identisch mit der zivilen. Jedoch haben die Rabbinatsgerichte

die Möglichkeit, eine Scheidung durch den Ehemann zu erzwingen, indem
sie die Machtmittel des Staates zur Durchsetzung ihrer Entscheidung in
Anspruch nehmen können. Dies kann unter Umständen zu Geld oder
Gefängnisstrafen für den sich weigernden Ehemann führen.

Auch ausserhalb des Staates Israel hat eine Ehefrau die Möglichkeit,
nach einer zivilen Scheidung die Überreichung eines Get durch das staatliche

Gericht durchzusetzen, falls entsprechende Abmachungen rechtzeitig in
die Scheidungsdokumente eingefügt worden sind. Trotzdem bleibt bei der
ungleichen Behandlung von Mann und Frau im Scheidungsrecht das ungute
Gefühl, dass die geltende Halacha die Frau benachteiligt.

Zeugnisfähigkeit der Frau

Zeugenaussagen von Frauen vor religiösen Gerichten werden nicht
unbeschränkt anerkannt. Bei all den Fällen, in denen das Zeugnis von Frauen
als unzulässig angesehen wird, handelt es sich nicht um ihre Glaubwürdigkeit,

sondern darum, dass nach biblischem Recht die Wahrheitsfindung nur
durch zwei Zeugen geschehen konnte, und zwar durch Männer, die von
Anfang an einen Vorgang beobachtet hatten und in der Lage waren, Delinquenten

vorher auch zu verwarnen. In anderen zivilen Fällen, wo es nicht um
Leben und Tod ging, und wo den Richtern auch ein Indizienbeweis ausreichend
erschien, waren Frauen gleichfalls als Zeugen zugelassen. Nach jüdischem
Recht gibt es gewisse Disqualifikationen für Zeugen, wenn ihnen die
Glaubwürdigkeit fehlt. So kann niemand sich selbst beschuldigen. Ebensowenig
können Verwandte als Belastungs- oder Entlastungszeugen auftreten.
Taubstumme, Kinder und geistig Behinderte waren vor Gericht nicht zugelassen,
weil es von vorneherein zweifelhaft war, ob ihr Zeugnis die Wahrheit und
nichts als die Wahrheit enthalten würde. Bei Fragen von Kaschrut (Speisege-

145



setze), Familienabstammung und anderer ritueller Fragen kommt es auf die

Glaubwürdigkeit der Zeugenaussagen an, und deshalb sind die Zeugnisse
von Männern und Frauen gleichmässig glaubwürdig und zulässig.

Dennoch bleibt die Tatsache, dass das Zeugnis von Frauen dem eines

Mannes nicht völlig gleichgesetzt wird. Es mag dies mit dem Gefühl
zusammenhängen, dass man Frauen einen gewissen Schutz in der Öffentlichkeit
gewähren wollte, denn nach jüdischem Recht muss derjenige, der um eine
Sache Bescheid weiss, auch Zeugnis ablegen. Wenn man nun Frauen gezwungen

hätte, zu allen Zeiten vor Gericht als Zeuginnen zu erscheinen, hätte dies

mit ihren Privataufgaben im jüdischen Familienleben kollidieren können.
Prinzipiell wird die Glaubwürdigkeit der Frauen anerkannt und die technische

Unfähigkeit, in gewissen Fällen des biblischen Rechtes den Männern
gleichgestellt zu werden, macht sie nicht zu unmündigen Personen, die
überhaupt kein Zeugnis ablegen können und dürfen.

Erbrecht

In biblisch-talmudischen Zeiten war das Erbrecht der Frau sehr
eingeschränkt. Heutzutage hat sich das geändert, und fast überall kann die Frau
die gleichen Rechte wie der Mann als Erbin und Erblasserin beanspruchen.
Dies hängt damit zusammen, dass in allen zivilisierten Staaten das Erbrecht
durch staatliche Gesetzgebung geregelt ist und dass auf der Basis des Grundsatzes

Dina demalchuta dina — «Das Staatsgesetz ist gültiges Gesetz» keine
Frau gezwungen werden kann, andere Erbrechtsvorschriften, auch nicht re-
ligionsgeseztliche, zu akzeptieren. Dies gilt auch für den Staat Israel, wo ein

neues Erbrecht geschaffen wurde und das rabbinische Erbrecht nur dann zur
Anwendung kommt, wenn alle Beteiligten es wünschen.

2. Die Frau in der jüdischen Gemeinschaft

Was das Familienrecht anbetrifft, ist es heutzutage fast unmöglich,
Jahrtausende alte Halacha in wesentlichen Punkten abzuändern. Es sind
auch nicht Klagen gegen das Familienrecht und die damit verbundene
Benachteiligung der jüdischen Frau im Vergleich mit ihrem Manne, die von tra-
ditionsbewussten Männern und Frauen geäussert werden. Bemängelt wird
auch innerhalb toratreuer Kreise, dass die Frau in der jüdischen Gemeinschaft

als minderberechtigt angesehen wird.

146



Gebote, zu denen Frauen nicht verpflichtet sind

Dies zeige sich schon beim täglichen Gebet, in einem der Segensprüche
des Morgengebetes, in welchem der Mann Gott dafür dankt: «dass er ihn
nicht als Frau erschaffen habe». Frauen dürfen stattdessen dafür danken,
«dass Er sie nach Seinem Willen geschaffen habe». Weiter wird von mancher
Seite gerügt, dass es Frauen nicht erlaubt sei, sich beim Gebet mit einem
Gebetsmantel (Tallit) zu umhüllen oder Gebetsriemen (Tefillin) anzulegen.

Prinzipiell sind Männer und Frauen zur Einhaltung des Religionsgesetzes

in gleicher Weise verpflichtet. Die Rabbinen haben aber eine Einschränkung

getroffen, welche Frauen von der Erfüllung solcher Vorschriften
befreit, deren Ausübung von einer bestimmten Zeit abhängig ist. Von der
Verpflichtung, solche Gebote zu erfüllen, sind Frauen deshalb entbunden. Die
Worte, die der Mann im Morgengebet ausspricht, spiegeln keine männliche
Überlegenheit wider, sondern bringen zum Ausdruck, dass er Gott gegenüber

zu Dank verpflichtet ist, dass er alle Gebote befolgen darf. In diesem

Zusammenhang sei darauf hingewiesen, dass der jüdische Mann weitere
Segenssprüche spricht und Gott dafür dankt, weder als Nichtjude noch als
Sklave vor seinen Schöpfer zu treten — Personen, die gleichfalls von der
Verpflichtung befreit sind, das Religionsgesetz auszuüben. Tallit und Tefillin
sind Gebote, die nur zu bestimmten Zeiten, nämlich tagsüber, zu erfüllen
sind. Und deshalb sind die Frauen nicht dazu verpflichtet. Das Problem ist
jedoch, dass trotzdem eine ganze Reihe zeitlich begrenzter positiver.Gebote
von Frauen befolgt und ausgeübt werden dürfen und dass sie dabei einen
Segensspruch (Beracha) sprechen sollen.

Hierzu gehören am Laubhüttenfest das «in die Hand nehmen» des Fest-
strausses (Lulav, bestehend aus vier Pflanzenarten) sowie das Anhören des

Schofarblasens am Neujahrsfest. Es scheint deshalb kein Hindernis dafür zu
geben, dass Frauen freiwillig positive Gebote ausüben dürfen. Was ist nun
der Unterschied dieser Gebote zum Anlegen von Tallit und Tefillin, die den
Frauen vorenthalten sind? Im Zusammenhang damit erhebt sich die weitere
Frage, warum Frauen nicht zu einem Gemeindeforum (minjan) gerechnet
werden können, welches aus einem Minimum von zehn erwachsenen Männern

zu bestehen hat?

Die Antwort ist, dass wer eine Aufgabe auf freiwilliger Basis erfüllt,
nicht demjenigen gleichgesetzt wird, der sie pflichtgemäss erledigt. Zwar
schätzt man heutzutage den Freiwilligen und seine Leistung auf vielen Gebieten

höher ein als denjenigen, der zu diesen Leistungen verpflichtet ist. Die
Erfüllung einer Mizwa bedeutet jedoch im allgemeinen eine Verpflichtung Gott
gegenüber, der man nachkommt, weil Er sie befohlen hat, und nicht weil sie

aus einer blossen Stimmung heraus erfolgt. Aus diesem Grunde kommt ge-

147



mäss der Halacha die Teilnahme von Frauen als gleichberechtigte Mitglieder
einer Betgemeinschaft nicht in Frage, da sie keineswegs von vorneherein zum
öffentlichen Gemeindegebet verpflichtet sind.

Öffentlichkeit und Privatsphäre

Sollen Frauen deshalb alle kreativen religiösen Manifestationen untersagt

bleiben? Man muss unterscheiden zwischen religiösen Handlungen in
der Öffentlichkeit und solchen in der Privatsphäre. Das Gemeindegebet ist
ein öffentlicher Gottesdienst. Man darf nicht vergessen, dass die jüdische
Gemeinschaft bis zur Neuzeit sich bemühte, Frauen von der Männergesellschaft

zu trennen und ihnen dadurch einen gewissen Schutz angedeihen zu
lassen. Dies war schon zu Tempelzeiten der Fall, als man in den Tempelvorhöfen

Emporen errichtete, auf denen die Frauen an Festen und Feiertagen
Platz nahmen. Die Sitzordnung in traditionellen Synagogen spiegelt noch
heute diese Trennung der Geschlechter wieder.

Anders hingegen die Erfüllung von Mizwot (Geboten), die in häuslicher
Umgebung stattfinden. Da ist vor allem das Entzünden der Lichter am
Freitagabend und vor Beginn der Festtage, welches als spezielle Aufgabe der
jüdischen Frau anvertraut ist. Aber auch die Benützung der Sukka (Laubhütte)
ist der jüdischen Frau auf freiwilliger Basis gestattet, weil dies zur Erfüllung
der Gebote im häuslichen Kreise gehört. Wenn eine Frau solche Mizwot
erfüllt, soll sie auch die entsprechenden Segenssprüche sagen.

Eine Reihe weiterer positiver Vorschriften, die zu bestimmten Zeiten zu
erfüllen sind, obliegen auch den Frauen. Hierzu gehört das Zünden der Cha-
nukkalichter sowie das Anhören der Megilla (Esther-Rolle am Purimfest).
Zur Begründung für die Einhaltung dieser Gebote wird angeführt, dass die

Errettung des ganzen jüdischen Volkes — auch der Frauen — bei diesen
Gelegenheiten stattfand un deshalb auch Frauen sich der Errettung aus einstiger
Gefahr bewusst bleiben sollen.

Aus dem Bishergesagten ergibt sich, dass die jüdische Frau, weil ihr
gewisse Pflichten nicht obliegen, in eine eindimensionale Rolle gedrängt wird,
hauptsächlich in die einer Hausfrau und Mutter.

Hier soll ihr Herrschaftsbereich sein und von hier aus soll sie auch ihren
Einfluss in der jüdischen Gesellschaft geltend machen. Dies bedeutet jedoch,
dass sie nur indirekt auf diese Gesellschaft einwirken kann und deshalb der
Eindruck verstärkt wird, dass sie nur ein zweitrangiges Mitglied dieser
Gesellschaft sei. Hinzu kommt noch, dass sie schon mit dem Trauungszeremoniell

in eine weitere passive Rolle gedrängt wird, denn sie spricht kein Wort
bei dieser Gelegenheit und nimmt nur den Trauring schweigend entgegen.

148



Frau und Torastudium

Oft wird die Frage aufgeworfen, ob Frauen sich dem Studium der Tora
widmen dürfen oder sollen. Auch hier können wir einen Wandel in der rabbini-
schen Einstellung im Laufe der Jahrhunderte erkennen. Schon in der Misch-
na (Sota 3:4) wird dieses Problem behandelt. Ben Asai lehrt, dass eine

Verpflichtung für Frauen bestehe, die Tora zu studieren, während Rabbi
Elieser dieses Studium den Frauen verbietet. In der Tosefta (Berachot 2:12)
ist von einer dritten Meinung die Rede, dass es Frauen nicht verboten sei Tora
zu lernen, sie dies jedoch freiwillig tun könnten. Nach dieser Ansicht ist das

Torastudium eine Mizwa ähnlich wie Schofar und Lulaw, die von Frauen auf
freiwilliger Basis erfüllt werden kann. Im Mittelalter, in den Ländern am
Rande des Mittelmeeres, neigte man dazu, den Frauen das Torastudium zu
verbieten (so Maimonides Hilchot Talmud Tora 1:13; Tur und Schulchan
Aruch Jore Dea 246:6), aber nur soweit dies die sog. mündliche Lehre
(Talmud) anbetrifft, doch durften Frauen alle Teile der Bibel studieren. In
Zentraleuropa war man hingegen geneigt, Frauen das Studium jener Vorschriften

zu gestatten, deren Kenntnisse für sie im täglichen Leben von Bedeutung
ist. (Dinim).

Die Gelehrten der Neuzeit setzen diese Diskussion fort. So bemerkt der
Wilnaer Gaon (Kommentar zu Orach Chaim 47:18), dass Frauen nicht
einmal die mündliche Lehre, auch nicht alleine, studieren sollten, während in
unserem Jahrhundert Gelehrte, wie der Chafez Chaim (Israel Meïr Hacohen)
und andere darauf hinweisen, dass Frauen sich unbedingt Kenntnisse der
schriftlichen und mündlichen Lehre aneignen sollten. Sie erhielten heutzutage

eine weltliche Erziehung und könnten sich ihre Identität als Jüdinnen nur
erhalten, wenn sie sich auch jüdische Kenntnisse erwerben. In seinem Werke
(Schulchan Aruch Haraw 1:15) lehrte der chassidische Meister Rabbi
Schnëur Salman von Liadi, dass Frauen alle Gesetze der Tora, sowohl der
mündlichen wie der schriftlichen Lehre studieren könnten, ausgenommen
jener Mizwot, zu deren Erfüllung sie nicht verpflichtet sind.

Zu den Vorschriften, deren Erfüllung nur dem Mann obliegen und nicht
der Frau, gehört auch die Pflicht zur Fortpflanzung. Zu dieser Mizwa sind
Frauen nicht verpflichtet. Dies ist um so erstaunlicher, als die Halacha dahin
tendiert, der Frau im häuslichen Bereiche und als Mutter gewisse Aufgaben
zuzuweisen. Frauen sind auch nicht verpflichtet, unbedingt zu heiraten. Wir
finden auch nicht, dass bestimmte Aufgaben von ihnen unbedingt erfüllt
werden müssen, und wenn ihnen solche manchmal zugewiesen werden, so
wird hauptsächlich betont, dass die Frau vor Müssiggang bewahrt werden
soll, weil dies sonst zu moralischen Schäden führen könnte.

149



Aus dem bisher gesagten ergibt sich, dass die Halacha dahin tendiert,
der jüdischen Frau einen Wirkungskreis in der häuslichen Sphäre zuzuweisen.

Als Begründung wird oft der Schriftvers (Psalm 45:14) zitiert: «Die Ehre
der Königstochter befindet sich in den inneren Gemächern», um die
Beschränkung der Frau auf die Privatsphäre des Hauses zu belegen.

3. Mögliche Ansätze der Erneuerung

Sicherlich war in früheren Zeiten die «Nur Hausfrau und Mutter» in
vollem Masse ausgelastet. Heute jedoch, wo viele Frauen und Männer die
gleiche Erziehung und auch berufliche Ausbildung erhalten, wird die
Beschränkung seitens der jüdischen Frau auf die häuslichen Funktionen oft als

bedrückend empfunden. Es gibt heutzutage kaum noch Grossfamilien, die
die Zeit und Arbeitskraft der Mutter voll in Anspruch nehmen. Auch gibt es

viele Hilfsmittel, die die Routinearbeit erleichtern und so die Hausfrau zeitlich

entlasten. Wo kann nun die jüdische Frau ihre religiösen Gefühle positiv
zum Ausdruck bringen? In der Öffentlichkeit sind ihr ausser der passiven
Teilnahme an den Gottesdiensten Schranken gesetzt. Eine aktive Teilnahme
an diesen ist nicht möglich und zwar, wie gesagt, weil sie halachisch hierzu
nicht verpflichtet ist. Wieder einmal kann man sehen, dass der Mangel an
Pflichten auch zu einem Mangel in der Rechtsstellung führt, was sich darin
zeigt, dass Frauen weder zum Minjan gezählt und auch nicht zur Tora aufgerufen

werden können.

In religiös liberalen Gottesdiensten hat man sich schon seit langem über
diese halachischen Schranken hinweggesetzt. Männer und Frauen sitzen
nicht mehr getrennt in der Synagoge und beide Geschlechter nehmen aktiv
am Gottesdienst teil. Es gibt heute, besonders in Nordamerika, auch eine

ganze Reihe von Frauen, die rabbinische Funktionen in ihren Gemeinden
ausüben.

All diese Innovationen sind einer orthodoxen jüdischen Gemeinde aus
halachischen Gründen nicht gestattet. Bedeutet dies, dass man alles beim Alten

belassen muss und keine Rücksicht auf die grossen soziologischen
Umwälzungen, auch in orthodoxen jüdischen Kreisen, nehmen darf? Die orthodoxe

jüdische Frau will gar nicht die Halacha abändern, aber sie sucht Wege,
um ihre positive Einstellung zum Judentum nicht nur im Hause, sondern
auch in der Öffentlichkeit zu manifestieren. Solche Bestrebungen sollten von
allen Seiten unterstützt werden, und es gibt auch heute schon gewisse Ansätze
der Erneuerung, die mit der Halacha nicht im Widerspruch stehen müssen.

So werden in vielen orthodoxen Gemeinden nicht nur Bar Mitzwa-Zere-
monien für Knaben durchgeführt, die das 13. Lebensjahr vollendet haben,

150



sondern ähnliche Feiern für Mädchen abgehalten, die nach dem 12. Lebensjahr

ebenfalls die religiöse Reife erreicht haben. Auf diese Weise zeigt die
Gemeinde, dass das heranreifende Mädchen, welches nun religiöse Pflichten zu
erfüllen hat, als gleichwertiges Mitglied zählt.

In einer Zeit der schrumpfenden jüdischen Gemeinden kann auch in
orthodoxen Kreisen nicht aufdie Mitarbeit der jüdischen Frau in der Öffentlichkeit

verzichtet werden. Sicherlich leisten Frauenvereinigungen, vor allem auf
dem Gebiete der Wohlfahrt, der Sozialarbeit und des Unterrichts bedeutende
Arbeit. Aber ihre Rolle, auch als Organisationen, ist meistens nur die einer
«helfenden Hand», und nur selten haben Frauen mitbestimmenden Anteil
an der Führung von orthodoxen Gemeinden. Selbst das Wahlrecht — aktiv
oder passiv — ist den Frauen versagt oder auf ein Minimun eingeschränkt,
obwohl sie zu Gemeindesteuern herangezogen werden. Es ist ein Anachronismus,

dass in einer Zeit, in der Frauen in manchen Staaten an der Spitze
von Regierungen stehen, man ihnen Einsitz in die Führungsgremien orthodoxer

Gemeinden verwehrt. Man begründet dies zwar mit «halachischen
Motiven», doch sollte man sich darüber im Klaren sein, dass die halachische
Weltanschauung des Mittelalters sich nicht unbedingt mit unserer heutigen
deckt.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass die Halacha dahin
tendiert, der jüdischen Frau ihren Wirkungsbereich im jüdischen Heim als

Hausfrau und Mutter zuzuweisen. Diese Aufgabe im Familienkreis
entspricht auch meistens ihren persönlichen Neigungen und Fähigkeiten. Dennoch

sollte auch innerhalb der Orthodoxie nicht übersehen werden, dass die
Stellung der Frau in der Umwelt sich in vieler Hinsicht geändert hat. Die Frau
setzt in der Öffentlichkeit ihre Persönlichkeit in erhöhtem Masse ein und
durch, so dass es ihr nicht verwehrt werden kann und soll, im religiösen Rahmen

einer orthodoxen Gemeinde ihren Beitrag als Frau zu leisten.

151


	Die Stellung der Frau im jüdischen Religionsgesetz (Halacha)

