Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Die Stellung der Frau im judischen Religionsgesetz (Halacha)
Autor: Posen, Jacob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960763

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

_ DIE STELLUNG DER FRAU
IM JUDISCHEN RELIGIONSGESETZ (HALACHA)

von Jacob Posen

Die Gleichberechtigung der Frau ist ein Postulat, welches in vielen Staa-
ten verwirklicht werden konnte. Dennoch wird mit Recht geltend gemacht,
dass die Praxis der modernen Gesellschaft Frauen immer noch in vieler Hin-
sicht benachteiligt. Eine grosse Rolle spielt hierbei die historische Entwick-
lung der Stellung der Frau in der Gesellschaft. Im Judentum war von Anfang
an das Religionsgesetz (Halacha) von ausschlaggebender Bedeutung, und
sein Einfluss macht sich auch heute noch auf verschiedenen Gebieten be-
merkbar.

- Es sei vorausgeschickt, dass es verschiedene Richtungen innerhalb des
Judentums in ihren Einstellungen zum Religionsgesetz gibt. Ein grosser Teil
der Juden fiihlt sich heute tiberhaupt nicht mehr an religionsgesetzliche Vor-
schriften gebunden. Ein anderer Teil interpretiert das iiberlieferte Glaubens-
gutin religios-liberaler Weise. Fiir diese Gruppe st es ein Leichtes, in der Fra-
ge der Gleichberechtigung von Frauen auch religionsgesetzliche Uberliefe-
rungen derart abzudndern oder gar abzuschaffen, dass sie einer volligen
Gleichstellung von Mann und Frau nicht mehr hindernd im Wege stehen. Es
sei hierbei auf gewisse Bestimmungen des jiidischen Eherechts mit seinen
Auflagen betreffend Heirat und Scheidung hingewiesen.

Es gibt aber andererseits traditionsbewusste und gesetzestreue Juden,
fiir die die biblischen Gesetze geméss der Interpretation der Rabbinen des
Talmuds und spéterer Zeiten fiir ihre Lebensfiihrung auch heute noch mass-
gebend sind. Bis zum Beginn dieses Jahrhunderts war diese orthodoxe Grup-
pe reprasentativ fiir die Mehrheit aller Juden, obwohl es liberale und refor-
mistisch eingestellte Gemeinden mit Gotteshdusern auch schon im 19, Jahr-
hundert, besonders in Westeuropa und Amerika, gab. Jetzt stellen orthodo-
xe Gemeinden nach dem Untergang der grossen jiidischen Zentren in Ost-
und Mitteleuropa eine, — wenn auch bedeutende — Minderheit dar. Fiir die-
se Gemeinden und ihre Mitglieder ist das Jahrtausende alte Religionsgesetz
— die Halacha — bindend, obwohl unter Umsténden gewisse Anderungen
im Geiste der Tradition auch heute noch vorgenommen werden.

Dr. Jacob Posen, Rabbiner emeritus der Israelitischen Cultusgemeinde Ziirich. Adresse:
Mutschellenstrasse 115, CH-8038 Ziirich.

142



Wenn Klagen laut werden, dass die Frau gegeniiber dem Mann im mo-
dernen orthodoxen Judentum eine zweitrangige Stellung einnehme, so sind
diese vor allem auf zwei Gebieten zu hdren. Zum einen auf dem Gebiet des jii-
dischen Familienrechts und zum anderen, was den Ausschluss der Frau von
der aktiven Teilnahme am éffentlichen Gottesdienst anbetrifft. Die Anwen-
dung oder Nichtanwendung halachischer Vorschriften auf dem Gebiete des
judischen Familienrechtes ist deshalb von ganz brisanter Bedeutung, weil
nicht nur die Beantwortung der Frage: « Wer ist Jude?» davon abhéngt, son-
dern weil biblische und talmudische Grundséatze von vornherein der Frau we-
niger Rechte als dem Manne zugestehen.

Hinzu kommt, dass im Staate Israel die Halacha des Eherechts als
Staatsrecht gilt, dem sich der Einzelne, der eine Ehe schliessen oder auflésen
will, nicht entziehen kann. Der Grund hierfiir ist, dass das alte ottomanische
Recht, welches den religiosen Autoritdten rechtsgiiltige Eheschliessungen
und Scheidungen iiberliess, auch heute noch in Kraft ist. Weder die Britische
Mandatsregierung noch der Staat Israel (seit 1948) waren gewillt, den Status
quo abzuandern. Durch Beschluss der Knesset (das israelische Parlament)
wurde dies ausdriicklich bestdtigt, sodass ausnahmsweise talmudisches
Recht mit seiner Halacha auf diesem Gebiet zum Staatsrecht wurde. Wie se-
hen nun einige dieser familienrechtlichen Vorschriften aus?

1. Die Frau im Familienrecht

Eheschliessung

Andersalsim Christentum ist die jiidische Ehe kein Sakrament, sondern
ein Vertrag, doch hat dieser Vertrag eine doppelte Wirkung. Mit dem Ehe-
vertrag werden nicht nur materielle Rechte und Pflichten iibernommen, son-
dern auch eine Anderung des persdnlichen Status mit religidsen Folgen her-
beigefiihrt. Die intime Beziehung zwischen Mann und Frau in der Ehe son-
dert die Frau insoweit ab, dass sie jetzt aus rituellen Griinden jedem anderen
Manne verboten ist. Mit der Eheschliessung wird die Frau jedoch nicht zum
Eigentum des Mannes. Sie ist ihm, was finanzielle Rechte anbetrifft, prinzi-
piell gleichgestellt. Um sie davor zu bewahren, ohne Unterhalt dazustehen,
falls die Ehe durch Tod oder Scheidung aufgeldst wird, haben die Rabbinen
schon vor mehr als 2000 Jahren dafiir gesorgt, dass ein Ehekontrakt (Ketuba)
ihr zumindest einen minimalen Unterhalt zusichert. Es blieb den Parteien —
normalerweise den Eltern des Brautpaares — iiberlassen, weitere vertragli-
che Abmachungen zu treffen. Um héuslichen Streit zu vermeiden haben die
Rabbinen zusétzliche Verordnungen erlassen, die einerseits festschreiben, in
welcher Weise der Mann fiir seine Frau zu sorgen hat, andererseits aber auch
gewisse Pflichten der Frau in der Ehegemeinschaft definieren.

143



Durch die Ehe verliert die Frau nicht ihre Miindigkeit. Sie kann nach jii-
dischem Recht selbstidndig Vertrage iiber bewegliche und unbewegliche Gii-
ter abschliessen, ohne der Zustimmung des Mannes zu bediirfen. Der Mann
hat zwar die Nutzniessung an den Giitern, die die Frau mit in die Ehe bringt,
doch bleiben die Eigentumsrechte bei der Frau. JAre Erben und nicht die des
Mannes haben Anspruch auf ihr Vermogen.

Scheidung

Eine jiidische Ehe kann nur durch Tod oder Scheidung beendigt wer-
den. In talmudischen Zeiten gab es zwar die Moglichkeit, eine Ehe durch Ge-
richte auflésen zu lassen, doch wird schon lange kein Gebrauch mehr hiervon
gemacht, weil es heutzutage kein Rabbinatsgericht gibt, das von allen jiidi-
schen Kreisen vorbehaltlos anerkannt wiirde. Diese universale Anerkennung
wire fiir die Giiltigkeit solcher Rechtsakte Voraussetzung.

Eine Auflésung der Ehe durch Todesfall eines der Partner setzt voraus,
dass der Tod einwandfrei nachgewiesen wird. Auch hier ist eine verschieden-
artige Behandlung von Mann und Frau zu erkennen, da letztere nicht wieder
heiraten kann, bis der Nachweis des Todes ihres Mannes erbracht worden ist.
Eine Erklarung des Todes von Amtes wegen im Falle eines Verschollenen gibt
es nach der Halacha nicht. Dem Ehemann ist indessen in dhnlicher Situation
eine Wiederverheiratung viel leichter moglich, da das biblische Recht Poly-
gamie gestattet und die spatere rabbinische Rechtsprechung dies mitberiick-
sichtigt. Die Frau hingegen bleibt zu Lebzeiten ihres Mannes an diesen ge-
bunden und darf sich ohne Scheidungsbrief (Get) nicht wieder verheiraten.

Die Rabbinen haben sich zu allen Zeiten bemiiht, das schwere Schicksal
der «verilassenen» Frauen (Agunot) zu mildern und haben als Beweise eines
Todesfalles auch Zeugenaussagen und Indizienbeweise zugelassen, die sonst
nach jiidischem Recht nicht beweiskraftig waren. So werden Zeugenaussa-
gen von Frauen und Hinweise auch von Nichtjuden von den Rabbinatsge-
richten akzeptiert. Besonders in Zeiten der Verfolgung und Kriege hat man
allemoglichen Beweismittel herangezogen, um den Tod eines vermissten Gat-
ten zu etablieren. So hat man sich nach dem letzten Weltkrieg auch auf die
Deportationslisten der Nazis gestiitzt, die die Namen von Juden enhielten,
welche in Vernichtungslager gebracht wurden, obwohl keine Zeugen ihres
Todes gefunden werden konnten.

Gemass der Halacha kann nur der Ehemann seiner Frau einen Schei-
dungsbrief aushdndigen und dadurch die Ehe auflésen. Die Rabbinen haben
sich auch hier bemiiht, die Frau vor der Willkiir des Mannes zu schiitzen. Sie
haben angeordnet, dass die Ehe prinzipiell nicht gegen den Willen der Frau

144



aufgelost werden kann. Durch den Abschluss eines Ehevertrages (Ketuba)
wurde ferner erreicht, dass die Frau im Falle einer Scheidung nicht mittellos
dastand. Auch andere Konditionen, die der Frau gewisse Rechtsanspriiche
einrdumen, konnen in diesen Vertrag aufgenommen werden. Dennoch ist die
Tatsache nicht zu libersehen, dass es der Frau nicht zusteht, vom Rabbinats-
gericht eine religiose Scheidung — ausser in ganz wenigen Fallen — zu er-
zwingen. Die Abhéngigkeit der Frau von ihrem Mann wirkt sich verschér-
fend dahingehend aus, dass dieser nur selten vom Gericht gezwungen werden
kann, eine religiose Scheidung vorzunehmen.

In Israel sind die Rabbinatsgerichte die einzig zustandigen Autoritéten,
durch die Ehen geschlossen und aufgelost werden konnen. Dort ist die reli-
gidse Scheidung identisch mit der zivilen. Jedoch haben die Rabbinatsgerich-
te die Moglichkeit, eine Scheidung durch den Ehemann zu erzwingen, indem
sie die Machtmittel des Staates zur Durchsetzung ihrer Entscheidung in An-
spruch nehmen kénnen. Dies kann unter Umstidnden zu Geld oder Gefidng-
nisstrafen fiir den sich weigernden Ehemann fiihren.

Auch ausserhalb des Staates Israel hat eine Ehefrau die Moglichkeit,
nach einer zivilen Scheidung die Uberreichung eines Get durch das staatli-
che Gericht durchzusetzen, falls entsprechende Abmachungen rechtzeitig in
die Scheidungsdokumente eingefiigt worden sind. Trotzdem bleibt bei der
ungleichen Behandlung von Mann und Frau im Scheidungsrecht das ungute
Gefiihl, dass die geltende Halacha die Frau benachteiligt.

Zeugnisfihigkeit der Frau

Zeugenaussagen von Frauen vor religiosen Gerichten werden nicht un-
beschriankt anerkannt. Bei all den Fillen, in denen das Zeugnis von Frauen
als unzulassig angesehen wird, handelt es sich nicht um ihre Glaubwiirdig-
keit, sondern darum, dass nach biblischem Recht die Wahrheitsfindung nur
durch zwei Zeugen geschehen konnte, und zwar durch Ménner, die von An-
fang an einen Vorgang beobachtet hatten und in der Lage waren, Delinquen-
ten vorher auch zu verwarnen. In anderen zivilen Féllen, wo es nicht um Le-
ben und Tod ging, und wo den Richtern auch ein Indizienbeweis ausreichend
erschien, waren Frauen gleichfalls als Zeugen zugelassen. Nach jiidischem
Recht gibt es gewisse Disqualifikationen fiir Zeugen, wenn ihnen die Glaub-
wiirdigkeit fehlt. So kann niemand sich selbst beschuldigen. Ebensowenig
kénnen Verwandte als Belastungs- oder Entlastungszeugen auftreten. Taub-
stumme, Kinder und geistig Behinderte waren vor Gericht nicht zugelassen,
weil es von vorneherein zweifelhaft war, ob ihr Zeugnis die Wahrheit und
nichts als die Wahrheit enthalten wiirde. Bei Fragen von Kaschrut (Speisege-

145



setze), Familienabstammung und anderer ritueller Fragen kommt es auf die
Glaubwiirdigkeit der Zeugenaussagen an, und deshalb sind die Zeugnisse
von Minnern und Frauen gleichmassig glaubwiirdig und zuléssig.

Dennoch bleibt die Tatsache, dass das Zeugnis von Frauen dem eines
Mannes nicht vollig gleichgesetzt wird. Es mag dies mit dem Gefiihl zusam-
menhingen, dass man Frauen einen gewissen Schutz in der Offentlichkeit ge-
wihren wollte, denn nach jiidischem Recht muss derjenige, der um eine Sa-
che Bescheid weiss, auch Zeugnis ablegen. Wenn man nun Frauen gezwun-
gen hiitte, zu allen Zeiten vor Gericht als Zeuginnen zu erscheinen, hitte dies
mit ihren Privataufgaben im jiidischen Familienleben kollidieren konnen.
Prinzipiell wird die Glaubwiirdigkeit der Frauen anerkannt und die techni-
sche Unfahigkeit, in gewissen Fallen des biblischen Rechtes den Méannern
gleichgestellt zu werden, macht sie nicht zu unmiindigen Personen, die iiber-
haupt kein Zeugnis ablegen konnen und diirfen.

Erbrecht

In biblisch-talmudischen Zeiten war das Erbrecht der Frau sehr einge-
schrankt. Heutzutage hat sich das gedndert, und fast liberall kann die Frau
die gleichen Rechte wie der Mann als Erbin und Erblasserin beanspruchen.
Dies hangt damit zusammen, dass in allen zivilisierten Staaten das Erbrecht
durch staatliche Gesetzgebung geregelt ist und dass auf der Basis des Grund-
satzes Dina demalchuta dina — «Das Staatsgesetz ist giiltiges Gesetz» keine
Frau gezwungen werden kann, andere Erbrechtsvorschriften, auch nicht re-
ligionsgeseztliche, zu akzeptieren. Dies gilt auch fiir den Staat Israel, wo ein
neues Erbrecht geschaffen wurde und das rabbinische Erbrecht nur dann zur
Anwendung kommt, wenn al/le Beteiligten es wiinschen.

2. Die Frau in der jiidischen Gemeinschaft

Was das Familienrecht anbetrifft, ist es heutzutage fast unmaoglich,
Jahrtausende alte Halacha in wesentlichen Punkten abzuédndern. Es sind
auch nicht Klagen gegen das Familienrecht und die damit verbundene Be-
nachteiligung der jiidischen Frau im Vergleich mit ihrem Manne, die von tra-
ditionsbewussten Ménnern und Frauen geédussert werden. Beméngelt wird
auch innerhalb toratreuer Kreise, dass die Frau in der jiidischen Gemein-
schaft als minderberechtigt angesehen wird.

146



Gebote, zu denen Frauen nicht verpflichtet sind

Dies zeige sich schon beim tdglichen Gebet, in einem der Segenspriiche
des Morgengebetes, in welchem der Mann Gott dafiir dankt: «dass er ihn
nicht als Frau erschaffen habe». Frauen diirfen stattdessen dafiir danken,
«dass Er sie nach Seinem Willen geschaffen habe». Weiter wird von mancher
Seite geriigt, dass es Frauen nicht erlaubt sei, sich beim Gebet mit einem Ge-
betsmantel (Tallit) zu umbhiillen oder Gebetsriemen (Tefillin) anzulegen.

Prinzipiell sind Ménner und Frauen zur Einhaltung des Religionsgeset-
zes in gleicher Weise verpflichtet. Die Rabbinen haben aber eine Einschrin-
kung getroffen, welche Frauen von der Erfiillung solcher Vorschriften be-
freit, deren Ausiibung von einer bestimmten Zeit abhangig ist. Von der Ver-
pflichtung, solche Gebote zu erfiillen, sind Frauen deshalb entbunden. Die
Worte, die der Mann im Morgengebet ausspricht, spiegeln keine ménnliche
Uberlegenheit wider, sondern bringen zum Ausdruck, dass er Gott gegen-
liber zu Dank verpflichtet ist, dass er alle Gebote befolgen darf. In diesem
Zusammenhang sei darauf hingewiesen, dass der jiidische Mann weitere Se-
gensspriiche spricht und Gott dafiir dankt, weder als Nichtjude noch als
Sklave vor seinen Schopfer zu treten — Personen, die gleichfalls von der Ver-
pflichtung befreit sind, das Religionsgesetz auszuiiben. Tallit und Tefillin
sind Gebote, die nur zu bestimmten Zeiten, namlich tagsiiber, zu erfiillen
sind. Und deshalb sind die Frauen nicht dazu verpflichtet. Das Problem ist
jedoch, dass trotzdem eine ganze Reihe zeitlich begrenzter positiver Gebote
von Frauen befolgt und ausgeiibt werden diirfen und dass sie dabe1 einen Se-
gensspruch (Beracha) sprechen sollen.

Hierzu gehoren am Laubhiittenfest das «in die Hand nehmen» des Fest-
strausses (Lulav, bestehend aus vier Pflanzenarten) sowie das Anhoéren des
Schofarblasens am Neujahrsfest. Es scheint deshalb kein Hindernis dafiir zu
geben, dass Frauen freiwillig positive Gebote ausiiben diirfen. Was ist nun
der Unterschied dieser Gebote zum Anlegen von Tallit und Tefillin, die den
Frauen vorenthalten sind? Im Zusammenhang damit erhebt sich die weitere
Frage, warum Frauen nicht zu einem Gemeindeforum (minjan) gerechnet
werden konnen, welches aus einem Minimum von zehn erwachsenen Méin-
nern zu bestehen hat?

Die Antwort ist, dass wer eine Aufgabe auf freiwilliger Basis erfiillt,
nicht demjenigen gleichgesetzt wird, der sie pflichtgemadss erledigt. Zwar
schétzt man heutzutage den Freiwilligen und seine Leistung auf vielen Gebie-
ten hoher ein als denjenigen, der zu diesen Leistungen verpflichtet ist. Die Er-
fiillung einer Mizwa bedeutet jedoch im allgemeinen eine Verpflichtung Gott
gegeniiber, der man nachkommt, weil Er sie befohlen hat, und nicht weil sie
aus einer blossep Stimmung heraus erfolgt. Aus diesem Grunde kommt ge-

147



mass der Halacha die Teilnahme von Frauen als gleichberechtigte Mitglieder
einer Betgemeinschaft nicht in Frage, da sie keineswegs von vorneherein zum
offentlichen Gemeindegebet verpflichtet sind.

Offentlichkeit und Privatsphire

Sollen Frauen deshalb alle kreativen religiosen Manifestationen unter-
sagt bleiben? Man muss unterscheiden zwischen religiosen Handlungen in
der Offentlichkeit und solchen in der Privatsphire. Das Gemeindegebet ist
ein dffentlicher Gottesdienst. Man darf nicht vergessen, dass die jlidische
Gemeinschaft bis zur Neuzeit sich bemiihte, Frauen von der Ménnergesell-
schaft zu trennen und ihnen dadurch einen gewissen Schutz angedeihen zu
lassen. Dies war schon zu Tempelzeiten der Fall, als man in den Tempelvor-
héfen Emporen errichtete, auf denen die Frauen an Festen und Feiertagen
Platz nahmen. Die Sitzordnung in traditionellen Synagogen spiegelt noch
heute diese Trennung der Geschlechter wieder.

Anders hingegen die Erfiillung von Mizwot (Geboten), die in hduslicher
Umgebung stattfinden. Da ist vor allem das Entziinden der Lichter am Frei-
tagabend und vor Beginn der Festtage, welches als spezielle Aufgabe der jii-
dischen Frau anvertrautist. Aber auch die Beniitzung der Sukka (Laubhiitte)
ist der juidischen Frau auf freiwilliger Basis gestattet, weil dies zur Erfiillung
der Gebote im hduslichen Kreise gehort. Wenn eine Frau solche Mizwot er-
fullt, soll sie auch die entsprechenden Segensspriiche sagen.

Eine Reihe weiterer positiver Vorschriften, die zu bestimmten Zeiten zu
erfiillen sind, obliegen auch den Frauen. Hierzu gehort das Ziinden der Cha-
nukkalichter sowie das Anhdren der Megilla (Esther-Rolle am Purimfest).
Zur Begriindung fiir die Einhaltung dieser Gebote wird angefiihrt, dass die
Errettung des ganzen jlidischen Volkes — auch der Frauen — bei diesen Ge-
legenheiten stattfand un deshalb auch Frauen sich der Errettung aus einstiger
Gefahr bewusst bleiben sollen.

Aus dem Bishergesagten ergibt sich, dass die jiidische Frau, weil ihr ge-
wisse Pflichten nicht obliegen, in eine eindimensionale Rolle gedrdngt wird,
hauptsachlich in die einer Hausfrau und Mutter.

Hier soll ihr Herrschaftsbereich sein und von hier aus soll sie auch ihren
Einfluss in der jiidischen Gesellschaft geltend machen. Dies bedeutet jedoch,
dass sie nur indirekt auf diese Gesellschaft einwirken kann und deshalb der
Eindruck verstidrkt wird, dass sie nur ein zweitrangiges Mitglied dieser Ge-
sellschaft sei. Hinzu kommt noch, dass sie schon mit dem Trauungszeremo-
niell in eine weitere passive Rolle gedriangt wird, denn sie spricht kein Wort
bei dieser Gelegenheit und nimmt nur den Trauring schweigend entgegen.

148



Frau und Torastudium

Oft wird die Frage aufgeworfen, ob Frauen sich dem Studium der Tora
widmendiirfen odersollen. Auch hier konnen wireinen Wandelinder rabbini-
schen Einstellung im Laufe der Jahrhunderte erkennen. Schon in der Misch-
na (Sota 3:4) wird dieses Problem behandelt. Ben Asai lehrt, dass eine
Verpflichtung fiir Frauen bestehe, die Tora zu studieren, wahrend Rabbi
Elieser dieses Studium den Frauen verbietet. In der Tosefta (Berachot 2:12)
ist von einer dritten Meinung die Rede, dass es Frauen nicht verboten sei Tora
zu lernen, sie dies jedoch freiwillig tun konnten. Nach dieser Ansicht ist das
Torastudium eine Mizwa dhnlich wie Schofar und Lulaw, die von Frauen auf
freiwilliger Basis erfiillt werden kann. Im Mittelalter, in den Landern am
Rande des Mittelmeeres, neigte man dazu, den Frauen das Torastudium zu
verbieten (so Maimonides Hilchot Talmud Tora 1:13; Tur und Schulchan
Aruch Jore Dea 246:6), aber nur soweit dies die sog. miindliche Lehre (Tal-
mud) anbetrifft, doch durften Frauen alle Teile der Bibel studieren. In Zen-
traleuropa war man hingegen geneigt, Frauen das Studium jener Vorschrif-
ten zu gestatten, deren Kenntnisse fiir sie im téglichen Leben von Bedeutung
ist. (Dinim).

Die Gelehrten der Neuzeit setzen diese Diskussion fort. So bemerkt der
Wilnaer Gaon (Kommentar zu Orach Chaim 47:18), dass Frauen nicht ein-
mal die miindliche Lehre, auch nicht alleine, studieren sollten, wiahrend in
unserem Jahrhundert Gelehrte, wie der Chafez Chaim (Israel Meir Hacohen)
und andere darauf hinweisen, dass Frauen sich unbedingt Kenntnisse der
schriftlichen und miindlichen Lehre aneignen sollten. Sie erhielten heutzuta-
ge eine weltliche Erziehung und konnten sich ihre Identitét als Jiidinnen nur
erhalten, wenn sie sich auch jiidische Kenntnisse erwerben. In seinem Werke
(Schulchan Aruch Haraw 1:15) lehrte der chassidische Meister Rabbi
Schnéur Salman von Liadi, dass Frauen alle Gesetze der Tora, sowohl der
miindlichen wie der schriftlichen Lehre studieren kénnten, ausgenommen je-
ner Mizwot, zu deren Erfiillung sie nicht verpflichtet sind.

' Zuden Vorschriften, deren Erfiillung nur dem Mann obliegen und nicht
der Frau, gehort auch die Pflicht zur Fortpflanzung. Zu dieser Mizwa sind
Frauen nicht verpflichtet. Dies ist um so erstaunlicher, als die Halacha dahin
tendiert, der Frau im hauslichen Bereiche und als Mutter gewisse Aufgaben
zuzuweisen. Frauen sind auch nicht verpflichtet, unbedingt zu heiraten. Wir
finden auch nicht, dass bestimmte Aufgaben von ihnen unbedingt erfiillt
werden miissen, und wenn ihnen solche manchmal zugewiesen werden, so
wird hauptsdchlich betont, dass die Frau vor Miissiggang bewahrt werden
soll, weil dies sonst zu moralischen Schédden fiihren kénnte.

149



Aus dem bisher gesagten ergibt sich, dass die Halacha dahin tendiert,
der jiidischen Frau einen Wirkungskreis in der hduslichen Sphire zuzuwei-
sen. Als Begriindung wird oft der Schriftvers (Psalm 45:14) zitiert: «Die Ehre
der Konigstochter befindet sich in den inneren Geméchern», um die Be-
schrankung der Frau auf die Privatsphére des Hauses zu belegen.

3. Mogliche Ansitze der Erneuerung

Sicherlich war in friiheren Zeiten die «Nur Hausfrau und Mutter» in
vollem Masse ausgelastet. Heute jedoch, wo viele Frauen und Ménner die
gleiche Erziehung und auch berufliche Ausbildung erhalten, wird die Be-
schrankung seitens der jiidischen Frau auf die hdauslichen Funktionen oft als
bedriickend empfunden. Es gibt heutzutage kaum noch Grossfamilien, die
die Zeit und Arbeitskraft der Mutter voll in Anspruch nehmen. Auch gibt es
viele Hilfsmittel, die die Routinearbeit erleichtern und so die Hausfrau zeit-
lich entlasten. Wo kann nun die jlidische Frau ihre religiosen Gefiihle positiv
zum Ausdruck bringen? In der Offentlichkeit sind ihr ausser der passiven
Teilnahme an den Gottesdiensten Schranken gesetzt. Eine aktive Teilnahme
an diesen ist nicht moglich und zwar, wie gesagt, weil sie halachisch hierzu
nicht verpflichtet ist. Wieder einmal kann man sehen, dass der Mangel an
Pflichten auch zu einem Mangel in der Rechtsstellung fiihrt, was sich darin
zeigt, dass Frauen weder zum Minjan gezédhlt und auch nicht zur Tora aufge-
rufen werden kénnen.

In religios liberalen Gottesdiensten hat man sich schon seit langem iiber
diese halachischen Schranken hinweggesetzt. Madnner und Frauen sitzen
nicht mehr getrennt in der Synagoge und beide Geschlechter nehmen aktiv
am Gottesdienst teil. Es gibt heute, besonders in Nordamerika, auch eine
ganze Reihe von Frauen, die rabbinische Funktionen in ihren Gemeinden
ausiiben.

All diese Innovationen sind einer orthodoxen jiidischen Gemeinde aus
halachischen Griinden nicht gestattet. Bedeutet dies, dass man alles beim Al-
ten belassen muss und keine Riicksicht auf die grossen soziologischen Um-
wilzungen, auch in orthodoxen jiidischen Kreisen, nehmen darf? Die ortho-
doxe jiidische Frau will gar nicht die Halacha abéandern, aber sie sucht Wege,
um ihre positive Einstellung zum Judentum nicht nur im Hause, sondern
auch in der Offentlichkeit zu manifestieren. Solche Bestrebungen sollten von
allen Seiten unterstiitzt werden, und es gibt auch heute schon gewisse Ansitze
der Erneuerung, die mit der Halacha nicht im Widerspruch stehen miissen.

So werden in vielen orthodoxen Gemeinden nicht nur Bar Mitzwa-Zere-
monien fiir Knaben durchgefiihrt, die das 13. Lebensjahr vollendet haben,

150



sondern dhnliche Feiern fiir Mddchen abgehalten, die nach dem 12. Lebens-
jahr ebenfalls die religiose Reife erreicht haben. Auf diese Weise zeigt die Ge-
meinde, dass das heranreifende Méddchen, welches nun religiose Pflichten zu
erfiillen hat, als gleichwertiges Mitglied zéhlt.

In einer Zeit der schrumpfenden jiidischen Gemeinden kann auch in or-
thodoxen Kreisen nicht auf die Mitarbeit der jiidischen Frau in der Offentlich-
keit verzichtet werden. Sicherlich leisten Frauenvereinigungen, vor allem auf
dem Gebiete der Wohlfahrt, der Sozialarbeit und des Unterrichts bedeutende
Arbeit. Aber ihre Rolle, auch als Organisationen, ist meistens nur die einer
«helfenden Hand», und nur selten haben Frauen mitbestimmenden Anteil
an der Fiihrung von orthodoxen Gemeinden. Selbst das Wahlrecht — aktiv
oder passiv — ist den Frauen versagt oder auf ein Minimun eingeschrankt,
obwohl sie zu Gemeindesteuern herangezogen werden. Es ist ein Anachro-
nismus, dass in einer Zeit, in der Frauen in manchen Staaten an der Spitze
von Regierungen stehen, man ihnen Einsitz in die Fiihrungsgremien ortho-
doxer Gemeinden verwehrt. Man begriindet dies zwar mit «halachischen
Motiven», doch sollte man sich dariiber im Klaren sein, dass die halachische
Weltanschauung des Mittelalters sich nicht unbedingt mit unserer heutigen
deckt.

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass die Halacha dahin ten-
diert, der jiidischen Frau ihren Wirkungsbereich im jiidischen Heim als
Hausfrau und Mutter zuzuweisen. Diese Aufgabe im Familienkreis ent-
spricht auch meistens ihren personlichen Neigungen und Féihigkeiteﬁ. Den-
noch sollte auch innerhalb der Orthodoxie nicht libersehen werden, dass die
Stellung der Frau in der Umwelt sich in vieler Hinsicht geéndert hat. Die Frau
setzt in der Offentlichkeit ihre Persénlichkeit in erhéhtem Masse ein und
durch, so dass es ihr nicht verwehrt werden kann und soll, im religiosen Rah-
men einer orthodoxen Gemeinde ihren Beitrag als Frau zu leisten.

151



	Die Stellung der Frau im jüdischen Religionsgesetz (Halacha)

