Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 41 (1985)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Das besondere Buch

Michael Wyschogrod, THE BODY OF FAITH, JUDAISM AS CORPOREAL ELEC-
TION, The Seabury Press, New York 1983.

Michael Wyschogrod hat sich in den letzten Jahren als ein fiir die Christen wichtiger
jlidischer Denker profiliert. Sein neues Buch ist eine starke Herausforderung an die Gei-
stigkeit unserer Tage und an Judentum und Christentum. Der Rezensent mdchte zunéchst
einige Hauptgedanken Wyschogrods nachzeichnen und dann Stellung beziehen. Wyscho-
grod ist Professor fiir jiidische Philosophie an der City University in New York. Er deutet
mit dem Titel und dem Schlusswort das Thema des Buches an: «Israel ist mit seiner leibli-
chen Existenz der fleischliche Anker, den Gott in den Boden seiner Schopfung gesenkt
hat» (256). Wyschogrod sagt von sich selbst: «Ich schétze mich als Philosophen in meinem
Verhiltnis zum Judentum nicht als Aussenseiter ein, der seine Wurzeln entdeckt, sondern
vielmehr als ein Dazugehdriger (insider), dessen Judentum durch seine Philosophie ver-
tieft wurde und dessen Philosophie durch sein Judentum bereichert wurde». (XIV)

Ein Dialog zwischen Judentum und Christentum ist nicht das zentrale Anliegen dieses
Buches, ist aber im Blick. Wyschogrod sieht den Schliissel zum Verstdndnis des Juden-
tums in Gottes Erwédhlung eines korperlichen Israel. Zu Unrecht wird dieser Glaube abge-
lehnt als vor-geistig, als eine fleischliche und frithe Phase menschlichen Bewusstseins. Das
Christentum dagegen versteht sich als das neue Israel des Geistes. «Die Vergeistigung der
Gott-Mensch Beziehung ist aber unwahr zur menschlichen Natur, die in weitem Masse
fleischlich ist» (66). Die Gott-Israel Beziehung ist dagegen viterliche, ja sogar erotische
Liebe von Person zu Person. Die Liebe, die Gott gewéhlt hat, um den Menschen zy lieben,
ist eine Liebe, die der Mensch verstehen kann. Es ist eine Liebe, die auf menschliche Ent-
gegnung angewiesen ist. «Gott hat sich dabei verletzlich (vulnerable) gemacht, er bittet um
menschliches Entgegenkommen und ist verletzt, wenn es nicht geschieht» (63). Ein Vater
liebt alle Kinder, aber einen liebenden Vater durch einen unparteiischen Richter zu erset-
zen, wiirde zwar die Vorliebe fiir den besonders Erwihlten abschaffen, aber dafiir alle ei-
nes Vaters berauben. Gottliche Liebe ist die echte Begegnung mit dem Menschen in seiner
Einzigartigkeit und ist daher exklusiv gegeniiber andern.

Das Judentum unterscheidet sich nach Wyschogrod von philosophischen und theolo-
gischen Traditionen. Fiir den jiidischen Philosophen ist die Formulierung des jiidischen
Glaubens kein zentrales Anliegen. Seine grundlegende Identitét ist ja abhdngig von seiner
Zugehorigkeit zu einem Volk und dem Gehorsam gegeniiber den Geboten der Tora, und
nicht von seiner Zustimmung zu einer Uberzeugung. «Wissen iiber Gottes wahre Natur
macht Gott zu einem Objekt. Die Bibel aber will von Gott berichten, wie er sich dem Men-
schen zuwendet. Objektives Wissen wiirde dem Menschen Macht iiber Gott geben» (32).
Das Judentum betont demgegeniiber die partikulédre korperliche Erwéhlung. Sie «<umfasst
Geist und Fleisch; das jlidische Schicksal ist noch nicht zur Erfiillung gelangt, und die un-
mittelbare Beziehung zwischen Gott und Mensch ldsst keine Objektivierung zu» (33).

Auch in der jiidischen Philosophie wird Gott in luftige H6hen erhoben mittels meta-
physischer Strategie, kulminierend in der via negativa des Maimonides. «Der Prozess der
De-Personalisierung Gottes beginnt in rabbinischer Zeit durch die Trennung des halachi-
schen vom aggadischen Material und der De-Historisierung des Judentums und wird
durch den philosophischen Judaismus der Maimonidischen Richtung vervollstindigt»
(92). «Philosophische Kritik am Anthropomorphismus Gottes lédsst den wahren Gott zu-
riicktreten» (86).

115



Die Frage nach dem Sein Gottes — Wyschogrod nennt Gott Haschem — scheint die
Urfrage aller Fragen zu sein. Die Bibel sagt nichts iiber den Ursprung Haschems. Wir se-
hen ihn nur in seinem Schépfungsakt. Haschem ist kein Sein unter anderem Sein, sondern
Schopfer des Seins. «Die rein philosophische Analyse treibt den Menschen zu dem Kon-
zept des Seins, und dieses treibt sein Denken ins Nichtsein, und schliesslich aus dem Den-
ken in das Unsein der Gewalt. In der Auseinandersetzung zwischen Ontologie und Unsein
(De-Ontologie) kann Ontologie nicht gewinnen. Von diesem Punkt an beginnt Haschem
zu sprechen» (163f). «Haschem ist die Freiheit, die das Sein einhiillt, ist das Prinzip der
Hoffnung» (168f).

Fiir das Judentum sind nicht Glaube und/oder Tugend massgebend, sondern die
fleischliche Erwahlung durch Haschem. Er erwéhlt wen er will, ohne Rechenschaft dar-
iiber abzulegen. Die Zugehorigkeit zu Israel geschieht durch Geburt, sie wird nicht ver-
dient. «Die Feinde Gottes, die Gott durch Vernichtung seines Volkes zerstéren wollen,
konnen sich nicht mit der Zerstorung jiidischer Religion oder Kultur zufrieden geben, sie
miissen auch den Korper Israels vernichten» (177). Die wahre Unterscheidung zwischen
Moral und andern Geboten sind der Bibel unbekannt. Es gibt dort Gebote, die unserer mo-
ralischen Auffassung widersprechen, wie die Ausrottung der Amalekiter (1. Sam 15:
1-30). Wir verstehen aber selbst das « Warum» solcher Gebote nicht, von denen wir mei-
nen, dass wir sie verstehen. «Es gibt nur den iiber alles geltenden Willen Haschems, dem
wir gehorchen miissen, weil es sein Wille ist» (204). Haschem hat kein auf sich selbst beru-
hendes Recht geschaffen. Um seinen Willen zu erkundigen, muss man ihn im Gebet fra-
gen.

«Die Siinde Israels wird durch die gottliche Anwesenheit in seinem erwéhlten Volk
nicht aufgelost, sondern verstirkt. Die Erwdhlung ist ohne Wabhl, fiir die Israel teuer be-
zahlt. Aber Haschem wohnt weiterhin inmitten der Unreinheit seines Volkes» (214). Ha-
schem’s Identifikation mit Israel ist so intim, dass Israel’s Siinde Haschem nicht unbe-
riihrt l1dsst. Haschem und Israel sind eine solche Einheit, dass eine Trennung auch die inne-
re Einheit Gottes beschddigen wiirde. «Das wahre Israel ist nicht eine verborgene Minder-
heit unter der Menge der Juden. Israel ist das ganze Volk, Gerechte wie Ungerechte» (228).

Wyschogrods Auffassung von der carnal election Israels ldasst aufhorchen. Man war
daran gewohnt, darin etwas Verédchtliches, Zuriickgebliebenes — gegeniiber der geistigen
Erwéhlung im Christentum — zu sehen. Wyschogrod sieht diese fleischliche Erwéhlung in
untrennbarer Korrelation mit der menschlich-intim zu verstehenden Liebe Gottes zu Is-
rael. Ihm geht es darum, dass «das Feuer der gottlichen Offenbarung» nicht in der Asche
menschlicher Institutionen» abgekiihlt wird (207). Dadurch wird die Erwéhlung Israels
nicht mehr zum System, sondern zu vollem Leben. Wyschogrod will eine Wende gegen
Entpersonlichung und Ontologisierung Gottes einleiten und statt dessen die Ndhe und
Menschlichkeit Gottes hervorheben. Angesichts heutiger Objektivierung und Versachli-
chung Gottes und der Menschen wird Wyschogrod zu einer Gegenstimme, die man nicht
iiberhoren kann. Eher problematisch sind die Ausfithrungen iiber die horizontalen Bedin-
gungen der Erwahlung. Der Gedanke Wyschogrods, Israel sei fleischlich, die Christen und
die Weltvolker jedoch nur geistig erwéhlt, hat zwar einige Stiitzen im Neuen Testament
und in der christlich-antijiidischen Theologie. Wéhrend aber die Christen behaupteten,
die geistige Erwdhlung sei die héhere, zieht nun Wyschogrod die fleischliche Erwéahlung
vor. Dass diese Abwagungen letztlich aber nicht mdglich sind, zeigen z.B. die Konvertiten
zum Judentum. Sie stammen nicht aus der fleischlichen Erwédhlung und werden trotzdem
«Sohne Abrahams» genannt (vgl. auch Mt 3,9).

Bei Wyschogrod kommen abweisende Gedanken neben frappanten Offnungen vor.
Er kennt das christilich-jiidische Gesprich. Er will jenen christlichen Theologen Hand bie-
ten, die im Christentum nicht einen anderen neuen Bund sehen, sondern einen erneuerten
Bund (renewed covenant) sehen und dadurch ngue Kraft zu gewinnen suchen (231). Wieer

116



das Verhailtnis iiberhaupt meint, zeigen seine folgenden Sétze: «Im heutigen globalen Zu-
sammenschluss der Menschheit.. kann das Judentum die Weltvélker nicht mehr ignorie-
ren. ... Es geht nicht nur um die Erlosung Israels. Die Erlosung ldsst kein Glied der
menschlichen Familie aus. Juden miissen lernen, die religiose Erfahrung anderer Vélker
ernst zu nehmen, ohne sie als mogliche Konvertiten zum Judentum anzusehen. Ein gldubi-
ger Jude der gegeniiber dem religidsen Leben anderer nicht verschlossen ist, wird es nicht
leicht haben. Aber dies wird eine der Herausforderungen der Zukunft sein» (230). Hof-
fentlich wird die Botschaft Wyschogrods in christlichen und in jiidischen Kreisen ernst ge-

nommen!
Georg Klostermann

Jacob Neusner, DAS PHARISAISCHE UND TALMUDISCHE JUDENTUM-NEUE
WEGE ZU SEINEM VERSTANDNIS. Mit einem Vorwort von Martin Hengel, hg. von
Hermann Lichtenberger, Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1984 (= Texte und Stu-
dien zum antiken Judentum 4), XV, 219 S. Ln. DM 78.-.

Ausgehend von der Tatsache, dass die — wie M. Hengel in seinem Vorwort schreibt
— «als revolutiondr» zu bezeichnenden Verdnderungen in der Erforschung der Literatur
des Frithjudentums wéhrend der letzten 20 Jahre «aufs engste mit dem Namen von Jacob
Neusner verbunden» sind, soll der vorgelegte Sammelband diesen Fachgelehrten durch
«eine kleine, von ihm selbst getroffene Auswahl von allgemeinverstdndlichen Aufsédtzen
zum Thema *’Phariséisches und talmudisches Judentum’’ in deutscher Ubersetzung» ei-
nem breiteren Leserkreis vorstellen (S. VIIf). Vorangestellt ist mit M. Hengels Vorwort (S.
VII-XII) ein Uberblick iiber das umfangrelche eigentlich gar nicht mehr uberschaubare
bisherige Gesamtwerk Neusners und eine kurze Wiirdigung desselben.

Die neun Aufsitze des Bandes sind folgenden Themenbereichen zugeordnet: I Das
Judentum wiéhrend der ersten Jahrhunderte nach Christus, II Die Phariséder, III Mischna
und Talmud. Zu I gehoren: (1) Formen des Judentums im Zeitalter seiner Entstehung
(S.3-32), (2) Babylonisches Judentum wahrend der Zeit des 2. Tempels (S. 33-39); zu I1: (3)
Die phariséischen rechtlichen Uberlieferungen (S. 43-51), (4) Die Suche nach dem histori-
schen Hillel (S. 52-73), (5) Geschichte und rituelle Reinheit im Judentum des 1. Jahrhun-
derts n. Chr. (S. 74-92), (6) Die Verwendung des spéteren rabbinischen Materials fiir die
Erforschung des Pharisdismus im 1. Jahrhundert n.Chr. (S. 93-111); und zu III: (7) Die
Mischna als Literatur (S. 115-161), (8) Mischna und Schrift: Eine unharmonische Verbin-
dung und ihr Nachkomme (S. 162-180), (9) Der Talmud (S. 181-209). Stellen- Namen- und
Sach- sowie Autorenregister (S. 211-219) schliessen den Band ab.

Wihrend die Aufsitze 2-6 und 9 bereits andernorts in deutscher Ubersetzung abge-
druckt wordensind (Nr. 4in Judaica 38 (1982), S. 194-214), liegen die Aufsétze 7 und 8 im-
merhin in ihrem englischen Original vor. Lediglich bei Aufsatz 1, in dem Vf. seine Sicht
der religionsgeschichtlichen Verhéltnisse des 1. nachchr. Jhd. und deren Voraussetzungen
zusammenfasst und dabei besonders das Nebeneinander von apokalyptischen Kreisen
(syrBar; 4. Ezra), der Gemeinschaft vom Toten Meer, der christlichen Kirche und der Pha-
risder als «vier Grundtypen» jiidischer Antwort auf die infolge Zerstorung des Tempels
verdnderte Situation untersucht, handelt es sich um eine Erstveroffentlichung. Alles in al-
lem bilden die Aufsétze in ihrer Abfolge eine interessante Lektiire — ein gelungenes
«Selbstportrait», das Vf. hier anbietet, das freilich nicht nur jene Seiten seines Werkes
vorstellt, deren Aussagen man sich gerne zu eigen macht, sondern eben auch jene, die zum
Widerspruch reizen, wie etwa diese, auf die M. Hengel in seinem Vorwort bereits aufmerk-

117



sam gemacht hat, die das Verhéltnis von Glauben/Religion und Geschichte, von Theolo-
gie und Geschichtswissenschaft betrifft. Zu wiinschen bleibt nur, dass Neusners Anregun-
gen im Blick auf die religionsgeschichtlichen Fragestellungen ebenso wie im Blick auf die
literaturgeschichtlichen das ihnen gebiihrende breite und vielféltige Echo iiber den Kreis

der Fachjudaisten hinaus finden méchten. _
S. Schreiner

Heinz Schreckenberg, DIE CHRISTLICHEN ADVERSUS-JUDAEOS-TEXTE UND
IHR LITERARISCHES UND HISTORISCHES UMFELD (1.-11.Jh.), Frankfurt/M.
Bern: Peter Lang 1982 ( = Européische Hochschulschriften, Reihe XXIII Theologie, Bd.
172), 747 S.

Heinz Schreckenberg ist bisher vor allem durch massgebliche Beitrdge zur Jose-
phus-Forschung (vgl. Bibliographie zu Flavius Josephus = ALGHL 1 und 14, Leiden
1968 und 1979; Die Flavius-Josephus-Tradition in Antike und Mittelalter = ALGHL 5,
Leiden 1972; Rezeptionsgeschichtliche und textkritische Untersuchungen zu Flavius Jose-
phus = ALGHL 10, Leiden 1977) hervorgetreten, die weithin Beachtung gefunden haben.
Es konnte aber durchaus sein, dass sich sein Name in Zukunft vorwiegend mit dem hier an-
zuzeigenden Werk verbinden wird, und man von diesem bald nur noch als dem
«Schreckenberg» spricht, der zu konsultieren ist, sobald der christliche Antijudaismus des
ersten Jahrtausends zur Debatte steht.

Schon 1895 publizierte Th. Reinach seine grundlegende Untersuchung «Textes d’au-
teurs grecs et romains relatifs au judaisme) (ND: Hildesheim 1963), die sich ausschliesslich
auf die Ausserungen iiber die Juden bei den nicht christlichen antiken Autoren beschrénk-
te und inzwischen durch M. Sterns «Greek and Latin Authors on Jews and Judaism (2
Bde., Jerusalem 1974-1980) ersetzt wurde. Und es war Reinach, der in der Préface zu sei-
nen «Textes» ein Pendant zu seinem Werk als wiinschenswert bezeichnete, in dem die ein-
schldgigen Texte der Kirchenviter und christlichen Historiographen zu sammeln wiren.
Wohl nur allzu treffend beschreibt Schreckenberg die Situation, die er vorfand: «Das The-
ma der christlich-jiidischen Auseinandersetzung ist.. in gewisser Weise aus dem hierfiir
spezifischen Bereich der theologischen Literatur herausgefallen und an den Rand geraten,
wo es mehr oder weniger zufillig in Monographien mit begrenzter Zielsetzung oder in
Sammelwerken behandelt wurde, und dies hdufiger auch erst in der allerneusten Zeit vor
allem seit dem Anfang der sechziger Jahre und im Sog des 2. Vatikanischen Konzils.» (S.
21).

In einem umfangreichen einleitenden Teil «Alt- und neutestamentliche Themen im
Vorfeld der Adversus-Judaeos-Literatur» (S. 41-154) behandelt Schreckenberg unter aus-
giebiger Benutzung der einschldgigen Sekundirliteratur solche Themen wie «Bundes-
schliisse und Landverheissungen», «Nationale und universale Heilsvorstellungen im Al-
ten Testament und im nachbiblischen Judentum», «Das Alte Testament im Verstdndnis
des Neuen Testaments und der Kirchenvéter», «Israels Verstockung», «Neuer Bund und
neues Gottesvolk», «Annullierung des Gesetzes?», «Israels Verstockung und Blindheit»,
«Die Juden als Feinde und Teufelsséhne», «Zur bleibenden Erwéhlung Israels und zur
eschatologischen Konvergenz von Kirche und Synagoge» und «Das Judentum Jesu und
der Heilsuniversalismus des Neuen Testaments». Diese keineswegs vollstéindige Aufzéih-
lung mag andeuten, mit welchem engmaschigen Raster der Autor arbeitet, um seine spéte-
ren Darlegungen auf einem gesicherten Fundament vortragen zu kénnen. Hier wird aller-
dings auch ein Ansatzpunkt fiir kritische Anfragen an den Verf. erkennbar, die nicht un-
terdriickt werden diirfen, weil es mit ihnen um die Grundlagen der Beurteilung der christli-
chen Adversus-Iudaeos-Texte liberhaupt geht.

118



Wenn Schreckenberg in der Einleitung zur Behandlung der neutestamentlichen Texte
feststellt «Die Frage nach dem Antijudaismus und Antisemitismus im Neuen Testament
ist methodisch verfehlt und schon im Ansatz absurd» (S. 84) oder «Zweifellos ist das Mit-
einander von Judentum und Christentum in gewisser Weise auch ein (apologetisches) Ge-
geneinander; dieses Gegeneinander als feindlichen Kampf, gar als Kampf bis zur Vernich-
tung eines Gegners zu verstehen, bleibt ein Missverstdndnis, wie alt es auch sein mag» (S.
85), so wird zu fragen sein, ob der Autor hier wirklich ausreichend zwischen den einzelnen
Schichten der neutestamentlichen Uberlieferung differenziert. Auch die Erkldrung «Bis
tief in die zweite Hélfte des 1. Jh.sist das Christentum eine innerjiidische Entwicklung und
die vermeintlich antijiidische Apologetik und Polemik des Neuen Testaments ist vor allem
Ausdruck eines Ringens innerjiidischer Gruppierungen um die Messiasfrage und das
Reich Gottes» (S. 84) kann wohl nicht als wirklich tragfdhig angesehen werden. Ist es nicht
gerade der Bruderzwist um solch alles entscheidende Fragen wie den Messias und das
Reich Gottes, dessen unversohnliche Hérte bereits im Neuen Testament durchgéngig Spu-
ren und mehr als diese hinterlassen hat? Nimmt man nun noch hinzu, wie dieses «Ringen
innerjiidischer Gruppierungen» durch das Hinzukommen der Heidenchristen verschérft
wurde, so bleibt gar nichts anderes iibrig, als sehr deutlich darauf zu bestehen, dass zwi-
schen der Position Jesu und derer, die ihn in den Schriften des Neuen Testaments verkiin-
deten, die Bruchlinie verlduft, die lediglich von Paulus in R6m. 9-11 noch einmal {iber-
briickt wird. Aber auch da ist uniibersehbar, mit welcher ausserordentlichen theologisch-
spirituellen Anstrengung der Apostel bereits vorzugehen gezwungen ist. Schreckenbergs
immer wieder begegnende Berufung auf das «universelle Gebot der Ndchsten und Feindes-
liebe, das unabhéngig von zeitgeschichtlich bedingten Kontroversen und Agressionen zu
den Tiefenschichten des Neuen Testaments gehort» (S. 137), greift zu kurz, denn die von
ihm erwihnte «Tiefenschicht» ist nicht eigentlich die des Neuen Testaments, sondern die
Jesu von Nazareth, an dessen Verkiindigung nun in der Tat auch das Reden der neutesta-
mentlichen Autoren iiber die Juden immer neu zu messen sein wird!

Dankenswerterweise hat Schreckenberg in einem kurzen Kapitel auch die «Aussagen
der rabbinischen Literatur seit dem 1. Jh. n. Chr.» iliber Jesus und das Christentum (S.
155-169) zusammengestellt und einen ungemein instruktiven Katalog der einschlégigen
talmudischen Belegstellen geliefert, der das schwer liberschaubare Material in kompri-
mierter Weise zugédnglich macht.

Das hauptséchliche Interesse des Autors und der Hauptteil seines Buches befasst sich
selbstverstdndlich mit den Ausserungen der Kirchenviter, die in chronologischer Reihen-
folge einer nach dem anderen vorgefiihrt werden. Dabei bemiiht sich Schreckenberg je-
weils zundchst darum, den zeitgeschichtlichen und theologischen Hintergrund jedes ein-
zelnen Autors knapp zu charakterisieren, bevor er dann dessen Aussagen liber das Juden-
tum und die Juden referiert. Nimmt man die auf den S. 579-656 ausgebreitete Bibliogra-
phie «zu den einzelnen Autoren und Literaturwerken» und die umfassenden Register (Al-
tes und Neues Testament; Namen, Sachen, Werktitel: S. 657-747) hinzu, so findet man
sich mit einer solchen Fiille von Informationen ausgestattet, dass die Lust zur eigenen Wei-
terarbeit immer neu geweckt wird. Da Schreckenberg auch die antijiidische Gesetzgebung
der christlichen Kaiser und die antijiidischen Beschliisse kirchlicher Synoden sorgfiltig re-
gistriert hat, hédlt man mit seinem Buch tatsédchlich ein umfassendes und durchgéngig ver-
ldssliches Kompendium des Antijudaismus im ersten christlichen Jahrtausend in Hdnden,
auf das in Zukunft wohl niemand mehr verzichten kann, der als wirklich informiert und
als gewissenhafter Arbeiter gelten mochte. _

Verstdandlicherweise ist es an dieser Stelle nicht moglich, Schreckenbergs Beurteilung
der einzelnen kirchlichen Autoren kritisch zu analysieren. In einer ganzen Reihe von Fil-
len wiire es wohl durchaus maoglich, weitere Gesichtspunkte in die Diskussion einzufiihren.
So konnte bei den Vitern der Friihzeit (so z.B. Clemens von Alexandrien, Tertullian) als

119



Erkldrung fiir ihre von Schreckenberg herausgestellte Méssigung in der Beurteilung des
Judentums wohl noch stirker auf die Tatsache eingegangen werden, dass gerade diese die
Juden noch als reale Mitbiirger und Nachbarn erlebten, also wussten, von wem und iiber
wen sie sprachen. Bedriickend ist die theologische Ode, mit der immer wieder die gleichen
theologischen Argumente und Vorwiirfe gegen das Judentum reproduziert werden. Auch
wenn Schreckenberg hier auf gewisse Nuancierungen und individuelle Schattierungen auf-
merksam macht, so bleibt doch der Eindruck einer «starke(n) Determiniertheit der mei-
sten Autoren durch ein gleichartiges theologisches oder paratheologisches Vorverstiand-
nis» (S. 563) vorherrschend, der um so nachdenklicher stimmt, weil es in diesen Schriften
immer «um innerchristliche Belehrung und um die religiose Unterweisung der Christen
(geht), die im Glauben gestidrkt werden sollen angesichts jiidischer Einfliisse, die als Be-
drohung der eigenen Identitdt empfunden werden» (S. 564). Oder noch préziser: «Das
Verhalten vieler christlicher Theologen der Alten und mittelalterlichen Kirche lésst sich
ndmlich nur erkldren als das eines zugleich triumphalistischen und angsterfiillten Glau-
bens, der seine geheimen Glaubenszweifel nicht los wird und in immer neuen Anldufen
sich in eine Art von Beweiswut fliichtet... Die Adversus-Judaeos-Texte und ihr literari-
sches und geschichtliches Umfeld erweisen die sogenannte Judenfrage letztlich als ein un-
bewiltigtes Problem des christlichen Selbstverstdndnisses.» (S. 571f.) Genau darum geht
es! Schreckenberg hat das Protokoll einer tausendjidhrigen (Glaubens-) Angst in akribi-
scher Ausfiihrlichkeit vorgelegt,das auch im zweiten christlichen Jahrtausend seine triibe
Fortsetzung erlebt hat.

Schreckenberg beschliesst sein Buch mit den Sétzen: «Festzuhalten ist aber, dass der
sogenannte christliche Antijudaismus nicht schon mit dem Neuen Testament und seiner
Christologie gegeben ist. Dem Wesen und Kern des Christentums ist Judenfeindschaft
fremd. Diese entwickelte sich vielmehr erst im Laufe der exegetischen Tradition, und zwar
nachhaltig gespeist durch das Einfliessen vor- und ausserchristlicher, vor allem gruppen-
psychologisch bedingter Feindhaltungen.» (S. 573) Man mdchte wiinschen, dass es wirk-
lich so wére! Aber da miissen Zweifel erlaubt bleiben, iiber die immer wieder neu zu reflek-
tieren dieses Buch iiber die christlichen Adversus-Judaeos-Texte nun wirklich Anlass ge-

nug gibt.
£e P. Maser

Hans-Joachim Schoeps, JUDISCH-CHRISTLICHES RELIGIONSGESPRACH IN
NEUNZEHN JAHRHUNDERTEN, mit einem Nachwort von Edna Brocke, Konig-
stein/Ts.: Jiidischer Verlag Athendum 1984, 239 S. DM 38,—.

H.-J. Schoeps Buch, das «1937 zum ersten Mal unter Ausschluss der Offentlichkeit»
erschienen ist, da es nur «in jiidischen Buchhandlungen und an Juden verkauft werden
durfte», bevor es seines «geféihrlichen» Inhaltes wegen ganz verboten wurde (S. 13), liegt
nunmehr als Nachdruck der 3. Aufl. von 1961 vor, und dafiir ist dem Verlag sehr zu dan-
ken; denn dieses Buch ist gleichermassen ein zeitgeschichtliches Dokument, das eine Gei-
steshaltung offenbart, die nach vier Jahren (1937!) wahrender Naziherrschaft noch zu ei-
nem Gesprichsangebot an die Christen fidhig war, das sie nicht verdient hatten, wie es die
— nicht zuletzt ihrer brillanten Formulierungen wegen — nach wie vor beste problemge-
schichtlich ausgerichtete Gesamtdarstellung des «Glaubensgegensatzes zwischen Juden-
tum und Christentum» (Wie Schoeps das jiidisch-christliche Gegeniiber nennt) ist, welche
wir in deutscher Sprache haben.

Ausgehend von der als einfiihrende Vorbemerkung verstandenen Frage nach dem
«Absoluten in der Religionsgeschichte» (S. 17-22), d.i. der Frage nach Gott und seiner

120



Wabhrheit, die «nur eine Wahrheit ist, die Wahrheitsteilhaben freilich sind verschiedene —
absolut geltend fiir Israel und Christenheit, je nach der Seite Gottes, die er Israel am Sinai,
und die er der Welt auf Golgatha zugewendet hat» (S. 19), und dem Versuch, das Gegen-
liber «Israel und die Menschheit» (S. 23-31) zu bestimmen, zeichnet Vf. in den Kapiteln
II1 bis VII dann den Gang der Auseinandersetzung zwischen Christen und Juden nach von
den Anfdngen, wie sie sich anhand der Schriften der alten Kirche (einschliesslich des NT)
und der Rabbinen erkennen lassen, iiber das Mittelalter (von Saadja und Jehuda ha-Levi
bis Isaak Troki), und vor allem dessen Zwangsdisputationen, iiber den eine erste Wende
anzeigenden Disput zwischen Isaak Orobio de Castro und Philipp von Limborch («das
einzige wirkliche Religionsgespriach des 17. Jahrhunderts», S. 97) und die Zeit der Aufkla-
rung (d.i. M. Mendelssohn, S. Formstecher und S.L. Steinheim), bis hin zu den Gespra-
chen zwischen Fr. Rosenzweig und E. Rosenstock sowie M. Buber und K.L. Schmidt im
ersten Drittel unseres Jahrhunderts, die insofern etwas fundamental Neues bedeuten, als
diese «Religionsgespréache aus der Existenz» gewesen sind: denn durch die davorliegenden
«neunzehn Jahrhunderte sind Juden und Christen nebeneinander durch die Welt gegan-
gen», ohne dass es zu wirklichen «dialogischen Gesprichen» gekommen ist bzw. hat kom-
men koénnen (s. 147).

Das letzte Kapitel «Die jiidische und die christliche Wirklichkeit — Bemerkungen zur
vergleichenden Religionsphidnomenologie» (S. 185 -199) gibt «einen Umriss der systema-
tischen Grundprobleme, die allen weiteren (Gespréchs-) Bemiihungen vorgegeben blei-
ben» (S. 185), die zum einen «die Unterschiedlichkeit der Wege (ndmlich der Juden und
Christen) durch die Weltgeschichte» ernstzunehmen haben, die zum anderen aber von
dem Wissen getragen sind, dass dies «eine Unterschiedlichkeit des Anfangs und der letzten
Stunde» nicht ist: «Denn der Messianismus Israels zielt auf das Kommende, die Eschato-
logie der Weltvolkerkirche auf die Wiederkunft des Gekommenen. Beide eint die eine ge-
meinsame Erwartung, dass das Eigentliche, das wir nicht kennen, das wir nur ahnen kén-
nen, erst noch kommen wird, in jener Stunde, da sich der Anfang verschlingt in das Ende.
Hier aber endet auch alles jiidisch-christliche Gesprach: Namlich in der alten Vater-Un-
ser-Bitte: *’Zu uns komme Dein Reich’’» (S. 198 f).

Wenn auch die heutigen Neuansitze jlidisch-christlichen Gespriches, auf die E.
Brocke in ihrem Nachwort hinweist (S. 200-208), zugegebenermassen von weithin ande-
ren Voraussetzungen als denen, die H.-J. Schoeps im Blick hatte, ausgehen, so hat ihnen
gegeniiber seine Exposition gleichwohl ihren unbestreitbaren Wert: Indem sie die Ge-
schichte des «Glaubensgegensatzes zwischen Judentum und Christentum» und dessen In-
terpretation durch die Jahrhunderte verfolgt, deutet sie auf das Wesentliche, um das es ji-
disch-christlichem Gespridch neben und angesichts aller zeitgeschichtlichen Problematik
geht: Ndmlich zu verstehen lernen, dass Juden und Christen, Israel und Kirche, obschon
zwei voneinander unterschiedene « Wahrheitsteilhaben, dennoch jeder in der ihm zuge-
ordneten Weise und an seinem Platze — gemeinsam Zeugnis abzulegen haben, dass Gott
zu allen Zeiten auch wider den Augenschein Konig bleibt iiber die ganze Erde». (S. 22).

‘ S. Schreiner

DER TANNAITISCHE MIDRASCH SIFRE DEUTERONOMIUM, iibersetzt und er-
kliart von Hans Bietenhard, mit einem Beitrag von Heinrik Ljungman, Bern-Frankfurt /
M.-Nancy-New York: Peter Lang 1984 (= Judaica et Christiana 8), VIII, 943 S. sFr.
222.00.

Es ist sehr erfreulich, dass mit dieser Ausgabe von Sifre Deuteronomium (Sifre Dt)
ein weiteres wichtiges, grundlegendes Werk der frithen rabbinischen exegetischen Litera-
tur nunmehr in deutscher Ubersetzung vorliegt und somit einem — hoffentlich — breite-

121



ren Leserkreis, angesprochen seien hier vor allem die (christlichen) Theologen, insbeson-
dere die Bibelexegeten, den Zugang zu ihm erméglicht; und dafiir ist dem Ubersetzer eben-
so wie dem Verlag zu danken. Zugleich ist mit dieser Ausgabe das Ubersetzungswe_ark zZum
Abschluss gebracht worden, das vor mehr als 20 Jahren H. Ljungman mit seiner Uberset-
zung der Pisqa’ot 1-31 von Sifre Dt (erschienen als: Sifre zu Deuteronomium, 1. Liefe-
rung: § 1-31 /Dt 1,1-6,4), Rabbinische Texte II. Reihe, Tannaitische Midraschim, Stutt-
gart 1964) begonnen hatte, das aber aus verschiedenen Griinden auf der Strecke geblieben
ist. Gleichwohl hat Ljungmans Arbeit in die vorliegende Ausgabe Eingang gefunden, in
der sie die Seiten 1-77 fiillt. Die Hauptlast der Ubersetzungsarbeit am Sifre Dt hat indes-
sen H. Bietenhard getragen, der damit nach seiner zuvor schon zur Reihe «Judaica et Chri-
stiana» beigesteuerten deutschen Ubersetzung des Midrasch Tanchuma (Judaica et Chri-
stiana 5/6, 1980/82) seine Kompetenz als Ubersetzer rabbinischer Literatur ein weiteres
Mal eindriicklich unter Beweis gestellt hat.

Wie heute alle Arbeit am Sifre Dt fusst auch Bietenhards Ubersetzung auf L. Finkel-
steins Textedition (Berlin 1939, Neudruck New York 1969), auf dessen Anmerkungen zum
Text mit ihren zahlreichen Sacherkliarungen und vor allem Hinweisen auf Parallelen vorab
im rabbinischen Schrifttum sowie auf Sekundérliteratur er in seinen eigenen Erlduterun-
gen ebenfalls immer wieder zuriickgreift. Bietenhards Anliegen war es, und dies ist ihm
auch gelungen, den Text von Sifre Dt in einer gut lesbaren Fassung demjenigen deutsch-
sprachigen Leser zugédnglich und verstdndlich zu machen, der keine besonderen Vorkennt-
nisse zur Lektiire desselben mitbringt. Ein solches Anliegen lassen mindestens Art, Inhalt
und Umfang des Kommentars erkennen, den er in Form von Fussnoten der Ubersetzung
beigegeben hat. Diese namlich beschrianken sich zumeist auf kurze, gelegentlich nur pa-
raphrasierende Bemerkungen zur Ubersetzung, auf unbedingt notwendige Sacherklérun-
genund — dies in begriissenwerter Haufigkeit — auf Erlduterungen zur Lexikographie so-
wie auf Hinweise auf Parallelen zu einzelnen Aussagen bzw. Perikopen in der iibrigen rab-
binischen Literatur und schliesslich auf wichtige Sekundérliteratur. Dabei lassen die zahl-
reichen Verweise auf neutestamentliche Parallelen und verwandte Sachverhalte vermuten,
dass Bietenhard beim Benutzerkreis seiner Ubersetzung wohl nicht zuletzt an die Exegeten
des NT denkt, fiir deren exegetische Bemiihungen er wesentliche Vorarbeiten anzubieten
hat. Wie wenig Vorkenntnisse er bei seinen Lesern voraussetzen mochte, zeigt der Um-
stand, dass er selbst solche Begriffe wie etwa Shekhina (S. 81 A. 9a) oder Sanhedrin (S. 132
A. 61)u.4, in den Fussnoten zu erklédren sich gendtigt fiihlt. Hingegen findet eine Diskus-
sion konzeptioneller Probleme ebenso wenig statt wie die Diskussion geschichtlicher, lite-
rarkritischer und/oder iiberlieferungsgeschichtlicher Fragestellungen, was man ein wenig
bedauert, aber versteht, wenn man liest, dass eine sachgemésse Behandlung auch dieser
Dinge den ohnehin schon beachtlich umfangreichen Band unvertretbar aufgebléht hétte.
Auch auf eine Erérterung der sog. Einleitungsfragen verzichtet Bietenhard ganz. Dabei
wire es gewiss interessant gewesen, von ihm, der sich so intensiv mit diesem Werk ausein-
andergesetzt hat, gerade auch dazu einiges zu erfahren. Doch auch ohne dies ist Bieten-
hards Ubersetzung ein wertwolles Hilfsmittel, das die Beschéftigung mit rabbinischer Li-
teratur iiber den Kreis der Fachleute hinaus anzuregen und voranzutreiben geeignet ist.

~ Beeintrichtigt wird die Arbeit mit Bietenhards Ubersetzung — und dies sei hier am
Ende nicht verschwiegen — dadurch, dass die umfangreichen Register der griechischen
und lateinischen Lehnworter (S. 897-901), der erwédhnten rabbinischen Gelehrten (s.
903 - 906) sowie der zitierten Bibelstellen (S. 907 -939) fast unbrauchbar sind, da alle Anga-
ben, die sich auf die Seiten 396 - 896 beziehen, nicht stimmen. Differieren die Seitenanga-
ben zunédchst um 4 Seiten (statt S. 396 etwa steht S. 400), so steigert sich die Differenz ste-
tig, bis sieam Ende 14 Seiten (statt S, 896 steht S. 910!) erreicht. Dasselbe gilt auch fiir alle
Querverweise in den Fussnoten, die sich auf die genannten Seiten beziehen.

S. Schreiner

122



Izaak Lewin, Z HISTORII I TRADYCJI — SZKICE Z DZIEJOW KULTURY ZY-
DOWSKIEY (Aus Geschichte und Uberlieferung — Essay zur jiidischen Kulturgeschich-
te), Warszawa: PWM 1983, 241 S., 120,- zl.

Der Autor der im vorliegenden Bande vereinigten Aufséitze, Nachkomme einer ange-
sehenen Rabbinerfamilie aus Rzeszow, hat 1940 aus Polen fliehen kénnen und lebt und
lehrt seit 1943 an der Yeshivah-Universitidtin New York. Die Kontakte zu seiner alten Hei-
mat hat er gleichwohl nicht abreissen lassen. Ein Zeichen dafiir sind die hier zum Wieder-
abdruck gelangten Aufsitze, die zwar noch aus des Verfassers «polnischer Zeit» stam-
men, fiir diesen Band aber eigens von ihm ausgewéhlt und zusammengestellt worden ist.

Im Teil I sind fiinf Studien «Zur Geschichte der Juden in Polen» zusammengefasst,
darunter zwei materialreiche Studien liber :Die Gemeinderatswahlen im fritheren Lwéw»
(S. 12-34) und «Die Teilnahme der Juden an den Sejmwahlen im friiheren Polen» (S.
35-63) sowie eine Auseinandersetzung unter dem Thema «Die Geschichte der Landessyno-
de der grosspolnischen Juden» (S. 64-75) mit dem gleichnamigen Buch von Louis Lewin,
das 1926 in Frankfurt/M. erschienen ist. Teil II «Bibelstudien» enthélt drei Essays zu
«Kohelet» (S. 90-100), «Rut» (S. 101-106) und «Ejcha» (S. 107-114). In Teil III unter-
nimmt der Verfasser in zwolf, aus einer Mischung von historisch-kritischer Abhandlung
und Feuilleton bestehenden Aufsdtzen einen Gang durch das jlidische Festjahr (S.
115-198). Besonders interessant sind dabei jene Beitrége, in denen entsprechende lokale
Traditionen und Bréduche vorgestellt werden wie etwa in «Die hakufes (hakkaphot) der
Chassidim von Belz» (S. 141-147). Teil IV «Aus vergangenen Jahrhunderten» schliesslich
beinhaltet vier Literaturstudien: «Antologia der Midraschliteratur» (S. 200-204)
(=Wiirdigung des Buches von J.L. Baruch. Otsar siphrut Jisrael, Berlin 5685/1925), .
«Zur Biographie Moses Zaccutos» (S. 205-212) (= Auseinandersetzung mit dem entspre-
chenden Kapitel in H. Graetzen «Geschichte der Juden» sowie A. Apfelbaum, Moscheh
Zaccuto, Lwow 1936), «Das Ende des Messias» (S.213-223) (= Anmerkungen zu dem in
Lwow.1911 erschienenen gleichnamigen Drama von J. Zulawski, das die «tragische Ge-
schichte» Schabbatai Zwis behandelt) sowie «Eine alte Tragodie in neuem Gewande» (S.
224-230) (= Anmerkungen zu S. Poliakows «Le Messie sans peuple», Paris 1925)

Wenngleich I. Lewins Aufséitze vor rund einem halben Jahrhundert geschrieben und
bereits in den zwanziger und dreissiger Jahren erstveroffentlicht wurden, so bieten sie den-
noch auch.dem heutigen Leser anregende Lektiire, von ihrem dokumentarischen Wert

ganz abgesehen. ,
S. Schreiner

123



	Rezensionen

