
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Das besondere Buch
Michael Wyschogrod, THE BODY OF FAITH, JUDAISM AS CORPOREAL ELECTION,

The Seabury Press, New York 1983.

Michael Wyschogrod hat sich in den letzten Jahren als ein für die Christen wichtiger
jüdischer Denker profiliert. Sein neues Buch ist eine starke Herausforderung an die
Geistigkeit unserer Tage und an Judentum und Christentum. Der Rezensent möchte zunächst
einige Hauptgedanken Wyschogrods nachzeichnen und dann Stellung beziehen. Wyschogrod

ist Professor für jüdische Philosophie an der City University in New York. Er deutet
mit dem Titel und dem Schlusswort das Thema des Buches an: «Israel ist mit seiner leiblichen

Existenz der fleischliche Anker, den Gott in den Boden seiner Schöpfung gesenkt
hat» (256). Wyschogrod sagt von sich selbst: «Ich schätze mich als Philosophen in meinem
Verhältnis zum Judentum nicht als Aussenseiter ein, der seine Wurzeln entdeckt, sondern
vielmehr als ein Dazugehöriger (insider), dessen Judentum durch seine Philosophie
vertieft wurde und dessen Philosophie durch sein Judentum bereichert wurde». (XIV)

Ein Dialog zwischen Judentum und Christentum ist nicht das zentrale Anliegen dieses

Buches, ist aber im Blick. Wyschogrod sieht den Schlüssel zum Verständnis des Judentums

in Gottes Erwählung eines körperlichen Israel. Zu Unrecht wird dieser Glaube abgelehnt

als vor-geistig, als eine fleischliche und frühe Phase menschlichen Bewusstseins. Das
Christentum dagegen versteht sich als das neue Israel des Geistes. «Die Vergeistigung der
Gott-Mensch Beziehung ist aber unwahr zur menschlichen Natur, die in weitem Masse
fleischlich ist» (66). Die Gott-Israel Beziehung ist dagegen väterliche, ja sogar erotische
Liebe von Person zu Person. Die Liebe, die Gott gewählt hat, um den Menschen zu lieben,
ist eine Liebe, die der Mensch verstehen kann. Es ist eine Liebe, die auf menschliche
Entgegnung angewiesen ist. «Gott hat sich dabei verletzlich (vulnerable) gemacht, er bittet um
menschliches Entgegenkommen und ist verletzt, wenn es nicht geschieht» (63). Ein Vater
liebt alle Kinder, aber einen liebenden Vater durch einen unparteiischen Richter zu ersetzen,

würde zwar die Vorliebe für den besonders Erwählten abschaffen, aber dafür alle
eines Vaters berauben. Göttliche Liebe ist die echte Begegnung mit dem Menschen in seiner
Einzigartigkeit und ist daher exklusiv gegenüber andern.

Das Judentum unterscheidet sich nach Wyschogrod von philosophischen und
theologischen Traditionen. Für den jüdischen Philosophen ist die Formulierung des jüdischen
Glaubens kein zentrales Anliegen. Seine grundlegende Identität ist ja abhängig von seiner
Zugehörigkeit zu einem Volk und dem Gehorsam gegenüber den Geboten der Tora, und
nicht von seiner Zustimmung zu einer Überzeugung. «Wissen über Gottes wahre Natur
macht Gott zu einem Objekt. Die Bibel aber will von Gott berichten, wie er sich dem
Menschen zuwendet. Objektives Wissen würde dem Menschen Macht über Gott geben» (32).
Das Judentum betont demgegenüber die partikuläre körperliche Erwählung. Sie «umfasst
Geist und Fleisch; das jüdische Schicksal ist noch nicht zur Erfüllung gelangt, und die
unmittelbare Beziehung zwischen Gott und Mensch lässt keine Objektivierung zu» (33).

Auch in der jüdischen Philosophie wird Gott in luftige Höhen erhoben mittels
metaphysischer Strategie, kulminierend in der via negativa des Maimonides. «Der Prozess der
De-Personalisierung Gottes beginnt in rabbinischer Zeit durch die Trennung des halachi-
schen vom aggadischen Material und der De-Historisierung des Judentums und wird
durch den philosophischen Judaismus der Maimonidischen Richtung vervollständigt»
(92). «Philosophische Kritik am Anthropomorphismus Gottes lässt den wahren Gott
zurücktreten» (86).

115



Die Frage nach dem Sein Gottes — Wyschogrod nennt Gott Haschern — scheint die
Urfrage aller Fragen zu sein. Die Bibel sagt nichts über den Ursprung Haschems. Wir
sehen ihn nur in seinem Schöpfungsakt. Haschern ist kein Sein unter anderem Sein, sondern
Schöpfer des Seins. «Die rein philosophische Analyse treibt den Menschen zu dem Konzept

des Seins, und dieses treibt sein Denken ins Nichtsein, und schliesslich aus dem Denken

in das Unsein der Gewalt. In der Auseinandersetzung zwischen Ontologie und Unsein
(De-Ontologie) kann Ontologie nicht gewinnen. Von diesem Punkt an beginnt Haschern
zu sprechen» (163f). «Haschern ist die Freiheit, die das Sein einhüllt, ist das Prinzip der
Hoffnung» (168 f).

Für das Judentum sind nicht Glaube und/oder Tugend massgebend, sondern die
fleischliche Erwählung durch Haschern. Er erwählt wen er will, ohne Rechenschaft
darüber abzulegen. Die Zugehörigkeit zu Israel geschieht durch Geburt, sie wird nicht
verdient. «Die Feinde Gottes, die Gott durch Vernichtung seines Volkes zerstören wollen,
können sich nicht mit der Zerstörung jüdischer Religion oder Kultur zufrieden geben, sie
müssen auch den Körper Israels vernichten» (177). Die wahre Unterscheidung zwischen
Moral und andern Geboten sind der Bibel unbekannt. Es gibt dort Gebote, die unserer
moralischen Auffassung widersprechen, wie die Ausrottung der Amalekiter (1. Sam 15:

1-30). Wir verstehen abet selbst das «Warum» solcher Gebote nicht, von denen wir meinen,

dass wir sie verstehen. «Es gibt nur den über alles geltenden Willen Haschems, dem
wir gehorchen müssen, weil es sein Wille ist» (204). Haschern hat kein auf sich selbst
beruhendes Recht geschaffen. Um seinen Willen zu erkundigen, muss man ihn im Gebet
fragen.

«Die Sünde Israels wird durch die göttliche Anwesenheit in seinem erwählten Volk
nicht aufgelöst, sondern verstärkt. Die Erwählung ist ohne Wahl, für die Israel teuer
bezahlt. Aber Haschern wohnt weiterhin inmitten der Unreinheit seines Volkes» (214). Ha-
schem's Identifikation mit Israel ist so intim, dass Israel's Sünde Haschern nicht unberührt

lässt. Haschern und Israel sind eine solche Einheit, dass eine Trennung auch die innere

Einheit Gottes beschädigen würde. «Das wahre Israel ist nicht eine verborgene Minderheit

unter der Menge der Juden. Israel ist das ganze Volk, Gerechte wie Ungerechte» (228).

Wyschogrods Auffassung von der carnal election Israels lässt aufhorchen. Man war
daran gewöhnt, darin etwas Verächtliches, Zurückgebliebenes — gegenüber der geistigen
Erwählung im Christentum — zu sehen. Wyschogrod sieht diese fleischliche Erwählung in
untrennbarer Korrelation mit der menschlich-intim zu verstehenden Liebe Gottes zu
Israel. Ihm geht es darum, dass «das Feuer der göttlichen Offenbarung» nicht in der Asche
menschlicher Institutionen» abgekühlt wird (207). Dadurch wird die Erwählung Israels
nicht mehr zum System, sondern zu vollem Leben. Wyschogrod will eine Wende gegen
Entpersönlichung und Ontologisierung Gottes einleiten und statt dessen die Nähe und
Menschlichkeit Gottes hervorheben. Angesichts heutiger Objektivierung und Versachlichung

Gottes und der Menschen wird Wyschogrod zu einer Gegenstimme, die man nicht
überhören kann. Eher problematisch sind die Ausführungen über die horizontalen
Bedingungen der Erwählung. Der Gedanke Wyschogrods, Israel sei fleischlich, die Christen und
die Weltvölker jedoch nur geistig erwählt, hat zwar einige Stützen im Neuen Testament
und in der christlich-antijüdischen Theologie. Während aber die Christen behaupteten,
die geistige Erwählung sei die höhere, zieht nun Wyschogrod die fleischliche Erwählung
vor. Dass diese Abwägungen letztlich aber nicht möglich sind, zeigen z.B. die Konvertiten
zum Judentum. Sie stammen nicht aus der fleischlichen Erwählung und werden trotzdem
«Söhne Abrahams» genannt (vgl. auch Mt 3,9).

Bei Wyschogrod kommen abweisende Gedanken neben frappanten Öffnungen vor.
Er kennt das christilich-jüdische Gespräch. Er will jenen christlichen Theologen Hand
bieten, die im Christentum nicht einen anderen neuen Bund sehen, sondern einen erneuerten
Bund (renewed covenant) sehen und dadurch neue Kraft zu gewinnen suchen (231 Wie er

116



das Verhältnis überhaupt meint, zeigen seine folgenden Sätze: «Im heutigen globalen Zu-
sammenschluss der Menschheit., kann das Judentum die Weltvölker nicht mehr ignorieren.

Es geht nicht nur um die Erlösung Israels. Die Erlösung lässt kein Glied der
menschlichen Familie aus. Juden müssen lernen, die religiöse Erfahrung anderer Völker
ernst zu nehmen, ohne sie als mögliche Konvertiten zum Judentum anzusehen. Ein gläubiger

Jude der gegenüber dem religiösen Leben anderer nicht verschlossen ist, wird es nicht
leicht haben. Aber dies wird eine der Herausforderungen der Zukunft sein» (230).
Hoffentlich wird die Botschaft Wyschogrods in christlichen und in jüdischen Kreisen ernst
genommen!

Georg Klostermann

Jacob Neusner, DAS PHARISÄISCHE UND TALMUDISCHE JUDENTUM-NEUE
WEGE ZU SEINEM VERSTÄNDNIS. Mit einem Vorwort von Martin Hengel, hg. von
Hermann Lichtenberger, Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1984 Texte und
Studien zum antiken Judentum 4), XV, 219 S. Ln. DM 78.-.

Ausgehend von der Tatsache, dass die — wie M. Hengel in seinem Vorwort schreibt
— «als revolutionär» zu bezeichnenden Veränderungen in der Erforschung der Literatur
des Frühjudentums während der letzten 20 Jahre «aufs engste mit dem Namen von Jacob
Neusner verbunden» sind, soll der vorgelegte Sammelband diesen Fachgelehrten durch
«eine kleine, von ihm selbst getroffene Auswahl von allgemeinverständlichen Aufsätzen
zum Thema "Pharisäisches und talmudisches Judentum" in deutscher Übersetzung»
einem breiteren Leserkreis vorstellen (S. Vllf). Vorangestellt ist mit M. Hengeis Vorwort (S.

VII-XII) ein Überblick über das umfangreiche, eigentlich gar nicht mehr überschaubare
bisherige Gesamtwerk Neusners und eine kurze Würdigung desselben.

Die neun Aufsätze des Bandes sind folgenden Themenbereichen zugeordnet: I Das
Judentum während der ersten Jahrhunderte nach Christus, II Die Pharisäer, III Mischna
und Talmud. Zu I gehören: (1) Formen des Judentums im Zeitalter seiner Entstehung
(S.3-32), (2) Babylonisches Judentum während der Zeit des 2. Tempels (S. 33-39); zu II: (3)
Die pharisäischen rechtlichen Überlieferungen (S. 43-51), (4) Die Suche nach dem historischen

Hillel (S. 52-73), (5) Geschichte und rituelle Reinheit im Judentum des 1. Jahrhunderts

n. Chr. (S. 74-92), (6) Die Verwendung des späteren rabbinischen Materials für die
Erforschung des Pharisäismus im 1. Jahrhundert n.Chr. (S. 93-111); und zu III: (7) Die
Mischna als Literatur (S. 115-161), (8) Mischna und Schrift: Eine unharmonische Verbindung

und ihr Nachkomme (S. 162-180), (9) Der Talmud (S. 181 -209). Stellen- Namen- und
Sach- sowie Autorenregister (S. 211-219) schliessen den Band ab.

Während die Aufsätze 2-6 und 9 bereits andernorts in deutscher Übersetzung
abgedruckt worden sind (Nr. 4 in Judaica 38 (1982), S. 194-214), liegen die Aufsätze 7 und 8
immerhin in ihrem englischen Original vor. Lediglich bei Aufsatz 1, in dem Vf. seine Sicht
der religionsgeschichtlichen Verhältnisse des 1. nachchr. Jhd. und deren Voraussetzungen
zusammenfasst und dabei besonders das Nebeneinander von apokalyptischen Kreisen
(syrBar; 4. Ezra), der Gemeinschaft vom Toten Meer, der christlichen Kirche und der
Pharisäer als «vier Grundtypen» jüdischer Antwort auf die infolge Zerstörung des Tempels
veränderte Situation untersucht, handelt es sich um eine Erstveröffentlichung. Alles in
allem bilden die Aufsätze in ihrer Abfolge eine interessante Lektüre — ein gelungenes
«Selbstportrait», das Vf. hier anbietet, das freilich nicht nur jene Seiten seines Werkes
vorstellt, deren Aussagen man sich gerne zu eigen macht, sondern eben auch jene, die zum
Widerspruch reizen, wie etwa diese, aufdie M. Hengel in seinem Vorwort bereits aufmerk-

117



sam gemacht hat, die das Verhältnis von Glauben/Religion und Geschichte, von Theologie

und Geschichtswissenschaft betrifft. Zu wünschen bleibt nur, dass Neusners Anregungen

im Blick auf die religionsgeschichtlichen Fragestellungen ebenso wie im Blick auf die
literaturgeschichtlichen das ihnen gebührende breite und vielfältige Echo über den Kreis
der Fachjudaisten hinaus finden möchten.

S. Schreiner

Heinz Schreckenberg, DIE CHRISTLICHEN ADVERSUS-JUDAEOS-TEXTE UND
IHR LITERARISCHES UND HISTORISCHES UMFELD (l.-ll.Jh.), Frankfurt/M.
Bern: Peter Lang 1982 Europäische Hochschulschriften, Reihe XXIII Theologie, Bd.
172), 747 S.

Heinz Schreckenberg ist bisher vor allem durch massgebliche Beiträge zur Jose-

phus-Forschung (vgl. Bibliographie zu Flavius Josephus ALGHL 1 und 14, Leiden
1968 und 1979; Die Flavius-Josephus-Tradition in Antike und Mittelalter ALGHL 5,
Leiden 1972; Rezeptionsgeschichtliche und textkritische Untersuchungen zu Flavius Josephus

ALGHL 10, Leiden 1977) hervorgetreten, die weithin Beachtung gefunden haben.
Es könnte aber durchaus sein, dass sich sein Name in Zukunft vorwiegend mit dem hier
anzuzeigenden Werk verbinden wird, und man von diesem bald nur noch als dem
«Schreckenberg» spricht, der zu konsultieren ist, sobald der christliche Antijudaismus des

ersten Jahrtausends zur Debatte steht.

Schon 1895 publizierte Th. Reinach seine grundlegende Untersuchung «Textes d'auteurs

grecs et romains relatifs au judaïsme) (ND: Hildesheim 1963), die sich ausschliesslich
auf die Äusserungen über die Juden bei den nicht christlichen antiken Autoren beschränkte

und inzwischen durch M. Sterns «Greek and Latin Authors on Jews and Judaism (2
Bde., Jerusalem 1974-1980) ersetzt wurde. Und es war Reinach, der in der Préface zu
seinen «Textes» ein Pendant zu seinem Werk als wünschenswert bezeichnete, in dem die
einschlägigen Texte der Kirchenväter und christlichen Historiographen zu sammeln wären.
Wohl nur allzu treffend beschreibt Schreckenberg die Situation, die er vorfand: «Das Thema

der christlich-jüdischen Auseinandersetzung ist., in gewisser Weise aus dem hierfür
spezifischen Bereich der theologischen Literatur herausgefallen und an den Rand geraten,
wo es mehr oder weniger zufällig in Monographien mit begrenzter Zielsetzung oder in
Sammelwerken behandelt wurde, und dies häufiger auch erst in der allerneusten Zeit vor
allem seit dem Anfang der sechziger Jahre und im Sog des 2. Vatikanischen Konzils.» (S.
21).

In einem umfangreichen einleitenden Teil «Alt- und neutestamentliche Themen im
Vorfeld der Adversus-Judaeos-Literatur» (S. 41-154) behandelt Schreckenberg unter
ausgiebiger Benutzung der einschlägigen Sekundärliteratur solche Themen wie «Bundesschlüsse

und Landverheissungen», «Nationale und universale Heilsvorstellungen im Alten

Testament und im nachbiblischen Judentum», «Das Alte Testament im Verständnis
des Neuen Testaments und der Kirchenväter», «Israels Verstockung», «Neuer Bund und
neues Gottesvolk», «Annullierung des Gesetzes?», «Israels Verstockung und Blindheit»,
«Die Juden als Feinde und Teufelssöhne», «Zur bleibenden Erwählung Israels und zur
eschatologischen Konvergenz von Kirche und Synagoge» und «Das Judentum Jesu und
der Heilsuniversalismus des Neuen Testaments». Diese keineswegs vollständige Aufzählung

mag.andeuten, mit welchem engmaschigen Raster der Autor arbeitet, um seine späteren

Darlegungen auf einem gesicherten Fundament vortragen zu können. Hier wird
allerdings auch ein Ansatzpunkt für kritische Anfragen an den Verf. erkennbar, die nicht
unterdrückt werden dürfen, weil es mit ihnen um die Grundlagen der Beurteilung der christlichen

Adversus-Judaeos-Texte überhaupt geht.

118



Wenn Schreckenberg in der Einleitung zur Behandlung der neutestamentlichen Texte
feststellt «Die Frage nach dem Antijudaismus und Antisemitismus im Neuen Testament
ist methodisch verfehlt und schon im Ansatz absurd» (S. 84) oder «Zweifellos ist das
Miteinander von Judentum und Christentum in gewisser Weise auch ein (apologetisches)
Gegeneinander; dieses Gegeneinander als feindlichen Kampf, gar als Kampf bis zur Vernichtung

eines Gegners zu verstehen, bleibt ein Missverständnis, wie alt es auch sein mag» (S.
85), so wird zu fragen sein, ob der Autor hier wirklich ausreichend zwischen den einzelnen
Schichten der neutestamentlichen Überlieferung differenziert. Auch die Erklärung «Bis
tief in die zweite Hälfte des 1. Jh.s ist das Christentum eine innerjüdische Entwicklung und
die vermeintlich antijüdische Apologetik und Polemik des Neuen Testaments ist vor allem
Ausdruck eines Ringens innerjüdischer Gruppierungen um die Messiasfrage und das
Reich Gottes» (S. 84) kann wohl nicht als wirklich tragfähig angesehen werden. Ist es nicht
gerade der Bruderzwist um solch alles entscheidende Fragen wie den Messias und das
Reich Gottes, dessen unversöhnliche Härte bereits im Neuen Testament durchgängig Spuren

und mehr als diese hinterlassen hat? Nimmt man nun noch hinzu, wie dieses «Ringen
innerjüdischer Gruppierungen» durch das Hinzukommen der Heidenchristen verschärft
wurde, so bleibt gar nichts anderes übrig, als sehr deutlich darauf zu bestehen, dass
zwischen der Position Jesu und derer, die ihn in den Schriften des Neuen Testaments verkündeten,

die Bruchlinie verläuft, die lediglich von Paulus in Rom. 9-11 noch einmal
überbrückt wird. Aber auch da ist unübersehbar, mit welcher ausserordentlichen theologischspirituellen

Anstrengung der Apostel bereits vorzugehen gezwungen ist. Schreckenbergs
immer wieder begegnende Berufung auf das «universelle Gebot der Nächsten und Feindesliebe,

das unabhängig von zeitgeschichtlich bedingten Kontroversen und Agressionen zu
den Tiefenschichten des Neuen Testaments gehört» (S. 137), greift zu kurz, denn die von
ihm erwähnte «Tiefenschicht» ist nicht eigentlich die des Neuen Testaments, sondern die
Jesu von Nazareth, an dessen Verkündigung nun in der Tat auch das Reden der
neutestamentlichen Autoren über die Juden immer neu zu messen sein wird!

Dankenswerterweise hat Schreckenberg in einem kurzen Kapitel auch die «Aussagen
der rabbinischen Literatur seit dem 1. Jh. n. Chr.» über Jesus und das Christentum (S.
155-169) zusammengestellt und einen ungemein instruktiven Katalog der einschlägigen
talmudischen Belegstellen geliefert, der das schwer überschaubare Material in komprimierter

Weise zugänglich macht.

Das hauptsächliche Interesse des Autors und der Hauptteil seines Buches befasst sich
selbstverständlich mit den Äusserungen der Kirchenväter, die in chronologischer Reihenfolge

einer nach dem anderen vorgeführt werden. Dabei bemüht sich Schreckenberg
jeweils zunächst darum, den zeitgeschichtlichen und theologischen Hintergrund jedes
einzelnen Autors knapp zu charakterisieren, bevor er dann dessen Aussagen über das Judentum

und die Juden referiert. Nimmt man die auf den S. 579-656 ausgebreitete Bibliographie

«zu den einzelnen Autoren und Literaturwerken» und die umfassenden Register (Altes

und Neues Testament; Namen, Sachen, Werktitel: S. 657-747) hinzu, so findet man
sich mit einer solchen Fülle von Informationen ausgestattet, dass die Lust zur eigenen
Weiterarbeit immer neu geweckt wird. Da Schreckenberg auch die antijüdische Gesetzgebung
der christlichen Kaiser und die antijüdischen Beschlüsse kirchlicher Synoden sorgfältig
registriert hat, hält man mit seinem Buch tatsächlich ein umfassendes und durchgängig
verlässliches Kompendium des Antijudaismus im ersten christlichen Jahrtausend in Händen,
auf das in Zukunft wohl niemand mehr verzichten kann, der als wirklich informiert und
als gewissenhafter Arbeiter gelten möchte.

Verständlicherweise ist es an dieser Stelle nicht möglich, Schreckenbergs Beurteilung
der einzelnen kirchlichen Autoren kritisch zu analysieren. In einer ganzen Reihe von Fällen

wäre es wohl durchaus möglich, weitere Gesichtspunkte in die Diskussion einzuführen.
So könnte bei den Vätern der Frühzeit (so z.B. Clemens von Alexandrien, Tertullian) als

119



Erklärung für ihre von Schreckenberg herausgestellte Mässigung in der Beurteilung des

Judentums wohl noch stärker auf die Tatsache eingegangen werden, dass gerade diese die
Juden noch als reale Mitbürger und Nachbarn erlebten, also wussten, von wem und über
wen sie sprachen. Bedrückend ist die theologische Öde, mit der immer wieder die gleichen
theologischen Argumente und Vorwürfe gegen das Judentum reproduziert werden. Auch
wenn Schreckenberg hier auf gewisse Nuancierungen und individuelle Schattierungen
aufmerksam macht, so bleibt doch der Eindruck einer «starke(n) Determiniertheit der meisten

Autoren durch ein gleichartiges theologisches oder paratheologisches Vorverständ-
nis» (S. 563) vorherrschend, der um so nachdenklicher stimmt, weil es in diesen Schriften
immer «um innerchristliche Belehrung und um die religiöse Unterweisung der Christen
(geht), die im Glauben gestärkt werden sollen angesichts jüdischer Einflüsse, die als
Bedrohung der eigenen Identität empfunden werden» (S. 564). Oder noch präziser: «Das
Verhalten vieler christlicher Theologen der Alten und mittelalterlichen Kirche lässt sich
nämlich nur erklären als das eines zugleich triumphalistischen und angsterfüllten Glaubens,

der seine geheimen Glaubenszweifel nicht los wird und in immer neuen Anläufen
sich in eine Art von Beweiswut flüchtet... Die Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches

und geschichtliches Umfeld erweisen die sogenannte Judenfrage letztlich als ein un-
bewältigtes Problem des christlichen Selbstverständnisses.» (S. 571 f.) Genau darum geht
es! Schreckenberg hat das Protokoll einer tausendjährigen (Glaubens-) Angst in akribi-
scher Ausführlichkeit vorgelegt,das auch im zweiten christlichen Jahrtausend seine trübe
Fortsetzung erlebt hat.

Schreckenberg beschliesst sein Buch mit den Sätzen: «Festzuhalten ist aber, dass der
sogenannte christliche Antijudaismus nicht schon mit dem Neuen Testament und seiner
Christologie gegeben ist. Dem Wesen und Kern des Christentums ist Judenfeindschaft
fremd. Diese entwickelte sich vielmehr erst im Laufe der exegetischen Tradition, und zwar
nachhaltig gespeist durch das Einfliessen vor- und ausserchristlicher, vor allem
gruppenpsychologisch bedingter Feindhaltungen.» (S. 573) Man möchte wünschen, dass es wirklich

so wäre! Aber da müssen Zweifel erlaubt bleiben, über die immer wieder neu zu reflektieren

dieses Buch über die christlichen Adversus-Judaeos-Texte nun wirklich Anlass ge-
nuggibt.

P. Maser

Hans-Joachim Schoeps, JÜDISCH-CHRISTLICHES RELIGIONSGESPRÄCH IN
NEUNZEHN JAHRHUNDERTEN, mit einem Nachwort von Edna Brocke,
Königstein/Ts.: Jüdischer Verlag Athenäum 1984, 239 S. DM 38,—.

H.-J. Schoeps Buch, das «1937 zum ersten Mal unter Ausschluss der Öffentlichkeit»
erschienen ist, da es nur «in jüdischen Buchhandlungen und an Juden verkauft werden
durfte», bevor es seines «gefährlichen» Inhaltes wegen ganz verboten wurde (S. 13), liegt
nunmehr als Nachdruck der 3. Aufl. von 1961 vor, und dafür ist dem Verlag sehr zu danken;

denn dieses Buch ist gleichermassen ein zeitgeschichtliches Dokument, das eine
Geisteshaltung offenbart, die nach vier Jahren (1937!) währender Naziherrschaft noch zu
einem Gesprächsangebot an die Christen fähig war, das sie nicht verdient hatten, wie es die
— nicht zuletzt ihrer brillanten Formulierungen wegen — nach wie vor beste problemgeschichtlich

ausgerichtete Gesamtdarstellung des «Glaubensgegensatzes zwischen Judentum

und Christentum» (Wie Schoeps das jüdisch-christliche Gegenüber nennt) ist, welche
wir in deutscher Sprache haben.

Ausgehend von der als einführende Vorbemerkung verstandenen Frage nach dem
«Absoluten in der Religionsgeschichte» (S. 17-22), d.i. der Frage nach Gott und seiner

120



Wahrheit, die «nur eine Wahrheit ist, die Wahrheitsteilhaben freilich sind verschiedene —
absolut geltend für Israel und Christenheit, je nach der Seite Gottes, die er Israel am Sinai,
und die er der Welt auf Golgatha zugewendet hat» (S. 19), und dem Versuch, das Gegenüber

«Israel und die Menschheit» (S. 23-31) zu bestimmen, zeichnet Vf. in den Kapiteln
III bis VII dann den Gang der Auseinandersetzung zwischen Christen und Juden nach von
den Anfängen, wie sie sich anhand der Schriften der alten Kirche (einschliesslich des NT)
und der Rabbinen erkennen lassen, über das Mittelalter (von Saadja und Jehuda ha-Levi
bis Isaak Troki), und vor allem dessen Zwangsdisputationen, über den eine erste Wende
anzeigenden Disput zwischen Isaak Orobio de Castro und Philipp von Limborch («das
einzige wirkliche Religionsgespräch des 17. Jahrhunderts», S. 97) und die Zeit der Aufklärung

(d.i. M. Mendelssohn, S. Formstecher und S.L. Steinheim), bis hin zu den Gesprächen

zwischen Fr. Rosenzweig und E. Rosenstock sowie M. Buber und K.L. Schmidt im
ersten Drittel unseres Jahrhunderts, die insofern etwas fundamental Neues bedeuten, als
diese «Religionsgespräche aus der Existenz» gewesen sind: denn durch die davorliegenden
«neunzehn Jahrhunderte sind Juden und Christen nebeneinander durch die Welt gegangen»,

ohne dass es zu wirklichen «dialogischen Gesprächen» gekommen ist bzw. hat kommen

können (s. 147).

Das letzte Kapitel «Die jüdische und die christliche Wirklichkeit — Bemerkungen zur
vergleichenden Religionsphänomenologie» (S. 185 -199) gibt «einen Umriss der systematischen

Grundprobleme, die allen weiteren (Gesprächs-) Bemühungen vorgegeben
bleiben» (S. 185), die zum einen «die Unterschiedlichkeit der Wege (nämlich der Juden und
Christen) durch die Weltgeschichte» ernstzunehmen haben, die zum anderen aber von
dem Wissen getragen sind, dass dies «eine Unterschiedlichkeit des Anfangs und der letzten
Stunde» nicht ist: «Denn der Messianismus Israels zielt auf das Kommende, die Eschatologie

der Weltvölkerkirche auf die Wiederkunft des Gekommenen. Beide eint die eine
gemeinsame Erwartung, dass das Eigentliche, das wir nicht kennen, das wir nur ahnen können,

erst noch kommen wird, in jener Stunde, da sich der Anfang verschlingt in das Ende.
Hier aber endet auch alles jüdisch-christliche Gespräch: Nämlich in der alten Vater-Un-
ser-Bitte: "Zu uns komme Dein Reich"» (S. 198 f).

Wenn auch die heutigen Neuansätze jüdisch-christlichen Gespräches, auf die E.
Brocke in ihrem Nachwort hinweist (S. 200-208), zugegebenermassen von weithin anderen

Voraussetzungen als denen, die H.-J. Schoeps im Blick hatte, ausgehen, so hat ihnen
gegenüber seine Exposition gleichwohl ihren unbestreitbaren Wert: Indem sie die
Geschichte des «Glaubensgegensatzes zwischen Judentum und Christentum» und dessen

Interpretation durch die Jahrhunderte verfolgt, deutet sie auf das Wesentliche, um das es

jüdisch-christlichem Gespräch neben und angesichts aller zeitgeschichtlichen Problematik
geht: Nämlich zu verstehen lernen, dass Juden und Christen, Israel und Kirche, obschon
zwei voneinander unterschiedene «Wahrheitsteilhaben, dennoch jeder in der ihm
zugeordneten Weise und an seinem Platze — gemeinsam Zeugnis abzulegen haben, dass Gott
zu allen Zeiten auch wider den Augenschein König bleibt über die ganze Erde». (S. 22).

S. Schreiner

DER TANNAITISCHE MIDRASCH SIFRE DEUTERONOMIUM, übersetzt und
erklärt von Hans Bietenhard, mit einem Beitrag von Heinrik Ljungman, Bern-Frankfurt /
M.-Nancy-New York: Peter Lang 1984 Judaica et Christiana 8), VIII, 943 S. sFr.
222.00.

Es ist sehr erfreulich, dass mit dieser Ausgabe von Sifre Deuteronomium (Sifre Dt)
ein weiteres wichtiges, grundlegendes Werk der frühen rabbinischen exegetischen Literatur

nunmehr in deutscher Übersetzung vorliegt und somit einem — hoffentlich — breite-

121



ren Leserkreis, angesprochen seien hier vor allem die (christlichen) Theologen, insbesondere

die Bibelexegeten, den Zugang zu ihm ermöglicht; und dafür ist dem Übersetzer ebenso

wie dem Verlag zu danken. Zugleich ist mit dieser Ausgabe das Übersetzungswerk zum
Abschluss gebracht worden, das vor mehr als 20 Jahren H. Ljungman mit seiner Übersetzung

der Pisqa'ot 1-31 von Sifre Dt (erschienen als: Sifre zu Deuteronomium, 1. Lieferung:

§ 1-31 /Dt 1,1-6,4), Rabbinische Texte II. Reihe, TannaitischeMidraschim, Stuttgart

1964) begonnen hatte, das aber aus verschiedenen Gründen auf der Strecke geblieben
ist. Gleichwohl hat Ljungmans Arbeit in die vorliegende Ausgabe Eingang gefunden, in
der sie die Seiten 1-77 füllt. Die Hauptlast der Übersetzungsarbeit am Sifre Dt hat indessen

H. Bietenhard getragen, der damit nach seiner zuvor schon zur Reihe « Judaica et
Christiana» beigesteuerten deutschen Übersetzung des Midrasch Tanchuma (Judaica et
Christiana 5/6, 1980/82) seine Kompetenz als Übersetzer rabbinischer Literatur ein weiteres
Mal eindrücklich unter Beweis gestellt hat.

Wie heute alle Arbeit am Sifre Dt fusst auch Bietenhards Übersetzung auf L. Finkel-
steins Textedition (Berlin 1939, Neudruck New York 1969), auf dessen Anmerkungen zum
Text mit ihren zahlreichen Sacherklärungen und vor allem Hinweisen auf Parallelen vorab
im rabbinischen Schrifttum sowie auf Sekundärliteratur er in seinen eigenen Erläuterungen

ebenfalls immer wieder zurückgreift. Bietenhards Anliegen war es, und dies ist ihm
auch gelungen, den Text von Sifre Dt in einer gut lesbaren Fassung demjenigen
deutschsprachigen Leser zugänglich und verständlich zu machen, der keine besonderen Vorkenntnisse

zur Lektüre desselben mitbringt. Ein solches Anliegen lassen mindestens Art, Inhalt
und Umfang des Kommentars erkennen, den er in Form von Fussnoten der Übersetzung
beigegeben hat. Diese nämlich beschränken sich zumeist auf kurze, gelegentlich nur pa-
raphrasierende Bemerkungen zur Übersetzung, auf unbedingt notwendige Sacherklärungen

und — dies in begrüssenwerter Häufigkeit — auf Erläuterungen zur Lexikographie
sowie aufHinweise auf Parallelen zu einzelnen Aussagen bzw. Perikopen in der übrigen
rabbinischen Literatur und schliesslich auf wichtige Sekundärliteratur. Dabei lassen die
zahlreichen Verweise auf neutestamentliche Parallelen und verwandte Sachverhalte vermuten,
dass Bietenhard beim Benutzerkreis seiner Übersetzung wohl nicht zuletzt an die Exegeten
des NT denkt, für deren exegetische Bemühungen er wesentliche Vorarbeiten anzubieten
hat. Wie wenig Vorkenntnisse er bei seinen Lesern voraussetzen möchte, zeigt der
Umstand, dass er selbst solche Begriffe wie etwa Shekhina (S. 81 A. 9a) oder Sanhédrin (S. 132

A. 61) u.ä. in den Fussnoten zu erklären sich genötigt fühlt. Hingegen findet eine Diskussion

konzeptioneller Probleme ebenso wenig statt wie die Diskussion geschichtlicher, lite-
rarkritischer und/oder überlieferungsgeschichtlicher Fragestellungen, was man ein wenig
bedauert, aber versteht, wenn man liest, dass eine sachgemässe Behandlung auch dieser
Dinge den ohnehin schon beachtlich umfangreichen Band unvertretbar aufgebläht hätte.
Auch auf eine Erörterung der sog. Einleitungsfragen verzichtet Bietenhard ganz. Dabei
wäre es gewiss interessant gewesen, von ihm, der sich so intensiv mit diesem Werk
auseinandergesetzt hat, gerade auch dazu einiges zu erfahren. Doch auch ohne dies ist Bietenhards

Übersetzung ein wertwolles Hilfsmittel, das die Beschäftigung mit rabbinischer
Literatur über den Kreis der Fachleute hinaus anzuregen und voranzutreiben geeignet ist.

Beeinträchtigt wird die Arbeit mit Bietenhards Übersetzung — und dies sei hier am
Ende nicht verschwiegen — dadurch, dass die umfangreichen Register der griechischen
und lateinischen Lehnwörter (S. 897-901), der erwähnten rabbinischen Gelehrten (s.
903 - 906) sowie der zitierten Bibelstellen (S. 907 - 939) fast unbrauchbar sind, da alle Angaben,

die sich auf die Seiten 396-896 beziehen, nicht stimmen. Differieren die Seitenangaben

zunächst um 4 Seiten (statt S. 396 etwa steht S. 400), so steigert sich die Differenz stetig,

bis sie am Ende 14 Seiten (statt S. 896 steht S. 910!) erreicht. Dasselbe gilt auch für alle
Querverweise in den Fussnoten, die sich auf die genannten Seiten beziehen.

S. Schreiner

122



Izaak Lewin, Z HISTORII I TRADYCJI — SZKICE Z DZIEJÖW KULTURY ZY-
DOWSKIEY (Aus Geschichte und Überlieferung — Essay zur jüdischen Kulturgeschichte),

Warszawa: PWM 1983, 241 S„ 120,- zl.

Der Autor der im vorliegenden Bande vereinigten Aufsätze, Nachkomme einer
angesehenen Rabbinerfamilie aus Rzeszöw, hat 1940 aus Polen fliehen könrien und lebt und
lehrt seit 1943 an der Yeshivah-Universität in New York. Die Kontakte zu seiner alten Heimat

hat er gleichwohl nicht abreissen lassen. Ein Zeichen dafür sind die hier zum
Wiederabdruck gelangten Aufsätze, die zwar noch aus des Verfassers «polnischer Zeit» stammen,

für diesen Band aber eigens von ihm ausgewählt und zusammengestellt worden ist.

Im Teil I sind fünf Studien «Zur Geschichte der Juden in Polen» zusammengefasst,
darunter zwei materialreiche Studien über :Die Gemeinderatswahlen im früheren Lwöw»
(S. 12-34) und «Die Teilnahme der Juden an den Sejmwahlen im früheren Polen» (S.
3 5-63) sowie eine Auseinandersetzung unter dem Thema «Die Geschichte der Landessynode

der grosspolnischen Juden» (S. 64-75) mit dem gleichnamigen Buch von Louis Lewin,
das 1926 in Frankfurt/M. erschienen ist. Teil II «Bibelstudien» enthält drei Essays zu
«Kohelet» (S. 90-100), «Rut» (S. 101-106) und «Ejcha» (S. 107-114). In Teil III
unternimmt der Verfasser in zwölf, aus einer Mischung von historisch-kritischer Abhandlung
und Feuilleton bestehenden Aufsätzen einen Gang durch das jüdische Festjahr (S.
115-198). Besonders interessant sind dabei jene Beiträge, in denen entsprechende lokale
Traditionen und Bräuche vorgestellt werden wie etwa in «Die hakufes (hakkaphot) der
Chassidim von Beiz» (S. 141-147). Teil IV «Aus vergangenen Jahrhunderten» schliesslich
beinhaltet vier Literaturstudien: «Antologia der Midraschliteratur» (S. 200-204)

Würdigung des Buches von J.L. Baruch. Otsar siphrut Jisrael, Berlin 5685/1925),
«Zur Biographie Moses Zaccutos» (S. 205-212) Auseinandersetzung mit dem
entsprechenden Kapitel in H. Graetzen «Geschichte der Juden» sowie A. Apfelbaum, Moscheh
Zaccuto, Lwöw 1936), «Das Ende des Messias» (S.213-223) Anmerkungen zu dem in
Lwöw 1911 erschienenen gleichnamigen Drama von J. ZuFawski, das die «tragische
Geschichte» Schabbatai Zwis behandelt) sowie «Eine alte Tragödie in neuem Gewände» (S.
224-230) Anmerkungen zu S. Poliakows «Le Messie sans peuple», Paris 1925)

Wenngleich I. Lewins Aufsätze vor rund einem halben Jahrhundert geschrieben und
bereits in den zwanziger und dreissiger Jahren erstveröffentlicht wurden, so bieten sie
dennoch auch.dem heutigen Leser anregende Lektüre, von ihrem dokumentarischen Wert
ganz abgesehen.

S. Schreiner

123


	Rezensionen

