
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Lateinische liturgische Zitate im "Nizahon Yašan" : eine jüdische Kritik
aus dem Mittelalter an der katholischen Liturgie

Autor: Jeffery, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960761

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960761
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LATEINISCHE LITURGISCHE ZITATE
IM «NIZAHON YASAN» *

Eine jüdische Kritik aus dem Mittelalter an der katholischen Liturgie

von Peter Jeffery

Das Nizahon Yasan oder «Alte Polemik» (im folgenden NY) ist eine

Zusammenfassung von Widerlegungen der Argumente, die christliche
Missionare anführten, um Juden zur Taufe zu überreden. Es wurde im späten 13.

oder im frühen 14. Jahrhundert in einer Landschaft zusammengestellt, in der
die Umgangssprache deutsch war. Nun liegt es in einer kritischen Edition und
(erstmals) in einer englischen Übersetzung vor'. Der grösste Teil des Textes
befasst sich mit jenen Stellen aus dem AT und aus dem NT, die von Christen
häufig angeführt wurden; viele, besonders aus dem NT, sind auf Latein
zitiert, und zwar manchmal fehlerhaft. Gegen Ende aber ist ein Abschnitt der
Messe und den Sakramenten gewidmet; dort sind Texte aus der damaligen
christlichen Liturgie auf Latein angeführt, manchmal mit deutscher Übersetzung,

immer mit einer hebräischen Deutung. Diese Zitate sind arg entstellt
und missdeutet, und zwar sicher deshalb, weil die verschiedenen Verfasser
und Schreiber Mühe hatten, lateinische Wörter in hebräischen Buchstaben
wiederzugeben, und weil sie mit der christlichen Liturgie ohnehin nicht
vertraut waren. Oft steht also nicht klar fest, welcher Text eigentlich zitiert ist.

Dennoch können alle entstellten Stellen identifiziert werden. Im folgenden

möchte ich der jeweiligen Quelle auf die Spur kommen und den
ursprünglichen Wortlaut und Sinn wiederherstellen. Natürlich beruhen die
Zitate nicht auf primären Kenntnissen der christlichen Liturgie, wie es bei Christen

der Fall wäre, die zum Judentum übergetreten sind. Vielmehr ist es

eindeutig, dass die Redaktoren des NY diese Zitate nur als solche kannten, d.h.
aus dem Zusammenhang gerissen, wie sie von christlichen Polemikern angeführt

wurden. Umso leichter wurden sie dann missverstanden, falsch
niedergeschrieben und dadurch entstellt. In einem Falle werden Stellen, die miteinander

nicht im Zusammenhang stehen, als ein einziges Zitat wiedergegeben.
Mehrmals ist die urprüngliche Bedeutung völlig verdunkelt, weil die Heraus-

* Aus dem Englischen übersetzt von G. Sobiela.

Dr. Peter Jeffery lehrt an der Harvard University, Department of Music, Cambridge, MA
02138, USA.

108



geber ganz vergassen, zu welcher Beweisführung die Texte in die Polemik
eingeführt wurden. Es folgen hier die wesentlichen Stellen aus dem NY in der
Reihenfolge ihres Vorkommens:

1) Wenn siejenes abscheuliche Brot entweihen und verunreinigen, sprechen
sie folgende Worte: «Hoc est enim corpus meum», d. h.: «Ich allein bin
der Leib und das Blut»2.

Nun heisst die lateinische Stelle in der Tat3: «Denn das ist mein Leib».
Dieser Satz steht im Mittelpunkt des Messkanons und bewirkt nach
katholischer Glaubenslehre die wahrhafte Wandlung des Eucharistiebrotes4,
was Gegner leicht zum Widerspruch reizen konnte. Die falsche Übersetzung

«Ich allein» scheint auf eine Missdeutung von enim zurückzugehen;
gerade dieses Wort aber steht nicht in der Vulgata, sondern nur in der
Liturgie5.

2) Ferner, wenn sie ihre Kinder mit dem unreinen Wasser taufen, sagen sie:

«Offerentia Satanae», d. h. «Möge dies ein Opfer an den Satan sein»6.

Es ist nur allzu verständlich, dass gerade diese Stelle in den Manuskripten
nicht einheitlich tradiert ist. Selbst Gegnern des Christentums fiele es

schwer zu glauben, dass die Taufe als «ein Opfer an den Satan» bezeichnet
werde. Zwar änderte sich die Taufformel oft von Diözese zu Diözese. Dennoch

ist eine Stelle wie die im NY zitierte mit Sicherheit nirgends anzunehmen.

In einer NY-Ausgabe aus dem 17. Jahrhundert, die auf eine verlorene

Strassburger Handschrift zurückzugehen scheint, steht eine scheinbare
Verbesserung: dort ist statt «offerentia Satanae» ein Teil der richtigen
Taufformel zu lesen: («Ego te baptizo) in nomine Patris et Filii et Spiritus
Sancti, amen»), aber als hebräische «Erklärung» dazu steht wieder:
«Möge dies ein Opfer an den Satan sein». Als Stütze zu dieser Lesart wird
eine andere, allerdings entstellte und schier unverständliche Handschrift
angeführt7.

Das fragliche, offenbar falsche Zitat dürfte m. E. auf eine missverstandene

Transliteration zurückgehen. Bei den meisten Taufliturgien pflegte
der Priester den Täufling bzw. dessen Paten zu fragen: «Abrenuntias
Satanae?», d.h.: «Schwörst du dem Satan ab?»8. In einer Umwelt, die kaum
Latein verstand, liegt die Vermutung nahe, dass das Schluss-S von
«abrenuntias» in das anlautende S von «Satanae» einging. Das Ergebnis «abre-
nuntia» wurde wohl als «°abrenunziyah» transkribiert; dieses Wort
konnte leicht zu «°oferenziyah» entstellt werden, das dann als Transliteration

von «offerentia» missverstanden wurde. Der Umstand, dass letztere

Form der Deutung im NY zugrundeliegt, deutet darauf hin, dass die
fragliche Stelle aus der christlichen Liturgie längere Zeit im Religionsstreit
angeführt und dabei verballhornt und missverstanden wurde.

109



3) Folgender Text heisst in ihrer Sprache «Credo»: «Credo in Deum patrem
omnipotentem creatorem coeli et terrae et in Jesum Christum filium ei-

us» (einige fügen an dieser Stelle hinzu: «unicum dominum nostrum qui
conceptus est de spiritu santo (sie! d. Üb.) natus ex Maria virgine» — so
weit der Einschub) «Passus Pontio Pilato, crucifixus, mortuus et sepul-
tus, descentus (sie! d. Üb.) ad infera, tertia die resurrexit a mortuis, as-
cendit ad coelum, sedet ad dexteram Dei patris omnipotentis». Hier die
Deutung: «Ich glaube an Gott, den herrschenden Vater, Schöpfer des

Himmels und der Erde, und auch an seinen Sohn Jesus, der durch
Statthalter Pilatus höchste Qualen litt. Er litt und wurde getötet und beerdigt
und erstand am dritten Tag von den Toten — er, der rechts von Gott dem
herrschenden Vater sitzt. (Die deutsche Übersetzung lautet: «Ich glaube
an Gott Vater gewiltig Schöpfer Himmel und Erde und an seinen Sohn
Jesu der hat gelitten von dem Fürsten Pilatus den Marter. Er ist gepeinigt
und getötet und begraben. Am dritten Tag stund er auf von seinem Tode,
der sitzt zu der Rechten Seiten Gottes Vater gewiltig»). Da sie nun sagen,
dass sie an Gott und an Jesus glauben, so ist Jesus folglich kein Gott.
Ausserdem sagen sie, dass er rechts von Gott sitze; das bedeutet, dass er
selbst kein Gott ist»*.

Hier liegt nicht das Credo der Messe, das sog. Nizänum, vor, sondern
eher der erste Teil des Apostolikums. Dieses war als Privatgebet weit
verbreitet und wurde im Mittelalter häufig ins Deutsche übersetzt10. In der
Liturgie wurde es vor allem bei der Taufe verwendet, indem der Täufling
bzw. die Taufzeugen sich dazu bekennen mussten". Schwer verständlich
ist die Behauptung, wonach die Stelle «unicum dominum... ex Maria
virgine» nicht immer gesprochen werde, und deren Auslassung bei der
deutschen Übersetzung im NY: dabei gehörte sie dem Urtext des Credo an, und
zwar selbst seinen frühesten Fassungen12. Falls sie in einer Variante fehlte,
die im Entstehungskreis des NY eine beschränkte Verbreitung hatte, so

muss eine solche Fassung eine Ausnahme gebildet haben.

4) Täglich sprechen sie beim Primgebet: «Christi fili Dei, vae vae, miserere
nobis, miserere nobis. Offerimus tibi Domine calicem salutaris secundum

Ordinem Melchisedek et secundum ordinem Moysi et Aaron in sa-
cerdotibus eius et Samuel inter eos qui invocant nomen Domini». Das

nennen sie Stillmess (sic, d. Üb.). Es wird nur ordinierten Priestern
beigebracht, die es dann in ihrem Gebetshaus leise vor sich hin murmeln. (Die
deutsche Übersetzung heisst: «Christus des lebende Gottes Sohn,
erwärm erbarme, d. Üb.) dich über uns, der sitzt zu der rechten Seiten
seines Vaters, erwärm dich über uns. Wir opferen dem Herren dakenlich
der salbet Aharon in ihr Priesterschaft und Samuel der Rufer in
Namen Gottes»). Wie kann man wohl behaupten, dies sei Gott, wenn der
Priester selbst es nur als ein Opfer behauptet und wenn man selbst den
Wein gekeltert und das Brot gebacken hat?".

110



Hier wurden Teile aus verschiedenen Gebeten zu einem scheinbar einzigen

Text zusammengeschmolzen. Der erste Teil ist etwas entstellt, und
zwar durch irrtümliches Lesen der Transliteration. Im ganzen NY steht
der hebräische Buchstabe Jod für lat. e und ae. Deshalb sollte der
Anfang des Zitats eigentlich so heissen: «Christe fili Dei vivi miserere nobis»,
was zur anschliessenden deutschen Übersetzung passt. Wohl werden dort
beide Ausrufe «miserere nobis» berücksichtigt; dazwischen aber steht der
Satz « der sitzt zu der rechten Seiten seines Vaters», was zur Schlussfolgerung

zwingt, dass die entsprechende Liturgiestelle im NY weggelassen
wurde. Aus der lateinischen Rückübersetzung dieses fehlenden Satzes
ergibt sich der Anfang des kurzen Responsoriums zur Prim am Sonntag:
«Christe fili Dei vivi, miserere nobis. Qui sedes ad dexteram Patris, miserere

nobis»14. Da dieser Text verhältnismässig wenig bekannt ist, dürfte
seine Verwendung in der Polemik und folglich seine Wiedergabe im NY
wegen des Nebensatzes «qui sedes ad dexteram Patris» erfolgt sein:
anderswo im NY wird die Lehre kritisiert, wonach Christus rechts vom Vater
sitzen soll15. Ausgerechnet dieser Satz aber fehlt im lateinischen Zitat. Ein
anderer Streitpunkt hätte sich ausserdem aus der Bezeichnung Christi als
«Sohn des lebendigen Gottes» ergeben können.

Der nächste Satz «Offerimus tibi Domine calicem salutaris» stammt
von einem ganz anderen Gebet, das weder mit dem vorigen noch
überhaupt mit der Prim etwas zu tun hat, sondern zur Messe gehört16 und bei
der Darbietung des mit Wein gefüllten Kelches gesprochen wird." Diese

Handlung pflegte man so zu verstehen, dass der Kelch dem Vater dargeboten

wurde, nicht aber dem Sohn"; es ist daher ausgeschlossen, dass der
fragliche Satz im Anschluss an ein liturgisches Gebet gesprochen worden
wäre, dessen Beginn «Christe fili Dei» lautet. Hier haben wir es mit zwei
Zitaten zu tun, die beim Streit zwei völlig verschiedenen Gebeten zur
Beweisführung entnommen und dann nach und nach zusammengeschmolzen

wurden.

In der Folge stehen zwei Stellen aus den Psalmen, die dem Gebet «Offerimus

tibi...» nicht angehörten. Sie lauten: «Secundum ordinem Melchi-
sedek» (Ps. 110,4) und «Secundum ordinem Moysi et Aaron in sacerdoti-
bus eius et Samuel inter eos qui invocant nomen Domini» (Ps. 99, 6)18.

Wohl verweist der Messkanon auf die Opfer Abels, Abrahams und
Melchisedeks"; aber weder zitiert er aus diesen Psalmen, noch erwähnt er
Moses, Aaron oder Samuel. Ausserdem bezogen die Christen die Stelle
aus Ps. 110 nicht auf den Messkelch, wie im NY, sondern als Vorbild auf
Christi Priesterschaft20. Beide Zitate wurden folglich von Christen als
Beweise angeführt; es ist anzunehmen, dass sie und andere liturgische Texte
wie «Abrenuntias Satanae» einige Zeit tradiert und dann zu einem scheinbar

einheitlichen Gebet gemacht wurden.

111



Nach NY wurden diese Worte bei der christlichen Prim gesprochen, d.
h. bei der ersten der kleinen Hören aus dem täglichen Kursus des Officium
divinum21. Weiter unten heisst es hingegen, diese Worte seien Teil der
«Stillmess», d. h. des von einem Priester privat zelebrierten Gottesdienstes.

Stille Messe und Prim haben miteinander nichts zu tun; allerdings
wurden beide in aller Frühe gelesen. Die Verwechslung im NY erklärt sich
dadurch, dass der umstrittene Text eigentlich kein Gebet ist, sondern ein

Konglomerat von Zitaten, wobei «Christe fili Dei...» der Prim und «Offe-
rimus tibi...» der Messe entnommen sind. Beide Stellen waren
Durchschnittschristen unbekannt; «nur ordinierte Priester» waren damit
vertraut. Wurden diese Texte dennoch von NichtChristen beachtet, dann
sicher nur deshalb, weil sie vorher von Missionaren zur Beweisführung
verwendet worden waren.

5) Beim Brotschlucken sagt er: «Ich werde den Heilsbecher nehmen und
den Namen des Herrn anrufen» (Ps. 16,13). Auf Latein heisst es: «Cali-
cem salutaris accipiam et nomen Domini invocabo». Darauf trinkt er den
Wein, den er bereits gerochen, als dieser noch im Kelch war»22.

Tatsächlich sprach der Zelebrant, ehe er aus dem Kelch trank («beim
Brotschlucken»), ein Gebet aus Ps. 116,12 -13 und 18,4: «Quid retribuam
Domino pro omnibus quae retribuit mihi? Calicem salutaris accipiam et

nomen Domini invocabo. Laudans invocabo Dominum et ab inimicis meis
salvus ero»23. Auch diese Worte, wie schon beim Beispiel 4, wurden leise

gesprochen und waren Laien und Andersgläubigen kaum bekannt, so dass
sie erst durch Missionare in die christlich-jüdische Polemik kamen.

In jedem der hier untersuchten fünf Fälle rezipiert das NY Beweisführungen

aus der christlichen Liturgie, die seit einiger Zeit im Religionsstreit
hin- und herliefen und dabei entstellt und missverstanden wurden. Als sie

im NY niedergeschrieben wurden, wusste oder verstand man ihren
Ursprung, ihren Sinn und selbst ihren Wortlaut nicht mehr. Stelle 1): «Hoc
est enim corpus meum» war richtig angeführt, aber falsch übersetzt. Stelle
(2): «Offerentia Satanae» war derart entstellt, dass man sie nicht mehr
erkannte, und zwar wohl wegen Tansliterationsfehlern. Stelle (3), das
Apostolikum, ist im wesentlichen wortgetreu wiedergegeben, aber mit der
irrtümlichen Angabe, dass ein Schlüsselsatz gewöhnlich nicht gesprochen
werde. Stelle 4) ist ein Unding: ein Zitat aus der Prim, eines aus dem
Messkanon und zwei aus je einem anderen Psalm werden zu einem einzigen,
theologisch sinnlosen Gebet gemacht. Stelle 5) endlich ist richtig wiedergegeben,

aber wäre einem zufälligen Messbesucher unbekannt geblieben.,
Alle Stellen wurden sicher von christlichen Polemisten in die Diskussion
gebracht und später im NY niedergeschrieben.

112



ANMERKUNGEN

1. David Berger, The Jewish-Christian Debate in the High Middle Ages: A Critical Edition

of the Nizzahon Vetus with an Introduction, Translation, and Commentary, Ju-
daica Texts and Translations 4, Philadelphia 1979.

2. Berger, S. 219, heb. S. 155.

3. Berger ,S. 336.

4. Für den Wortlaut in der editio princeps des Römischen Missales s. Robert Lippe
(Hrsg.), Missale Romanum Mediolani, 1474 1, Henry Bradshaw Society 17, London
1899, S. 207. S. auch: Bernard Botte und Christine Mohrmann, L'Ordinaire de la messe,

Etudes liturgiques 2, Paris und Löwen 1953, S. 80; Joseph A. Jungmann, The Mass
of the Roman Rite: Its Origins and Development, 2, New York 1955, S. 194-201. Zur
mittelalterlichen Auffassung s. Bulle Cantate Domino von Papst Eugen IV (4.
Februar 1441) in: Bullarium Romanum, 5, Turin 1860, S. 64, Nr. 24

5. Vgl. Mat. 26,26; Mark. 14,22; Luk. 22,19; 1. Kor. 11,24. S. auch: Cipriano Vagaggini,
The Canon of The Mass and Liturgical Reform, üb. von Peter Coughlan, New

York 1967, S. 101-3; Joachim Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen 1966;
Hans Lietzmann, Mass and Lord's Supper: A Study in the History of the Liturgy, üb.
von Dorothea H. G. Reeve, Leiden 1979, S. 20-40.

6. Berger, S. 219-220, heb. S. 155.

7. S. Berger, S. 336.

8. Zum Taufritus der alemannischen Diözese Konstanz s. Alban Dold (Hrsg.), Die
Konstanzer Ritualientexte in ihrer Entwicklung von 1482-1721, Liturgiegeschichtliche
Quellen 5-6, Münster 1923, S. 37.

9. Berger, S. 220, heb. S. 155.

10. Deutsche Texte aus dem Mittelalter in: August Hahn, G. Ludwig Hahn und Adolf
Harnack, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der Alten Kirche, Breslau 1897

(Neudruck Hildesheim 1962), S. 97-126. Zum Wortlaut des Konstanzer Taufritus S.

A. Dold, S. 38.

11. Vgl. Konstanzer Taufritus in: A. Dold, Konstanzer Ritualientexte, S. 38'.

12. Diese Stelle kommt selbst in den ältesten Handschriften vor. Vgl.
A. E. Burn, Facsimiles of the Creeds from Early Manuscripts, Henry Bradshaw Society

36, London 1909, S. 1 -12, Abb. IV-X. S. auch die frühen Texte in: H. Denzinger,
Enchiridion Symbolorum, hrsg. von A. Schönmetzer, Rom 32 1 963, S. 17-39.

13. Berger, SS. 220-221, heb. S. 156.

14. S. R. Hesbert, Corpus Antiphonalium Officii, 4, Rerum Ecclesiasticarum Documenta,
Series Major: Fontes 10, Rom 1970, S. 71, Nr. 6276.

15. Berger, S. 160-164, heb. S. 101 -104.
16. Lippe, Missale Romanum, 1, S. 200; Botte-Mohrmann, L'Ordinaire, S. 68; Jung-

mann, Mass, 2, S. 58-59.
17. So ausdrücklich im Gebet Undeet memores, das dem Messkanon angehört. S. Jung¬

mann, Mass, 2, S. 218-226; Lippe, Missale Romanum, 1, S. 207-208; Botte-Mohrmann,

L'Ordinaire, S. 80-82.
18. Die Psalmen sind hier nach ihren hebräischen Nummern zitiert. Die Vulgata folgt na¬

türlich der Septuaginta.
19. Lippe, Missale Romanum, 1, S. 208; Botte-Mohrmann, L'Ordinaire, S. 82.

113



20. So steht es schon im NT (Heb. 5, 6 und 7, 21). Vgl. auch Berger, 164-165; David M.
Hay, Glory at the Right Hand: Psalm 110 in Early Christianity, Society of Biblical
Literature Monograph Series 18, Nashville 1973.

21. An einer anderen Stelle zitiert das NY das Athanasische Credo oder Quicumque vult,
das gewöhnlich zur Prim gelesen wurde: Berger, S. 178, heb. S. 115-116.

22. Berger, S. 221, heb. S. 156.

23. Lippe, Missale Romanum, S. 211 ; Botte-Mohrmann, L'Ordinaire, S. 90; Jungmann,
Mass, 2, S. 353.

114


	Lateinische liturgische Zitate im "Nizahon Yašan" : eine jüdische Kritik aus dem Mittelalter an der katholischen Liturgie

