
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Jüdische Liturgie?

Autor: Petuchowski, Jakob J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JÜDISCHE LITURGIE?

von Jakob J. Petuchowski

«Liturgie» im christlichen und jüdischen Sprachgebrauch

Es kommt ab und zu vor, dass, wenn ich, nach meinen Interessensgebie-
ten befragt, auch die jüdische Liturgiewissenschaft nenne, das Staunen des

Fragestellers ausgelöst wird. Haben denn die Juden eine Liturgie? Liturgie
wird doch von Adolf Adam und Rupert Berger folgendermassen definiert:
«Die gottesdienstliche Versammlung der Gemeinde, in der Christus durch
seinen Heiligen Geist in Verkündigung und sakramentalen Zeichen den

Gläubigen Anteil gewährt an seinem Pascha-Mysterium und dem erlösten
Menschen die dankbar preisende Antwort an den Vater ermöglicht»'.

Schon Friedrich Heiler hatte konstatiert: «Während im Mittelpunkt des

urchristlichen und katholischen Gottesdienstes das Mysterium steht,... fehlt
das Mysterium im jüdischen und islamischen Gemeindegottesdienst völlig»2,
— eine Feststellung, die ihn dann auch sagen Hess: «Man kann darum nur
ungenau von einer synagogalen... Liturgie reden; denn Liturgie ist dem Wortsinn

nach... ein heiliges, sakramentales Tun, das den Gläubigen in eine
sinnlich-geistige Gemeinschaft mit dem Göttlichen bringt»3.

Nun stimmt zwar, dass im christlichen Sprachgebrauch das Wort Liturgie

die erwähnte Bedeutung hat und mit der Eucharistiefeier so eng verknüpft
ist, dass es einem Christen gewiss nicht leicht fallen mag, sich eine «christuslose»

Liturgie vorzustellen. Trotzdem ist das Wort Liturgie älter als das
Christentum; und das Christentum kann daher auf das Wort Liturgie keinen
Monopolanspruch erheben. Ohne hier näher auf die Ableitung des Wortes aus
dem Griechischen einzugehen, soll nur kurz bemerkt werden, dass das Wort
leitourgi'a schon in der griechischen Übersetzung der hebräischen Bibel, in
der Septuaginta vorkommt; und zwar wird mit diesem Wort der hebräische
Terminus cavôda übersetzt. Das Wort cavôda bedeutet zunächst die — rein
physische — «Arbeit», die man tut, oder den «Dienst», den ein Mensch
einem anderen leistet. Dann bedeutet es aber auch den «Gottesdienst», der im
biblischen Zeitalter natürlich in der Form des Opferkultes gepflegt wurde. So

Zur Person von Prof. J. Petuchowski, siehe JUDAICA 1 (1985)37. Adresse: 7836, Greenland

Place, Cincinnati, Ohio 45237. USA.

99



heisst es z.B. in 2 Chronik 35,10: «Als man zum Dienst (hebr. cavôda gerüstet

war, traten die Priester an ihren Platz». Die Septuaginta übersetzt cavô-
da mit leitourgi'a.

In 2 Chronik 35,16 liest man: «So warder gesamte Dienst für den Herrn
(hebr.: cavôdat YHWH) an jenem Tag gut geordnet. Man feierte das
Pascha...». Die Septuaginta übersetzt cavôdat YHWH mit leitourgi'a kyriou.

Immerhin ist zu beachten, dass in den erwähnten Stellen das hebräische
Wort cavôda und das griechische Wort leitourgi'a auf den Opferkult bezogen
werden. Da sich nun der nachbiblische jüdische Gottesdienst als Wortgottesdienst

ausgibt, während die christliche Eucharistiefeier sich als Opferdienst
betrachtet, könnte das Christentum behaupten, dass das Wort cavôda
leitourgi'a eher auf den christlichen als auf den jüdischen Gottesdienst anwendbar

ist.

So einfach liegen aber die Dinge nicht. Zunächst einmal, wie es im
Hebräerbrief klar herausgestellt wird, soll Christus ja durch seinen Sühnetod
den blutigen Opferkult des Jerusalemer Tempels endgültig abgelöst haben;
und natürlich wird auf dem Altar der christlichen Kirche kein Tierfleisch
verbrannt. Im Gegenteil, es heisst im Hebräerbrief ausdrücklich: «Durch ihn also

lasst uns Gott allezeit das Opfer des Lobes darbringen, nämlich die Frucht
der Lippen, die seinen Namen preisen»4.

Die Gleichsetzung von «Opfer» und «Frucht der Lippen» basiert auf
Hosea 14,3, einem Vers, der übrigens auch von den alten Rabbinen in dem
Sinn verstanden wurde, dass, wenn man sich zu Gott mit Worten wendet,
Gott es einem anrechnet, als ob man die vorgeschriebenen Farren
dargebracht hätte. Und selbst wenn man Brot und Wein der Eucharistiefeier als

«Opfergaben» bezeichnet, kann doch im Vergleich zu den ehemaligen
Tieropfern die Eucharistie nur in einem übertragenen Sinn Opferkult cavôda

leitourgi'a genannt werden.

Das A chtzehngebet — Kernstück der jüdischen Liturgie

Dann wäre aber zu fragen, ob nicht auch die Synagoge so etwas hat, das
als Ersatz für die ehemaligen Tieropfer gilt und in einem übertragenen Sinn
als cavôda leitourgi'a bezeichnet werden kann. Wir meinen, diese Frage
bejahen zu können. Es soll hier der Talmud selbst zu Worte kommen.

Es wurde gelehrt: «Den Herrn, euren Gott zu lieben und Ihm mit eurem ganzen

Herzen und eurer ganzen Seele zu dienen» (Deuteronomium 11,13; das
hebräische Wort für «dienen» ist eine Verbalform von dem Stamm cavad, aus dem
auch das Substantiv gebildet wird) — das bezieht sich auf das Gebet.

100



Du sagst, das bezieht sich auf das Gebet. Könnte es aber nicht den Opferdienst

bedeuten?

Nein, die Heilige Schrift sagt ja: «Mit eurem ganzen Herzen». Welches ist
der Dienst (hebr.: cavôdà), der im Herzen stattfindet? Du musst schon sagen:
das Gebet!6.

Es soll hier gleich hinzugefügt werden, dass, wenn die alten rabbini-
schen Quellen das «Gebet» (tefilla) erwähnen, sie damit nicht irgendein
beliebiges Gebet meinen, sondern ganz spezifisch das Achtzehngebet, ein
Gebet, das ursprünglich aus achtzehn Benediktionen bestand. Dieses Achtzehngebet

(an Sabbat- und Feiertagen ist es ein Siebengebet, beim Mussaf-Gottes-
dienst am Neujahrstag ein Neungebet) ist ein Bestandteil eines jeden
jüdischen Gottesdienstes. Ja, zusammen mit dem «Höre, Israel!» (Deut. 6,4 - 9;
Deut. 11,13-21; Numeri 15,37-41) und den diese Perikopen umrahmenden
Benediktionen, macht das Achtzehngebet das «Kernstück» des jüdischen
Wortgottesdienstes aus; und beim Nachmittagsgottesdienst wird das

Achtzehngebet gebetet, obwohl das «Höre, Israel!» bei diesem Gottesdienst nicht
rezitiert wird. Es ist nun dieses Achtzehngebet, von dem das angeführte
Talmudzitat behauptet, dass es den Namen cavôda leitourgi'a) ebenso
beanspruchen kann wie der Opferkult. In der Form dieses Gebets, die beim
MuSsaf-Gottesdienst der Feiertage gesprochen wird, heisst es sogar wörtlich:
«Lass Dir unser Flehen angenehm sein wie einst die Ganzopfer und die
Brandopfer!»' — ein Gedanke, der dann in der neuzeitlichen Gebetbuchreform

im Judentum ganz besonders betont wurde8.

An Ende des ersten, Anfang des zweiten Jahrhunderts n. Chr., also nach
der Zerstörung des Jerusalemer Tempels, verlangt Rabban Gamaliel II, dass

jeder täglich das Achtzehngebet betet. Rabbi Aqiba dagegen will diese

Pflicht nur denjenigen auferlegen, denen das Achtzehngebet geläufig ist. Die
Gebete wurden nämlich damals noch nicht niedergeschrieben. Diejenigen
Menschen, denen dieses Gebet nicht geläufig ist, mögen sich mit einem Auszug

des Achtzehngebets begnügen, d.h. mit einer Form, in der die mittleren
zwölf Benediktionen in eine einzige zusammengefasst wurden9.

Wie ernst das Achtzehngebet genommen wurde und dass es mit einer
noch grösseren Andacht (qawwana) als selbst das «Höre, Israel!» zu sprechen

war, erhellt aus folgender Vorschrift der Mischnah:

Arbeiter dürfen das «Höre, Israel!» auf einem Baum oder auf einem Gerüst
rezitieren, was ihnen aber im Fall des Achtzehngebets nicht erlaubt ist10.

101



Das Achtzehngebet — «Ersatz» für den Opferkult

Die Entstehungsgeschichte des Achtzehngebets, wie sie von der modernen

Wissenschaft konstruiert wird, ist ein Kapitel für sich, auf das wir hier
nicht näher einzugehen brauchen". Worauf es uns in diesem Zusammenhang

hauptsächlich ankommt, ist die Auffassung des rabbinischen Judentums,

das in diesem Gebet einen «Ersatz» (wenn auch nur bis zum messiani-
schen Wiederaufbau des Jerusalemer Tempels) für den Opferkult sah. Dabei,

wie sich gleich zeigen wird, trifft das nicht zu, was heutzutage oft von
Apologeten des Reformjudentums behauptet wird, nämlich, dass die alten
Rabbinen das Achtzehngebet erst nach der Tempelzerstörung bewusst als

«Opferersatz» schufen. Dagegen spricht schon die Tatsache, dass einige
Bestandteile des Achtzehngebets bereits von den Priestern im Zweiten Tempel
selbst gebetet wurden12, von Anklängen des Achtzehngebets an Phrasen des

Hymnus im 51. Kapitel des Buches Jesus Sirach, im zweiten vorchristlichen
Jahrhundert, gar nicht erst zu reden. Aber die alten Rabbinen, ob historisch
richtig oder falsch, hielten das Achtzehngebet für noch weit älter.

Daheisst es z.B. im Talmud: «Die Männer der Grossen Synagoge haben
den Israeliten Segenssprüche (berakôth), Gebete und Unterscheidungsgebete

(havdalôt) angeordnet»13. Die Grosse Synagoge soll eine von Esra einberufene

oberste religiöse Instanz gewesen sein, der auch einige nachexilische
Propheten angehörten, und die während der Perserherrschaft in Palästina
das jüdisch-religiöse Leben regelte. Ob es eine derartige Behörde in der von
den Rabbinen angenommenen Form tatsächlich gegeben hat, wird von der
modernen Wissenschaft stark bezweifelt. Aber das konnten die alten Rabbinen

ja nicht wissen. Gehen aber die Segenssprüche und die Gebete auf die
Grosse Synagoge zurück, dann muss auch, so meinte man, das Gebet der
Achtzehn Segenssprüche in der Grossen Synagoge seinen Ursprung haben.

Rabbi Yosse bar Rabbi Hanîna meinte sogar, dass die Erzväter Abraham,

Isaak und Jakob das dreimal tägliche Beten des Achtzehngebets
angeordnet hätten"1! Rabbi Yehösua0 ben Levi hielt sich dagegen an die Überlieferung,

dass die Männer der Grossen Synagoge das Achtzehngebet angeordnet

haben, fügte aber hinzu, dass sich die Männer der Grossen Synagoge dabei

von der Anzahl und den Tageszeiten der täglichen Opfer leiten Hessen15.

Ganz anders liest sich nun folgender Bericht:

Es lehrten unsere Meister: Simecon Hapaqoli arrangierte (hisdir) die achtzehn

Segenssprüche in ihrer Reihenfolge unter der Ägide von Rabban Gamaliel
II in Jamnia".

Hier muss allerdings bemerkt werden, dass der Ausdruck «arrangierte»
(hisdir) nicht unbedingt bedeuten muss, dass Simecon Hapaqoli etwas Neues

102



schuf. Es braucht einfach nur zu bedeuten, dass Simecon Hapaqoli bereits
vorhandenes Material zusammentrug und dann in der von Gamaliel
erwünschten Reihenfolge arrangierte.

Schliesslich kommt es im Talmud zu einem Harmonisierungsversuch:

Wie ist es denn möglich, dass, nachdem hundertundzwanzig Älteste, unter
denen sich auch einige Propheten befanden, das Achtzehngebet in der richtigen
Reihenfolge angeordnet hatten, 5imecon Hapaqoli da noch etwas zu arrangieren
hatte? Das kann nur bedeuten, dass das Volk in der Zwischenzeit die achtzehn
Segenssprüche vergessen hatte, und dass er sie erneut arrangierte".

Der im zwölften Jahrhundert lebende Moses Maimonides hat dann
versucht, in seinem grossen Gesetzeskodex die verschiedenen, oft sich gegenseitig

widersprechenden Aussagen des Talmud zum Thema Achtzehngebet auf
harmonische Weise zu systematisieren. Was dabei herauskam, fassen wir
hier kurz zusammen:

Täglich zu beten, ist ein positives Gebot der Bibel. Aber Anzahl und Wortlaut

der Gebete, wie auch feste Gebetszeiten sind nicht von der Bibel befohlen.
Man soll Gott zwar täglich preisen, aber wie man das macht, wurde zunächst dem
einzelnen Individuum überlassen, das nach seinem eigenen Vermögen handelte.
Das war die ununterbrochene Praxis von Moses bis Esra.

Aber im babylonischen Exil wurden die Sprachen vermischt; und, wenn
einer beten wollte, konnte er sich nicht mehr richtig ausdrücken. Da ordneten —
nach der Rückkehr nach Palästina — Esra und seine Behörde das Achtzehngebet
an, so dass jeder beten konnte; und das Gebet des Sprachbehinderten konnte
jetzt so vollkommen sein wie das Gebet des eleganten Redners.

Esra und seine Behörde ordneten auch an, dass die Anzahl des Achtzehngebets

der Anzahl der in der Bibel vorgeschriebenen Opfer entsprechen sollte".

Maimonides wusste natürlich, dass es im Jerusalemer Tempel nur zwei
tägliche Opfer gegeben hat, morgens und nachmittags, aber kein Opfer am
Abend. Er wusste aber auch, dass Juden überall in der Welt auch am Abend
das Achtzehngebet sprachen, obwohl die talmudische Diskussion über die
Frage, ob das Achtzehngebet am Abend ein Pflichtgebet oder ein freiwilliges
Gebet sei, unentschieden blieb". So fügte er dann folgerichtig hinzu, dass

das Achtzehngebet am Abend zwar kein Pflichtgebet sei, aber doch so
betrachtet werden sollte, als ob man es mit einem Pflichtgebet zu tun hätte20.

103



Liturgiewissenschaft und rabbinische Vorstellungen über
die Entstehung des Achtzehngebets

Wir haben bereits darauf hingewiesen, dass sich die moderne Wissenschaft

die Entstehungsgeschichte des Achtzehngebets anders vorstellt.
Trotzdem können wir uns auf Maimonides verlassen, dass er uns einen
Einblick in die rabbinische Vorstellung dieser Entstehungsgeschichte vermittelt.
Dabei sind folgende Punkte festzuhalten:
1) Die Meinung, dass bereits die Erzväter das Achtzehngebet eingesetzt

haben sollen, wird — vielleicht als zu poetisch und phantasiereich —
stillschweigend übergangen.

2) Nicht die Ereignisse des Jahres 70 n. Chr., sondern die Umstände des

babylonischen Exils und der zurückkehrenden Exulanten beim Wiederaufbau

Jerusalems führten zur Festlegung des Achtzehngebets in den Tagen
Esras.

3) Ein Zusammenhang formeller Art zwischen Opferkult und dem
Achtzehngebet bestand von Anfang an.

Dass einzelne Bestandteile des Achtzehngebets — wenn auch nicht
ausgerechnet gerade achtzehn auf das Zeitalter Esras zurückgehen — schon vor
der Tempelzerstörung existierten, wird auch von der modernen Wissenschaft
anerkannt. So repräsentiert eben das tägliche Gebet, das später, zur Zeit
Gamaliels II, zum Achtzehngebet wurde, die Kontinuität des jüdischen
Gottesdienstes vor und nach der Tempelzerstörung und man kann verstehen,
warum die Rabbinen nach der Tempelzerstörung in dem Achtzehngebet einen
«Ersatz» für die Tieropfer sahen, — wenn sie auch die Wiederherstellung des

Opferkultes im messianischen Zeitalter erwarteten.

Dazu kommt, dass es sich bei dem Achtzehngebet um viel mehr als um
ein nur gewöhnliches Gebet handelt. Seit frührabbinischer Zeit gibt es allerhand

Vorschriften, die beim Beten des Achtzehngebets — und nur beim Beten

des Achtzehngebets! — zu beobachten sind, z.B. die Gebetsrichtung zum
Allerheiligsten, das Stehen gerade bei diesem Gebet, Regeln, wie man seine
Füsse beim Achtzehngebet zu stellen hat, bei welchen Benediktionen man
sich verneigen muss, und wie tief die Verneigung in den verschiedenen Fällen
sein muss. Es wird ein Unterschied gemacht zwischen dem Achtzehngebet als

Gebet des Einzelnen, das nur leise gesprochen wird, und dem Achtzehngebet
als Gemeindegebet, das laut vom Vorbeter vorgetragen wird. Als Gemeindegebet

kann das Achtzehngebet nur dann betrachtet werden, wenn mindestens

zehn Erwachsene anwesend sind; und nur wenn das Achtzehngebet
Gemeindegebet ist, dürfen die als «Sanctus» fungierenden Schriftverse Jesaja
6,3; Ezechiel 3,12; und Psalm 146,10 in die dritte Benediktion eingeschaltet
werden.

104



Wir haben oben erwähnt, dass, zusammen mit dem «Höre, Israel!» und
seinen Benediktionen, das Achtzehngebet das «Kernstück» des synagogalen
Gottesdienstes darstellt. An sich wurde die Rezitation des «Höre, Israel! »

ursprünglich als häusliche Pflicht beim abendlichen Schlafengehen und beim
morgendlichen Aufstehen angesehen, ganz unabhängig von einer Verbindung

mit dem Achtzehngebet. Diese Verbindung hatte sich vor dem dritten
Jahrhundert noch nicht als pflichtmässig durchgesetzt. Aber selbst als man
schon das «Höre, Israel!» mit dem Achtzehngebet verbunden hatte, nahm
der Vorbeter beim öffentlichen Gottesdienst seine Stelle am Vorbeterpult
erst beim Sprechen des Achtzehngebets ein21. Nach dem Achtzehngebet
sprach man seine stillen Privatgebete, und danach kam an ausgezeichneten
Tagen die Schriftvorlesung. Und das war ursprünglich der gesamte synago-
gale Gottesdienst, wobei klar zu erkennen ist, dass das Gebet das Achtzehngebet

war.

So war dann auch das Achtzehngebet die grosse Möglichkeit, die dem
Menschen geboten wurde, Gott zu preisen und seine Anliegen vor Gott
vorzutragen. Es war aber auch mehr als das. Wenn nämlich das Achtzehngebet
an Stelle der Opfer getreten ist und man daran denkt, dass die Opfer als von
Gott eingesetzt und befohlen aufgefasst wurden, dann versteht man auch,
dass das Achtzehngebet als Pflichtgebet gilt. Der fromme Jude ist verpflichtet,

so viele Male am Tag das Achtzehngebet zu beten, wie die Anzahl der
täglichen und «zusätzlichen» Opfer war, die für den bestimmten Tag in den
Kapiteln 28 und 29 des Buches Numeri vorgeschrieben waren. Nur wenn man an
diesen Zusammenhang von Achtzehngebet und Opfer denkt, kann der
moderne Mensch auch Zugang finden zu der auf den ersten Blick befremdend
wirkenden talmudischen Kasuistik, die sich damit befasst, ob und wie ein
«versäumtes» Achtzehngebet «nachgeholt» werden kann22.

Nun mögen gerade unter denjenigen Juden, die gewissenhaft alle
vorgeschriebenen Achtzehngebete beten, nur ganz wenige den Ausdruck «Liturgie»

gebrauchen und noch weniger das griechische Wort leitourgia kennen.
Aber kein betender Jude wird den geringsten Zweifel daran hegen, dass er
beim Beten des Achtzehngebets die dem griechischen Wort leitourgia
zugrunde liegende cavôda verrichtet, dass er mit seinem Pfli'chtgebet Gott
dient. Viele jüdische Gebetbücher haben denn auch das Wort cavôda in
ihrem Titel, etwa wie in «Die cavôda Israels» oder «Die cavôda des Herzens».
Daher mag auch der Wissenschaftler berechtigt sein, zumindest das
Achtzehngebet als «jüdische Liturgie» zu bezeichnen.

Zwei Schlussbemerkungen seien hier noch gemacht. Zunächst muss
zugegeben werden, dass immerhin ein wichtiger Unterschied zwischen der
christlichen Liturgie und dem jüdischen Achtzehngebet bestehen bleibt. Die
christliche Liturgie benötigt zu ihrer Verrichtung einen geweihten Priester

105



bzw. einen ordinierten Pfarrer. Das rabbinische Judentum dagegen, bei aller
Anlehnung an levitische Gedankengänge und an den Jerusalemer Tempelkult,

ist eine Laienreligion. Es wird kein Priester oder Rabbiner benötigt, um
einen jüdischen Gottesdienst zu leiten. Der Vorbeter beim jüdischen Gottesdienst

ist und bleibt, technisch ausgedrückt, ein Laie, der von der Gemeinde
damit beauftragt wird, die Gebete vorzutragen, und der, wieder technisch
ausgedrückt, als seiiah zibbür, d.h. als «Abgesandter der Gemeinde»
amtiert. Behält man diesen Unterschied im Auge, dann kann man tatsächlich,
jedenfalls in dieser Beziehung, der christlichen Liturgie die grössere Nähe
zum Jerusalemer Tempelkult zuerkennen, denn der Opferkult in Jerusalem
konnte nur von Priestern verrichtet werden.

Auch muss zugegeben werden, dass das Wort «Liturgie», dessen

Berechtigung im jüdischen Bereich wir an sich nur für das Achtzehngebet zu
beweisen versucht haben, gewöhnlich ziemlich «lose» gebraucht wird, sodass

man heutzutage unter «jüdischer Liturgie» nicht nur das Achtzehngebet
versteht, sondern den ganzen jüdischen Gottesdienst von Anfang bis Ende. Es
sind nämlich im Laufe der Jahrhunderte immer wieder neue Gebete in den
öffentlichen Gottesdienst einverleibt worden, Gebete, die ursprünglich der
Privatandacht zur Auswahl standen23.

Das ist aber kein exklusiv jüdisches Phänomen. So schreiben z.B. Adam
und Berger zum Stichwort «Ordo Missae»:

Die zur freien Verfügung des Zelebranten angebotenen Gebete werden
immer mehr als pflichtmässig angesehen, bis schliesslich das nachtridentinische
Messbuch von 1570 den Ordo bis in die letzten Feinheiten festlegt und verpflichtend

macht24.

Diese Beschreibung könnte mutatis mutandis als kurzgefasste
Entwicklungsgeschichte des jüdischen Gebetbuches gelten, wie wohl auch umgekehrt
der von uns formulierte Satz: «Die qawwana Spontaneität) einer Generation

wird zum festgesetzte Routine) einer anderen»2Sseine Anwendbarkeit

auf die christliche Liturgiegeschichte hat.

Die Zeit ist gekommen, in der man auf Parallelerscheinungen in den beiden

Traditionen aufmerksamer werden sollte als zuvor, eine Zeit auch, in der

man es wagen wird, konfessionelle Monopolansprüche als nicht besonders
nützlich fallen zu lassen.

106



ANMERKUNGEN

1. Adolf Adam und Rupert Berger, Pastoralliturgisches Handlexikon. Freiburg, 1980,
S. 313f.

2. Friedrich Heiler, Das Gebet. München, '1923, S. 474.

3. Heiler, op. cit., S. 475.

4. Hebräer 13,15.

5. Vgl. nur b. Joma 86b.

6. B. 7"o%nith2a.

7. Vgl. S. Baer, Hrg., Seder 'Abhodath Israel. Berlin, 1937, S. 358.

8. Vgl. Jakob J. Petuchowski, PrayerbookReform in Europe. New York, 1968, S. 240 -
264.

9. Mischnah Berakhoth 4,3.
10. Mischnah Berakhoth 2,4.
11. Als kurze Einleitung zu diesem Thema siehe Jakob J. Petuchowski, «Das Achtzehnge¬

bet» in: Hans Hermann Henrix, Hrg., Jüdische Liturgie. Freiburg, 1979, S. 77 - 88.

12. Mischnah Tamid 5,1.
13. B. Berakhoth hia.
14. B. Berakhoth 26b.

15. Ibid.
16. B. Berakhoth 28b.

17. B. Megitiah 18a.

18. Moses Maimonides, Mischneh Torah, Hilkhoth Tephillah 1,1-5.
19. B. Berakhoth 27b.

20. Maimonides, op. cit., 1,6.

21. Vgl. Ismar Elbogen, Studien zur Geschichte des jüdischen Gottesdienstes. Berlin,
1907, S. 33 ff.

22. Vgl. b. Berakhoth 27a - 27b.

23. Vgl. Jakob J. Petuchowski, «Zur Geschichte der jüdischen Liturgie» in: Henrix, op.
cit., S. 13-31.

24. Adam und Berger, op. cit., S. 383.

25. Vgl. Petuchowski, Anmerkung 23 oben, S. 27.

107


	Jüdische Liturgie?

