Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Judische Liturgie?

Autor: Petuchowski, Jakob J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960760

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDISCHE LITURGIE?
von Jakob J. Petuchowski

«Liturgie» im christlichen und jiidischen Sprachgebrauch

Es kommt ab und zu vor, dass, wennich, nach meinen Interessensgebie-
ten befragt, auch die jiidische Liturgiewissenschaft nenne, das Staunen des
Fragestellers ausgelost wird. Haben denn die Juden eine Lifurgie? Liturgie
wird doch von Adolf Adam und Rupert Berger folgendermassen definiert:
«Die gottesdienstliche Versammlung der Gemeinde, in der Christus durch
seinen Heiligen Geist in Verkiindigung und sakramentalen Zeichen den
Glaubigen Anteil gewdhrt an seinem Pascha-Mysterium und dem erlosten
Menschen die dankbar preisende Antwort an den Vater ermoglicht»'.

Schon Friedrich Heiler hatte konstatiert: « Wahrend im Mittelpunkt des
urchristlichen und katholischen Gottesdienstes das Mysterium steht,... fehlt
das Mysterium im jlidischen und islamischen Gemeindegottesdienst vollig»?,
— eine Feststellung, die ihn dann auch sagen liess: «Man kann darum nur un-
genau von einer synagogalen ... Liturgie reden; denn Liturgie ist dem Wort-
sinn nach... ein heiliges, sakramentales Tun, das den Glaubigen in eine sinn-
lich-geistige Gemeinschaft mit dem Gottlichen bringt»®.

Nun stimmt zwar, dass im christlichen Sprachgebrauch das Wort Litur-
gie die erwidhnte Bedeutung hat und mit der Eucharistiefeier so eng verkniipft
ist, dass es einem Christen gewiss nicht leicht fallen mag, sich eine «christus-
lose» Liturgie vorzustellen. Trotzdem ist das Wort Liturgie dlter als das Chri-
stentum; und das Christentum kann daher auf das Wort Liturgie keinen Mo-
nopolanspruch erheben. Ohne hier ndher auf die Ableitung des Wortes aus
dem Griechischen einzugehen, soll nur kurz bemerkt werden, dass das Wort
leitourgia schon in der griechischen Ubersetzung der hebriischen Bibel, in
der Septuaginta vorkommt; und zwar wird mit diesem Wort der hebréische
Terminus %avéda tibersetzt. Das Wort %@vdda bedeutet zunéchst die — rein
physische — «Arbeit», die man tut, oder den «Dienst», den ein Mensch ei-
nem anderen leistet. Dann bedeutet es aber auch den «Gottesdienst», der im
biblischen Zeitalter natiirlich in der Form des Opferkultes gepflegt wurde. So

Zur Person von Prof. J. Petuchowski, sieche JUDAICA 1 (1985) 37. Adresée: 7836, Green-
land Place, Cincinnati, Ohio 45237. USA.

99



heisst es z.B. in 2 Chronik 35,10: «Als man zum Dienst (hebr. “avéda) gerii-
stet war, traten die Priester an ihren Platz». Die Septuaginta iibersetzt avé-
da mit leitourgia.

In 2 Chronik 35,16 liest man: «So war der gesamte Dienst fiir den Herrn
(hebr.: %avéodat YHWH) an jenem Tag gut geordnet. Man feierte das Pa-
scha...». Die Septuaginta ilibersetzt ‘avédat YHWH mit leitourgia kyriou.

Immerhin ist zu beachten, dass in den erwédhnten Stellen das hebréische
Wort %avédda und das griechische Wort leitourgia auf den Opferkult bezogen
werden. Da sich nun der nachbiblische jiidische Gottesdienst als Wortgottes-
dienst ausgibt, wahrend die christliche Eucharistiefeier sich als Opferdienst
betrachtet, konnte das Christentum behaupten, dass das Wort “avéda = lei-
tourgia eher auf den christlichen als auf den jiidischen Gottesdienst anwend-
bar ist.

So einfach liegen aber die Dinge nicht. Zunéchst einmal, wie es im He-
bréerbrief klar herausgestellt wird, soll Christus ja durch seinen Siihnetod
den blutigen Opferkult des Jerusalemer Tempels endgiiltig abgelost haben;
und natiirlich wird auf dem Altar der christlichen Kirche kein Tierfleisch ver-
brannt. Im Gegenteil, es heisst im Hebréaerbrief ausdriicklich: «Durch ihn al-
so lasst uns Gott allezeit das Opfer des Lobes darbringen, ndmlich die Frucht
der Lippen, die seinen Namen preisen»*.

Die Gleichsetzung von «Opfer» und «Frucht der Lippen» basiert auf
Hosea 14,3, einem Vers, der iibrigens auch von den alten Rabbinen in dem
Sinn verstanden wurde, dass, wenn man sich zu Gott mit Worten wendet,
Gott es einem anrechnet, als ob man die vorgeschriebenen Farren darge-
bracht hitte. Und selbst wenn man Brot und Wein der Eucharistiefeier als
«Opfergaben» bezeichnet, kann doch im Vergleich zu den ehemaligen Tier-
opfern die Eucharistie nur in einem iibertragenen Sinn Opferkult = %véda
= leitourgia genannt werden.

Das Achtzehngebet — Kernstiick der jiidischen Liturgie

Dann wire aber zu fragen, ob nicht auch die Synagoge so etwas hat, das
als Ersatz fiir die ehemaligen Tieropfer gilt und in einem tibertragenen Sinn
als “avdda = leitourgiabezeichnet werden kann. Wir meinen, diese Frage be-
jahen zu konnen. Es soll hier der Talmud selbst zu Worte kommen.

Es wurde gelehrt: «Den Herrn, euren Gott zu lieben und Ihm mit eurem gan-
zen Herzen und eurer ganzen Seele zu dienen» (Deuteronomium 11,13; das he-
brdische Wort fiir «dienen» ist eine Verbalform von dem Stamm €avad, aus dem
auch das Substantiv gebildet wird) — das bezieht sich auf das Gebet.

100



Du sagst, das bezieht sich auf das Gebet. Konnte es aber nicht den Opfer-
dienst bedeuten?

Nein, die Heilige Schrift sagt ja: «Mit eurem ganzen Herzen». Welches ist
der Dienst (hebr.: cavéda), der im Herzen stattfindet? Du musst schon sagen:
das Gebet!®.

Es soll hier gleich hinzugefiigt werden, dass, wenn die alten rabbini-
schen Quellen das «Gebet» (tefilla) erwdhnen, sie damit nicht irgendein be-
liebiges Gebet meinen, sondern ganz spezifisch das Achtzehngebet, ein Ge-
bet, das urspriinglich aus achtzehn Benediktionen bestand. Dieses Achtzehn-
gebet (an Sabbat- und Feiertagen ist es ein Siebengebet, beim Mussaf-Gottes-
dienst am Neujahrstag ein Neungebet) ist ein Bestandteil eines jeden judi-
schen Gottesdienstes. Ja, zusammen mit dem «Hore, Israel!» (Deut. 6,4 - 9;
Deut. 11, 13-21; Numeri 15, 37 -41) und den diese Perikopen umrahmenden
Benediktionen, macht das Achtzehngebet das «Kernstiick» des jlidischen
Wortgottesdienstes aus; und beim Nachmittagsgottesdienst wird das Acht-
zehngebet gebetet, obwohl das «Hore, Israel!» bei diesem Gottesdienst nicht
rezitiert wird. Es ist nun dieses Achtzehngebet, von dem das angefiihrte Tal-
mudzitat behauptet, dass es den Namen avéda (= leitourgia) ebenso bean-
spruchen kann wie der Opferkult. In der Form dieses Gebets, die beim
Mussaf-Gottesdienst der Feiertage gesprochen wird, heisst es sogar wortlich:
«Lass Dir unser Flehen angenehm sein wie einst die Ganzopfer und die
Brandopfer!»” — ein Gedanke, der dann in der neuzeitlichen Gebetbuchre-
form im Judentum ganz besonders betont wurde®.

An Ende des ersten, Anfang des zweiten Jahrhunderts n. Chr., also nach
der Zerstorung des Jerusalemer Tempels, verlangt Rabban Gamaliel II, dass
jeder téglich das Achtzehngebet betet. Rabbi Agiba dagegen will diese
Pflicht nur denjenigen auferlegen, denen das Achtzehngebet geldufig ist. Die
Gebete wurden ndmlich damals noch nicht niedergeschrieben. Diejenigen
Menschen, denen dieses Gebet nicht geldufig ist, mégen sich mit einem Aus-
zug des Achtzehngebets begniigen, d.h. mit einer Form, in der die mittleren
zwolf Benediktionen in eine einzige zusammengefasst wurden’®.

Wie ernst das Achtzehngebet genommen wurde und dass es mit einer
noch grosseren Andacht (gawwana) als selbst das «Hore, Israel!» zu spre-
chen war, erhellt aus folgender Vorschrift der Mischnah:

Arbeiter diirfen das « Hore, Israel!» auf einem Baum oder auf einem Gertiist
rezitieren, was ihnen aber im Fall des Achtzehngebets nicht erlaubt ist'®.

101



Das Achtzehngebet — «Ersatz» fiir den Opferkult

Die Entstehungsgeschichte des Achtzehngebets, wie sie von der moder-
nen Wissenschaft konstruiert wird, ist ein Kapitel fiir sich, auf das wir hier
nicht ndher einzugehen brauchen''. Worauf es uns in diesem Zusammen-
hang hauptsdchlich ankommt, ist die Auffassung des rabbinischen Juden-
tums, das in diesem Gebet einen «Ersatz» (wenn auch nur bis zum messiani-
schen Wiederaufbau des Jerusalemer Tempels) fiir den Opferkult sah. Da-
bei, wie sich gleich zeigen wird, trifft das nicht zu, was heutzutage oft von
Apologeten des Reformjudentums behauptet wird, ndmlich, dass die alten
Rabbinen das Achtzehngebet erst nach der Tempelzerstorung bewusst als
«Opferersatz» schufen. Dagegen spricht schon die Tatsache, dass einige Be-
standteile des Achtzehngebets bereits von den Priestern im Zweiten Tempel
selbst gebetet wurden'?, von Anklédngen des Achtzehngebets an Phrasen des
Hymnus im 51. Kapitel des Buches Jesus Sirach, im zweiten vorchristlichen
Jahrhundert, gar nicht erst zu reden. Aber die alten Rabbinen, ob historisch
richtig oder falsch, hielten das Achtzehngebet fiir noch weit dlter.

Da heisst es z.B. im Talmud: «Die Ménner der Grossen Synagoge haben
den Israeliten Segensspriiche (berakdth), Gebete und Unterscheidungsgebe-
te (havdalét) angeordnet»'?. Die Grosse Synagoge soll eine von Esra einberu-
fene oberste religiose Instanz gewesen sein, der auch einige nachexilische
Propheten angehodrten, und die wihrend der Perserherrschaft in Paldstina
das jiidisch-religiose Leben regelte. Ob es eine derartige Behorde in der von
den Rabbinen angenommenen Form tatsédchlich gegeben hat, wird von der
modernen Wissenschaft stark bezweifelt. Aber das konnten die alten Rabbi-
nen ja nicht wissen. Gehen aber die Segensspriiche und die Gebete auf die
Grosse Synagoge zuriick, dann muss auch, so meinte man, das Gebet der
Achtzehn Segensspriiche in der Grossen Synagoge seinen Ursprung haben.

Rabbi Yosse bar Rabbi Hanina meinte sogar, dass die Erzviter Abra-
ham, Isaak und Jakob das dreimal tigliche Beten des Achtzehngebets ange-
ordnet hdtten'‘! Rabbi Yeh&3ua® ben Levi hielt sich dagegen an die Uberlie-
ferung, dass die Manner der Grossen Synagoge das Achtzehngebet angeord-
net haben, fiigte aber hinzu, dass sich die Ménner der Grossen Synagoge da-
bei von der Anzahl und den Tageszeiten der tédglichen Opfer leiten liessen'’.

Ganz anders liest sich nun folgender Bericht:

Es lehrten unsere Meister: Sime®on Hapaqoli arrangierte (hisdir) die acht-
zehn Segensspriiche in ihrer Reihenfolge unter der Agide von Rabban Gamaliel
Il in Jamnia'®,

Hier muss allerdings bemerkt werden, dass der Ausdruck «arrangierte»
(hisdir) nicht unbedingt bedeuten muss, dass Sime®on Hapagqoli etwas Neues

102



schuf. Es braucht einfach nur zu bedeuten, dass Sime€on Hapagqoli bereits
vorhandenes Material zusammentrug und dann in der von Gamaliel er-
wiinschten Reihenfolge arrangierte.

Schliesslich kommt es im Talmud zu einem Harmonisierungsversuch:

Wie ist es denn moglich, dass, nachdem hundertundzwanzig Alteste, unter
denen sich auch einige Propheten befanden, das Achtzehngebet in der richtigen
Reihenfolge angeordnet hatten, Sime®on Hapaqoli da noch etwas zu arrangieren
hatte? Das kann nur bedeuten, dass das Volk in der Zwischenzeit die achtzehn
Segensspriiche vergessen hatte, und dass er sie erneut arrangierte'’.

Der im zwdlften Jahrhundert lebende Moses Maimonides hat dann ver-
sucht, in seinem grossen Gesetzeskodex die verschiedenen, oft sich gegensei-
tig widersprechenden Aussagen des Talmud zum Thema Achtzehngebet auf
harmonische Weise zu systematisieren. Was dabei herauskam, fassen wir
hier kurz zusammen: '

Téglich zu beten, ist ein positives Gebot der Bibel. Aber Anzahl und Wort-
laut der Gebete, wie auch feste Gebetszeiten sind nicht von der Bibel befohlen.
Man soll Gott zwar téglich preisen, aber wie man das macht, wurde zunéchst dem
einzelnen Individuum iiberlassen, das nach seinem eigenen Vermogen handelte.
Das war die ununterbrochene Praxis von Moses bis Esra.

Aber im babylonischen Exil wurden die Sprachen vermischt; und, wenn ei-
ner beten wollte, konnte er sich nicht mehr richtig ausdriicken. Da ordneten —
nach der Riickkehr nach Palédstina — Esra und seine Behorde das Achtzehngebet
an, so dass jeder beten konnte; und das Gebet des Sprachbehinderten konnte
jetzt so vollkommen sein wie das Gebet des eleganten Redners. :

Esra und seine Behorde ordneten auch an, dass die Anzahl des Achtzehnge-
bets der Anzahl der in der Bibel vorgeschriebenen Opfer entsprechen sollte'®.

Maimonides wusste natiirlich, dass es im Jerusalemer Tempel nur zwei
tédgliche Opfer gegeben hat, morgens und nachmittags, aber kein Opfer am
Abend. Er wusste aber auch, dass Juden iiberall in der Welt auch am Abend
das Achtzehngebet sprachen, obwohl die talmudische Diskussion iiber die
Frage, ob das Achtzehngebet am Abend ein Pflichtgebet oder ein freiwilliges
Gebet sei, unentschieden blieb'’. So fiigte er dann folgerichtig hinzu, dass
das Achtzehngebet am Abend zwar kein Pflichtgebet sei, aber doch so be-
trachtet werden sollte, a/s ob man es mit einem Pflichtgebet zu tun hitte?°,

103



Liturgiewissenschaft und rabbinische Vorstellungen tiber
die Entstehung des Achtzehngebets

Wir haben bereits darauf hingewiesen, dass sich die moderne Wissen-
schaft die Entstehungsgeschichte des Achtzehngebets anders vorstellt.
Trotzdem kénnen wir uns auf Maimonides verlassen, dass er uns einen Ein-
blick in die rabbinische Vorstellung dieser Entstehungsgeschichte vermittelt.
Dabei sind folgende Punkte festzuhalten:

1) Die Meinung, dass bereits die Erzviter das Achtzehngebet eingesetzt ha-
ben sollen, wird — vielleicht als zu poetisch und phantasiereich — still-
schweigend iibergangen.

2) Nicht die Ereignisse des Jahres 70 n. Chr., sondern die Umsténde des ba-
bylonischen Exils und der zuriickkehrenden Exulanten beim Wiederauf-
bau Jerusalems fiihrten zur Festlegung des Achtzehngebets in den Tagen
Esras.

3) Ein Zusammenhang formeller Art zwischen Opferkult und dem Acht-
zehngebet bestand von Anfang an.

Dass einzelne Bestandteile des Achtzehngebets — wenn auch nicht aus-
gerechnet gerade achtzehn auf das Zeitalter Esras zuriickgehen — schon vor
der Tempelzerstorung existierten, wird auch von der modernen Wissenschaft
anerkannt. So représentiert eben das tégliche Gebet, das spéter, zur Zeit Ga-
maliels II, zum Achtzehngebet wurde, die Kontinuitét des jiidischen Gottes-
dienstes vor und nach der Tempelzerstérung und man kann verstehen, wa-
rum die Rabbinen nach der Tempelzerstorung in dem Achtzehngebet einen
«Ersatzy fiir die Tieropfer sahen, — wenn sie auch die Wiederherstellung des
Opferkultes im messianischen Zeitalter erwarteten.

Dazu kommt, dass es sich bei dem Achtzehngebet um viel mehr als um
ein nur gewohnliches Gebet handelt. Seit friihrabbinischer Zeit gibt es aller-
hand Vorschriften, die beim Beten des Achtzehngebets — und nur beim Be-
ten des Achtzehngebets! — zu beobachten sind, z.B. die Gebetsrichtung zum
Allerheiligsten, das Stehen gerade bei diesem Gebet, Regeln, wie man seine
Fiisse beim Achtzehngebet zu stellen hat, bei welchen Benediktionen man
sich verneigen muss, und wie tief die Verneigung in den verschiedenen Fillen
sein muss. Es wird ein Unterschied gemacht zwischen dem Achtzehngebet als
Gebet des Einzelnen, das nur leise gesprochen wird, und dem Achtzehngebet
als Gemeindegebet, das laut vom Vorbeter vorgetragen wird. Als Gemeinde-
gebet kann das Achtzehngebet nur dann betrachtet werden, wenn minde-
stens zehn Erwachsene anwesend sind; und nur wenn das Achtzehngebet Ge-
meindegebet ist, diirfen die als «Sanctus» fungierenden Schriftverse Jesaja
6,3; Ezechiel 3,12; und Psalm 146,10 in die dritte Benediktion eingeschaltet
werden.

104



Wir haben oben erwéhnt, dass, zusammen mit dem «Hore, Israel!» und
seinen Benediktionen, das Achtzehngebet das «Kernstiick» des synagogalen
Gottesdienstes darstellt. An sich wurde die Rezitation des «Hore, Israel!» ur-
spriinglich als hdusliche Pflicht beim abendlichen Schlafengehen und beim
morgendlichen Aufstehen angesehen, ganz unabhéngig von einer Verbin-
dung mit dem Achtzehngebet. Diese Verbindung hatte sich vor dem dritten
Jahrhundert noch nicht als pflichtmaéssig durchgesetzt. Aber selbst als man
schon das «Hore, Israel!» mit dem Achtzehngebet verbunden hatte, nahm
der Vorbeter beim 6ffentlichen Gottesdienst seine Stelle am Vorbeterpult
erst beim Sprechen des Achtzehngebets ein?'. Nach dem Achtzehngebet
sprach man seine stillen Privatgebete, und danach kam an ausgezeichneten
Tagen die Schriftvorlesung. Und das war urspriinglich der gesamte synago-
gale Gottesdienst, wobei klar zu erkennen ist, dass das Gebet das Achtzehn-
gebet war.

So war dann auch das Achtzehngebet die grosse Moglichkeit, die dem
Menschen geboten wurde, Gott zu preisen und seine Anliegen vor Gott vor-
zutragen. Es war aber auch mehr als das. Wenn namlich das Achtzehngebet
an Stelle der Opfer getreten ist und man daran denkt, dass die Opfer als von
Gott eingesetzt und befohlen aufgefasst wurden, dann versteht man auch,
dass das Achtzehngebet als Pflichtgebet gilt. Der fromme Jude ist verpflich-
tet, so viele Male am Tag das Achtzehngebet zu beten, wie die Anzahl der tag-
lichen und «zusétzlichen» Opfer war, die fiir den bestimmten Tag in den Ka-
piteln 28 und 29 des Buches Numeri vorgeschrieben waren. Nur wenn man an
diesen Zusammenhang von Achtzehngebet und Opfer denkt, kann der mo-
derne Mensch auch Zugang finden zu der auf den ersten Blick befremdend
wirkenden talmudischen Kasuistik, die sich damit befasst, ob und wie ein
«versdumtes» Achtzehngebet «nachgeholt» werden kann?2.

Nun mogen gerade unter denjenigen Juden, die gewissenhaft alle vorge-
schriebenen Achtzehngebete beten, nur ganz wenige den Ausdruck «Litur-
gie» gebrauchen und noch weniger das griechische Wort leifourgia kennen.
Aber kein betender Jude wird den geringsten Zweifel daran hegen, dass er
beim Beten des Achtzehngebets die dem griechischen Wort leitourgia zu-
grunde liegende “avdda verrichtet, dass er mit seinem Pflichtgebet Gott
dient. Viele jiidische Gebetbiicher haben denn auch das Wort %véda in ih-
rem Titel, etwa wie in «Die “avdda Israels» oder «Die “avéda des Herzens».
Daher mag auch der Wissenschaftler berechtigt sein, zumindest das Acht-
zehngebet als «jiidische Liturgie» zu bezeichnen.

Zwei Schlussbemerkungen seien hier noch gemacht. Zunéchst muss zu-
gegeben werden, dass immerhin ein wichtiger Unterschied zwischen der
christlichen Liturgie und dem jiidischen Achtzehngebet bestehen bleibt. Die
christliche Liturgie bendtigt zu ihrer Verrichtung einen geweihten Priester

105



bzw. einen ordinierten Pfarrer. Das rabbinische Judentum dagegen, bei aller
Anlehnung an levitische Gedankengédnge und an den Jerusalemer Tempel-
kult, ist eine Laienreligion. Es wird kein Priester oder Rabbiner benétigt, um
einen jiidischen Gottesdienst zu leiten. Der Vorbeter beim jiidischen Gottes-
dienst ist und bleibt, technisch ausgedriickt, ein Laie, der von der Gemeinde
damit beauftragt wird, die Gebete vorzutragen, und der, wieder technisch
ausgedriickt, als Seliah zibbiir, d.h. als «Abgesandter der Gemeinde» am-
tiert. Behélt man diesen Unterschied im Auge, dann kann man tatsédchlich,
jedenfalls in dieser Beziehung, der christlichen Liturgie die grossere Nidhe
zum Jerusalemer Tempelkult zuerkennen, denn der Opferkult in Jerusalem
konnte nur von Priestern verrichtet werden.

Auch muss zugegeben werden, dass das Wort «Liturgie», dessen Be-
rechtigung im jiidischen Bereich wir an sich nur fiir das Achtzehngebet zu be-
weisen versucht haben, gewdhnlich ziemlich «lose» gebraucht wird, sodass
man heutzutage unter «jiidischer Liturgie» nicht nur das Achtzehngebet ver-
steht, sondern den ganzen jiidischen Gottesdienst von Anfang bis Ende. Es
sind ndmlich im Laufe der Jahrhunderte immer wieder neue Gebete in den
offentlichen Gottesdienst einverleibt worden, Gebete, die urspriinglich der
Privatandacht zur Auswahl standen?’.

Das ist aber kein exklusiv jiidisches Phénomen. So schreiben z.B. Adam
und Berger zum Stichwort «Ordo Missae»:

Die zur freien Verfiigung des Zelebranten angebotenen Gebete werden im-
mer mehr als pflichtméssig angesehen, bis schliesslich das nachtridentinische
Messbuch von 1570 den Ordo bis in die letzten Feinheiten festlegt und verpflich-
tend macht?*. '

 Diese Beschreibung kénnte mutatis mutandis als kurzgefasste Entwick-
lungsgeschichte des jiidischen Gebetbuches gelten, wie wohl auch umgekehrt
der von uns formulierte Satz: «Die gawwana (= Spontaneitét) einer Genera-
tion wird zum (= festgesetzte Routine) einer anderen»?*seine Anwendbar-
keit auf die christliche Liturgiegeschichte hat.

Die Zeit ist gekommen, in der man auf Parallelerscheinungen in den bei-
den Traditionen aufmerksamer werden sollte als zuvor, eine Zeit auch, in der
man es wagen wird, konfessionelle Monopolanspriiche als nicht besonders
niitzlich fallen zu lassen. -

106



O N Vi bW

12.
13.
14,
15.
16.
17
18.
19.
20.
21.

22,
23.

24.
25,

ANMERKUNGEN

. Adolf Adam und Rupert Berger, Pastoralliturgisches Handlexikon. Freiburg, 1980,

S. 313f.

. Friedrich Heiler, Das Gebet. Miinchen, *1923, S. 474.

. Heiler, op. cit., S. 475.

. Hebrder 13,15.

. Vgl. nur b. Joma 86b.

. B. Ta“nith 2a.

. Vgl. S. Baer, Hrg., Seder ’Abhodath Israel. Berlin, 1937, S. 358.

. Vgl. Jakob J. Petuchowski, Prayerbook Reform in Europe. New York, 1968, S. 240 -
264.

. Mischnah Berakhoth 4,3.
10.
11.

Mischnah Berakhoth 2,4.

Als kurze Einleitung zu diesem Thema siehe Jakob J. Petuchowski, «Das Achtzehnge-
bet» in: Hans Hermann Henrix, Hrg., Jiidische Liturgie. Freiburg, 1979, S. 77 - 88.

Mischnah Tamid 5,1.

B. Berakhoth 33a.

B. Berakhoth 26b.

Ibid.

B. Berakhoth 28b.

B. Megillah 18a.

Moses Maimonides, Mischneh Torah, Hilkhoth Tephillah 1,1 - 5.

B. Berakhoth 27b. .
Maimonides, op. cit., 1,6.

Vgl. Ismar Elbogen, Studien zur Geschichte des jiidischen Gottesdienstes. Berlin,
1907, S. 33 ff.

Vgl. b. Berakhoth 27a - 27b.

Vgl. Jakob J. Petuchowski, «Zur Geschichte der jiidischen Liturgie» in: Henrix, op.
cit.,S. 13 -31.

Adam und Berger, op. cit., S. 383.
Vgl. Petuchowski, Anmerkung 23 oben, S. 27.

107



	Jüdische Liturgie?

