
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: "... was die Welt im Innersten zusammenhält" : die Mosaike von Beth-
Alpha : bildliche Darstellungen zentraler Aussagen jüdischen Glaubens

Autor: Stähli, Hans-Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«...was die Welt im Innersten zusammenhält»

Die Mosaike von Beth-Alpha — bildliche Darstellungen
zentraler Aussagen jüdischen Glaubens.

von Hans-Peter Stähli

Vermutlich gibt es nur wenige Israelreise-Programme, die nicht auch —
zu Recht! — eine Besichtigung der antiken Synagoge von Beth-Alpha in der
Jesreelebene vorsehen, ist doch ihr Mosaikfussboden, einer der besterhaltenen,

für seine «verve populaire»1 berühmt geworden und gehört er mit zu den
bekanntesten antiker Synagogenkunst.

Vor über fünfzig Jahren, Ende Dezember 1928, wurde die Synagoge
beim Graben eines Kanals für die Bewässerung der Felder entdeckt und
schon wenige Tage danach, im Januar 1929, mit Erlaubnis des «Department
of Antiquities» in Jerusalem von E.L. Sukenik ausgegraben2. Nach der
aramäischen Mosaikinschrift, die als erste eine Datumsangabe enthält, wurde
sie im 6.Jh.n.Chr. unter Kaiser Justin I. (518-527) erbaut. Sie darf als der
wohl bekannteste Repräsentant des sog. «späten Typus» antiken
Synagogenbaus3 bezeichnet werden.

Ein erster Vertreter dieses Typus wurde schon im ersten Weltkrieg zufällig,

durch die Explosion einer Granate, in Na°aran bei Jericho gefunden;
andere Funde folgten später (ausser Beth-Alpha u.a. Gerasa, Jericho, Ham-
mat-Gader, Beth-Jerah, Gaza)4.

Viele dieser meist ins 5./6. Jh. zu datierenden Synagogen wurden leider
zerstört, sei es von den Christen, die auf deren Fundamenten — so zum
Beispiel in Gerasa (530/31) — neue Kirchen erbauten, sei es von Juden selbst in
einer rigorosen Auslegung des Bilderverbots von Ex 20,4fs. Nur einem
Erdbeben, das (wohl) in der zweiten Hälfte des 6. Jh. die Synagoge zerstörte und
deren Mosaike unter den Trümmern barg, ist es vermutlich zu verdanken,
dass die heute weitbekannten Mosaike der Zerstörung durch Menschenhand
entgingen und so in unserem Jahrhundert erst, nur wenig beschädigt, wieder
zutage gefördert werden konnten.

Dr. theol. Hans-Peter Stähli ist Studienprofessor für Hebräisch an der Kirchlichen
Hochschule Bethel (Bielefeld). Adresse: Bethelweg 39, D-4800 Bielefeld 13.

79



1 Grundriss der Synagoge von Beth-Alpha (aus: L.I. Levine, Ancient Synagogues Revealed

[1981] 15).

80



Diesem späten Synagogentypus liegt, dies macht gerade Beth-Alpha
sehr schön deutlich, ein wohlüberlegtes Konzept zugrunde.

Charakteristisch hierfür ist zum einen der basilikale Grundriss. Das

Längsschiff ist — ähnlich wie auch schon bei den Synagogen eines frühen,
oft «galiläisch» genannten Typus des 2.-4. Jh. (u.a. Kapernaum, Kefar Bar-
cam, Chorazin, Arbel, ed-Dikkeh, Gusch-Halav [Giscala]) durch zwei
Säulenreihen in ein Mittelschiff und zwei Seitenschiffe unterteilt. Die Seitenschiffe

sind niedriger, und über ihnen liegen je eine Frauengalerie. Der Eintritt

erfolgt durch drei Türen auf der Schmalseite gegenüber der nach Jerusalem

orientierten Seite, in der sich die halbkreisförmige Apsis befindet — eine

Weiterentwicklung der in Synagogen des sog. «Übergangstypus» des

3.-5.Jh. (u.a. Eschtemoa0, Beth-Schearim, Horvat Susiya)6 begegnenden,
das «Allerheiligste» des in der Tora gegenwärtigen Gottes markierenden
Tora-Nische'. Der Fussboden dieser Apsis liegt etwas höher als jener der Halle,
und durch den Anbau von Stufen wird eine Art Tribüne geschaffen, die auch
(als berna) für den Vorbeter dient. Zwei Säulen links und rechts davon sind

zum Halten der Vorhangs bestimmt, der den von zwei Kandelabern flankierten

Toraschrein verdeckt. Der Zutritt zur Synagoge erfolgt über einen offenen

Hof, ein Atrium, mit einer Zisterne für das Tauchbad in seiner Mitte,
sowie durch einen Säulengang, einen Narthex.

Zum andern zeichnet sich der jüngere Synagogentypus aus durch einen
reichen Mosaikschmuck auf dem Fussboden mit figürlicher Darstellung von
Menschen und Tieren, dem gegenüber der ornamentale Schmuck, wie er bei
älteren Synagogen auf Steinreliefs sich findet8, stark zurücktritt.

2 Beth-Alpha, Synagogenquerschnitt mit Blick auf Apsis (Rekonstruktion) (aus: E.L.
Sukenik, The Ancient Synagogue of Beth-Alpha [1932] Fig. 17).

81



In der grossen Linie der Entwicklung der Synagogenkunst stehen wir
damit an dem Punkt, da nach einer — vor allem in Palästina — rigorosen
Auslegung des Bilderverbots9 nunmehr auch die menschliche Darstellung in den
Raum der Synagoge voll Eingang gefunden hatte. Zuerst Wandmalereien10,
dann auch Mosaike, waren von den Rabbinen in der Synagoge zwar nicht
gerade gefördert, aber doch geduldet, sofern sie nicht zu götzendienerischen
Zwecken missbraucht wurden.

So wird erstmals aus der zweiten Hälfte des 3. Jh. berichtet: «Inden
Tagen von Rabbi Yohanan fing man an, die Mauern mit Bildern zu bemalen,
und er hinderte sie nicht» (ycAvoda Zara 42d,34f). Und eine Stelle aus dem
1931 aus der Leningrader Staatsbibliothek publizierten Fragment des Jerusa-
lemer Talmud", die eng mit dem vorangehenden Beleg verbunden ist, zeigt,
dass in der ersten Hälfte des 4. Jh. auch Mosaike mit Darstellungen beseelter
Wesen legitim waren: «In den Tagen von Rabbi Abun fing man an, die
Mosaiken mit Bildern zu bemalen, und er hinderte sie nicht»12.

Was E. Schürer anfangs dieses Jahrhunderts noch hatte behaupten können,

als er in seiner «Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi»

schrieb: «Die bildende Kunst konnte in Palästina wegen der jüdischen
Verwerfung aller Mensch- und Tierbilder natürliche keinen Eingang
finden»13, ist so in ersaunlicher und überzeugender Weise am Ende der zwanziger

Jahre endgültig widerlegt worden.

II.

Insgesamt finden sich auf den Mosaikverzierungen jener Epoche
folgende Elemente:

1. Der zur Aufbewahrung der Torarollen bestimmte Toraschrein (3arôn
haqqodes), in dem man den Nachfolger der alten Bundeslade, des
Repräsentanten der Gegenwart Gottes, sah; die als synagogaler Kultgegenstand
gebrauchte und (oft) den Toraschrein flankierende Menora (der siebenar-
mige Leuchter)14, die zugleich das strahlende Licht des Gesetzes symbolisiert,

ist doch schon nach Spr 6,23 «eine Leuchte das Gebot und die Weisung

ein Licht» und wird Weish 18,4 vom «unvergänglichen Licht» des

Gesetzes gesprochen; Lulab (Palmzweig) und Etrog (Zitrusfrucht), die
beide beim Laubhüttenfest eine wichtige Rolle spielen (vgl. Lev 23,39-44;
Neh 8,14-18; Sach 14,16-21; Jub 16,21-23; Wayiqra Rabba 30)15; das

Schophar(Widder-)horn, das inbesondere am Neujahrs- und
Versöhnungstaggeblasen wird; schliesslich die Räucherpfanne (vgl. Lev 16,12f;
Ps 141,2).

2. Tierkreiszeichen (Zodiak).

82



3. Biblische Themen, die untereinander verbunden sind durch die Hoffnung
auf Erlösung und Errettung durch Gott.

So zeigt etwa der Boden der Synagoge von Gerasa die Tiere, die paarweise
die Arche des Noah verlassen, nachdem Gott diese durch die Sintflut hindurch
gerettet hat (vgl. Gen 7,14f; 8,10f)'6. Ein anderes, leider stark zerstörtes Mosaik
aus der Synagoge von Nacaran (5. Jh.), das auf Grund der Wörter «Daniel» und
«salöm» identifiziert worden ist, hat die Rettung Daniels aus der Löwengrube
(Dan 6) zum Thema17.

Eines der schönsten Mosaike aus dem 4. oder 5.Jahrhundert, auf das hier
kurz einzugehen sich lohnt, wurde schon 1883 ausserhalb Palästinas in des

Synagogenruinen von Naro, dem heutigen Hammam-Lif, in Tunesien gefunden. Der
Fussboden, durch die Motive links und rechts im Bild stark von Lokalkolorit
geprägt, wurde vermutlich von nichtjüdischen Handwerkern hergestellt'8. Die
besonders interessierende Mittelzeichnung wird durch die Widmungsinschrift «Die
heilige Synagoge von Naro hat für ihr Heil deine Magd Juliana, das Mädchen [?],
auf ihre eigenen Kosten mit einem Mosaik ausgeschmückt» («SANCTA SINA-
GOGA NARON PRO SA/LUTEM SUAM ANCILLA TUA IULIA/NA P DE
SUO PROPIUM TESELAVIT»)" in zwei Abschnitte geteilt. In dem näher zur
Nische liegenden Abschnitt erblickt man einen Krug, aus dem ein Wasserstrahl
aufsteigt; auf den Henkeln sitzen zwei Pfauen, die von dem Wasser zu trinken
sich anschicken, und auch in dem Gewächs um den Krug herum sind Vögel. Das
Bild wird durch zwei Dattelpalmen und durch Zweige eingerahmt. Die
Widmungsinschrift wird von zwei Leuchtern innerhalb verzierter Rhomben einge-
fasst. Über dem Schriftstreifen sieht man zwei Fische und Enten im Wasser, in
der Mitte befindet sich ein Rad. «Es ist anzunehmen, dass es sich bei den Fischen

um den Leviathan und sein Weibchen handelt, deren Fleisch von den Gerechten
bei der Ankunft des Messias verzehrt werden wird»20. Wenn diese Deutung richtig

ist und man den oberen Teil also als eine bildliche Darstellung der Messiaszeit
auffassen darf, wird man den unteren Teil als Paradies zu deuten haben. Bei den
Bäumen dürfte es sich dann um den Baum des Lebens und der Erkenntnis — oft
durch Palmen symbolisiert — handeln. Der der Tora-Nische nahe liegende
«Brunnen» mit dem Wasser wird die Tora als Quelle der Gerechtigkeit und Weisheit

und damit als «Wasser des Lebens» darstellen21. Damit wird dem
Synagogenbesucher ad oculos demonstriert: Leben kommt aus der Tora Gottes, und der
mit ihr umgeht, sie tut, wird als Gerechter an der messianischen Erlösung Anteil
haben, in der das Chaotische, im alten mythischen Bild des Leviathan dargestellt
(vgl. Ps 74,14; 104,26; Jes 27,1), endgültig vernichtet werden wird.

83



3 Beth-Alpha, Mosaikfussboden des Mittelschiffs (aus: Sukenik aaO PI XXVII
[Ausschnitt]).

84



III.

Die gleichen drei oben genannten typischen Bildelemente weist auch das

Fussbodenmosaik von Beth-Alpha auf, von dem (als singulärem Fall) auf
einer griechischen Inschrift sogar die Mosaikarbeiter — Marianos und sein
Sohn Aninas — namentlich genannt sind. (Abb. 3).

Schreitet man durch die Synagoge auf die nach Jerusalem orientierte
Apsis zu, so begegnet man auf dem Mosaikfussboden hintereinander drei
Bildern, die mit den dargestellten Themen für jene jüdische Bauerngemeinde
des 6.Jh. wesentliche Glaubensinhalte zur Sprache bringen. Es sind dies die
Opferung Isaaks (cAqeda), der Tierkreis (Zodiak) und der Toraschrein.

Wir setzen mit dem letzten, der Darstellung des Toraschreins, ein. Als
Repräsentant des in seinem Wort, in der Tora, gegenwärtigen Gottes ist er ein
häufig vorkommendes Motiv. Wir finden ihn auf Reliefs in den alten
Synagogen, aber auch auf Sarkophagen, Glasgeschirren und in illustrierten
Handschriften22. (Abb. 4).

Im Unterschied zu anderen Darstellungen — etwa aus Beth-Schearim
mit dem gewölbten Giebel und der Muschel23 — wird hier der Toraschrein
mit dem Dreiecksgiebel, dem offenbar zu jener Zeit vorherrschenden tradi-

4 Beth-Alpha, Mosaik mit Toraschrein (aus: Sukenik, aaO. Pl. VIII.

85



tionellen Modell, dargestellt. Oben im Giebel brennt das «ewige Licht» (ner
tamîd; vgl. Ex 27,20), das sich in den Synagogen vor dem Schrein befindet.
Nicht ganz klar ist die Bedeutung der beiden, den Giebel flankierenden Vögel.

Doch dürften sie kaum blosse Dekoration sein. Wenn sie, wie Sukenik
vermutet, Strausse darstellen, deren Gefieder besonders im alten Ägypten
Recht, Wahrheit und Gerechtigkeit symbolisierte24, dann machen sie hier eine

diesem Symbolgehalt entsprechende zentrale Aussage über Gottes Tora,
die je neu dem Synagogenbesucher bildhaft bewusst gemacht wird.

Links und rechts vom Toraschrein sind die schon seit der synagogalen
Kunst des frühen Synagogentypus bekannten Motive Menora, Lulab mit
Etrog, Schophar und Räucherpfanne/-schaufel2S. Löwen bewachen — wie
etwa auch in Beth-Schearim26 — den Schrein und die darin enthaltenen
Torarollen und symbolisieren so die «grimmige, aber (zugleich) rettende Macht
des Gottes der Tora»21. All dies wird hinter dem — auch realiter (archäologisch

durch Löcher an den Seiten für die den Vorhang haltenden Säulen
belegten) in der Synagoge vorzustellenden — in Falten geworfenen Vorhang
des Schreins sichtbar.

IV.

Das Tierkreismosaik ist in seiner Art wohl das beste, was es zu diesem
Thema gibt. Es ist dies dem schon erwähnten Umstand zu verdanken, dass
der Mosaikfussboden bei der Zerstörung durch ein Erdbeben nur an wenigen
Stellen beschädigt wurde und unter dem Erdbebenschutt späterer Zerstörung
durch die Ikonoklasten entging.

In den Ecken des Vierecks (3,55: 3,75m) sind die vier Jahreszeiten durch
Frauenköpfe in der Art von geflügelten Cheruben dargestellt, wie sie auch in
der römischen Kunst begegnen: Oben links der «Frühling» (teqüfat nisan)
mit dem Hirtenstab als typischem Attribut des Frühlings. Unten links der
«Sommer» (teqüfat tammüz) mit Baum- und Feldfrüchten. Unten rechts der
«Herbst» (teqüfat tisrey) als Frau in der Vollblüte des Lebens, umgeben von
Granatäpfeln, Feigen, Äpfeln, Trauben und Palme — «the best depicted of
the seasons»28. Oben rechts schliesslich der «Winter» (teqüfat tevet), als alte
Frau dargestellt.

Der äussere Kreis (3,12m) zeigt die Tierkreiszeichen, beginnend rechts in
der Mitte mit dem ersten Frühlingsmonat, dem Widder (tale0), und endend
mit dem Fischzeichen (wedagîm). (Abb. 5).

86



Der innere Kreis (1,20m) stellt den Sonnenwagen mit den vier Rossen bei
seinem Aufgehen aus der Dunkelheit der Nacht dar; die Sterne gehen allmählich

unter. Das gleiche, zweifelsohne hellenistische Motiv begegnet in der
Synagogenkunst zum ersten Mal in der aus dem 4. Jh. stammenden Synagoge
von Hammat-Tiberias und steht hier den klassischen Prototypen am
nächsten"; andere, jedoch stark beschädigte Mosaike mit Sonne und Zodiak
sind bekannt aus Nacaran bei Jericho und aus Hussifa auf dem Karmel30.
Ein Echo auf die Darstellung findet sich in der Literatur der Epoche etwa in
der Aussage: «Im Herzen der Sonne sind drei der Buchstaben des (Gottes-)

5 Beth-Alpha, Mosaik mit Tierkreis (aus: Sukenik aaO. P. X.

87



Namens geschrieben, und sie wird von acht Engeln gezogen. Jene, die sie am
Tag ziehen, sind andere als jene, die sie des Nachts ziehen. Die Sonne fährt
auf einem Wagen und geht auf, gekrönt wie ein Bräutigam, und sie freut sich
wie ein Held, wie geschrieben steht: "Und wie ein Bräutigam geht sie hervor
aus ihrer Kammer"» [Ps 19,6] (Pirqe deRabbi Elicezer § 6)3'.

Der Ursprung dieser Darstellung ist der Sonnengott Helios der heidnischen

Umwelt. Mit ihr wird die Suprematie der kosmischen Ordnung unter
der Herrschaft des Sol Invictus proklamiert32. Dabei mag es freilich verwundern,

dass das Judentum ausgerechnet die Sonne, die «als eine das Alltagsleben

wie den gesamten Naturverlauf bestimmende Kraft»33 nicht zu leugnen
war, der synagogalen Ikonographie integriert hat — und dies ausgerechnet
im Zentrum der ganzen Bildanlage! —, um so mehr, als sie im antiken
Herrscherkult eine wichtige Rolle spielte.

Wie ist dieser Sachverhalt zu deuten? Die etwa vorgeschlagene Erklärung,

es handle sich um blosse Dekoration mit Übernahme der künstlerischen

Ausdrucksform, jedoch ohne inhaltliche Bedeutung34, ist kaum
überzeugend und genügt nicht. Man wird die Übernahme des Motivs auch nicht
als Reverenz und Loyalitätszeichen des palästinischen Judentums gegenüber
dem römischen Kaiserkult erklären können, war doch die Ablehnung des

Herrscherkults tief verwurzelt und wurde diesem und jeder Art möglichen
Götzendienstes ein klares Nein entgegensetzt35.

Es verdient denn auch Beachtung, dass die älteste Darstellung aus Ham-
mat-Tiberias aus dem 4.Jh. aus einer Zeit stammt, da — abgesehen von einem
kleinen Zwischenspiel einer Helios-Theologie unter Kaiser Julian Apostata
(361-363) — das Christentum im Römischen Reich zur Macht gelangt war und
die Person Christi (als die wahre «Sonne der Gerechtigkeit») über den Sol Invictus

gesiegt hatte, dieser also nicht mehr die Gefahr einer kultischen Bedeutsamkeit

in sich barg36.

Ebensowenig wird man mit E.R. Goodenough auf Grund einer
antik-heidnischen Faszination solarer und astraler Religion eine grundsätzliche
Hellenisierung und Paganisierung jüdischen Volksglaubens, eine Anglei-
chung des Judentums an eine Astralreligion oder gar deren Umwandlung in
eine solche annehmen dürfen, wenn sicher auch solare Symbole auf
jüdischen Amuletten wie auch jüdische Gebete und Zaubersprüche in eine solche
Richtung weisen mögen37. Man wird vor allem auch davon auszugehen
haben, dass Synagogen mit solchen Sonnendarstellungen, insbesondere jene
von Tiberias, nicht irgend einem paganisierten, sondern einem durchaus rab-
binisch-orthodoxen Judentum zuzurechnen sind. M. Avi-Yonah hält denn
auch fest, man konstatiere mit Überraschung, dass in der byzantinischen

88



Epoche die klassisch-heidnische Kunst ins jüdisch-orthodoxe Milieu
eingedrungen sei38.

Sicher — dies wird man sagen können und müssen — zeigt die Beliebtheit,

die Tierkreiszeichen und Sonnenwagen gemessen, «welchen Einfluss
damals die Astrologie und der Glaube an die Bedeutung der Konstellation
der Gestirne auch in den frommen jüdischen Kreisen gewonnen hatte»39.

So erklärt unter anderen (um hier nur ein Beispiel zu nennen) Josephus
Flavius, die zwölf Schaubrote im Tempel zeigten den Tierkreis und das Jahr
an, und an derselben Stelle stellt er auch den Bezug zwischen den sieben Lampen

der Menora und den Planeten her (Bellum Judaicum V,217)40; und
anderwärts bemerkt er, zwölf Steine des hohepriesterlichen Brustschilds hätten
ursprünglich auf den Tierkreis hingewiesen, bevor sie auf die zwölf Stämme
bezogen wurden (Antiquitates III, 186).

Andererseits ist aber festzuhalten, dass die Gestirne ihrer in der heidnischen

Umwelt wichtigen göttlichen Dignität (schon in alttestamentlicher
Zeit) entleert und so — gleichsam «degradiert» — dem jüdischen Glauben
integriert wurden. Gerade da aber und zu einer Zeit, wo das Bild der Sonne in
der hellenistischen Darstellungsart in der Synagoge nicht mehr der Gefahr
einer Missdeutung jüdischen Glaubens und jüdischer Existenz als Idolatrie
ausgesetzt war, konnte es Mittelpunkt synagogaler Ikonographie werden
und in der Frage und Auseinandersetzung um letztgültige heilsame Ordnung
— im Zusammenhang mit den andern Bildern von Beth-Alpha — in dçr
Bildsprache eine adäquate jüdische Antwort darstellen. Eindrucksvoll wird hier
der alleinige Ort der Realisierung kosmisch-universaler heilvoller Ordnung
vor Augen geführt und verdeutlicht. In der Sonne — zusammen mit dem
Tierkreis — wird hier der in seiner heilschaffenden Tora verkündete und
gegenwärtige Gott proklamiert als eben derselbe Gott, der auch die Gestirne
geschaffen hat und sich selbst durch sie im kosmisch-kultischen Gesetz der
Ordnung der Tage, Wochen, Jahreszeiten, Jahre, Feste und Festzeiten kundtut.

Tora des Mose und kosmische Ordnung gehören so eng zusammen. Das
Einhalten dieser Ordnung in der entsprechenden «Zeiteneinteilung» und im
Beachten der «Zeiten» und «Festzeiten», das Sich-Einordnen in dieser

Schöpfungsordnung, in der Gottes heilschaffendes Gesetz zutage tritt, ist
deshalb nicht von zweitrangiger, peripherer Bedeutung, sondern tangiert
zentral die Frage nach dem richtigen Gehorsam dem Gesetz gegenüber.

Indem Israel der in Sonne und Gestirnen sich manifestierenden kosmischen

Ordnung sich einordnet, realisiert es auch und gerade den Gehorsam
gegenüber der Tora; und indem es die Tora tut und erfüllt, sichert es

Ordnung und Bestand des Kosmos, ja ist Israel «Träger der Weltordnung»41. In

89



Auslegung des Satzes: «Geliebt sind die Israeliten; denn es ist ihnen ein
kostbares Gerät (sc. die Tora) gegeben worden, durch welches die Welt geschaffen

worden ist» (Avot III, 14), wird denn auch an einer anderen Stelle formuliert:

«Ohne Israels Ja zur Tora wäre die Schöpfung sinnlos und wieder
vernichtet worden» (bShabbat 88a)42.

V.

Die Entdeckung des Mosaiks von der Opferung Isaaks, im jüdischen
Sprachgebrauch nach Gen 22,9 cAqeda («Bindung, Fesselung») genannt,
rief seinerzeit bei den Ausgrabungen grosses Interesse hervor, war es doch
der erste archäologische Beweis für eine jüdische Bildkunst in Palästina. Die
Ausführung des Mosaiks ist in ihrer Art recht primitiv; es ist aber zu bedenken,

dass in Beth-Alpha als kleinem Bauerndorf die Künstler offenbar ein
anderwärts gesehenes, vollkommeneres Mosaik als Vorbild verwendeten.
(Abb. 6).

Von links nach rechts erscheinen zuerst die beiden Diener Abrahams mit
dem Esel, die am Fuss des Berges Moria zurückbleiben (Gen 22,4f).

Es folgt, mit der Legende «und sieh da, ein Widder» versehen, der Widder,

der sich im Dickicht verfängt (V. 13). Dieses Dickicht ist hier auffälliger¬

en >H

6 Beth-Alpha, Mosaik mit Opferung Isaaks (cAqeda) (aus: Sukenik aaO. Pl. XIX.

90



weise durch einen einzigen Baum dargestellt. Das Baummotiv bei der
Darstellung des Widders, das sich auch in der Übersetzung des Targum Onkelos
in der Widergabe des hebräischen «Dickicht» (serah) mit «Baum» (^lana3)
niederschlägt, wird nach der in der Mitte des 3. Jh.n.Chr. schon längst in Umlauf

begriffenen Legende zu erklären sein, die zu Gen 22,13 folgendes
ausführt: «Rabbi Josua hat gesagt: Ein Engel brachte ihn aus dem Garten Eden.
Unter dem Lebensbaum hatte er geweidet, und aus dem Wasser hatte er
getrunken, das darunter hinfloss, und der Geruch des Widders durchzog die

ganze Welt» (Jalkut Schimconi I,30b). Manche zählen dabei den Widder zu
den Dingen, die bei der Schöpfung am Vorabend des Sabbats in der
«Dämmerstunde» erschaffen worden sind (Avot V,8)43.

Rechts im Bild sind, durch Namensinschriften gekennzeichnet, die
zentralen Figuren dargestellt: Abraham, der Isaak auf den Altar legt und ihn mit
dem Messer für das Opfer zu schlachten sich anschickt (vgl. V.9f).

Ein Band mit Palmen schliesst nach oben das Bild ab; es stellt den durch
eine einfache Linie von der Erde abgegrenzten Himmel dar (vgl. V. 11). Die
aus dem umstrahlten Wolkendunkel herabgestreckte Hand Gottes bzw. seines

Boten zeigt, durch das darunter stehende «leg deine Hand nicht an (sc.
den Knaben), ^1 tislah (V. 12), noch verdeutlicht, das in der Gewährung des

Widders rettende, Leben schenkende Eingreifen Gottes44.

Trotz Unterschieden im Detail weist das Mosaik der cAqeda enge
Verwandtschaft mit gleichzeitigen christlichen Darstellungen auf, in denen das

Opfer des «einzigen Sohnes» (Gen 22,2) auf Christus als den einen Erlöser
gedeutet wird. So findet sich aus dem 6. Jh. (als Kopie des 9. Jh. im Vatikanischen

Codex) eine Miniatur des Kosmas Indikopleustes aus Alexandrien, die
im Aufbau dem Beth-Alpha-Mosaik sehr ähnlich ist45. Mit Sukenik ist zu
vermuten, dass beide auf einen alexandrinisch-jüdischen, in einer Bibelillustration

zu suchenden Prototypen zurückgehen46. Freilich fällt in der
Darstellung von Beth-Alpha gegenüber jener des Kosmas der auch sonst in der
jüdisch-palästinischen Kunst festzustellende deutlich orientalisierende Zug
auf4'.

Im Mosaik der cAqeda, die fast dreihundert Jahre früher auch schon in
der Synagoge von Dura-Europos in der zentralen Wandmalerei über der
Tora-Nische zur Darstellung kommt, wird ein Thema zur Sprache gebracht, das

«zu den zentralen religiösen Vorstellungskomplexen der jüdischen Religion»
gehört48. Die cAqeda ist, um hier nur einiges in der gebotenen Kürze darzulegen,

das kultbegründende Ereignis schlechthin, wird doch jener Berg gloria
(Gen 22,2f. 14) nachweislich von den Chronikbüchern an mit dem Tempelberg

gleichgesetzt (2Chr 3,1; vgl. Jub 18,13; Josephus, Antiquitates 1,226;
Targum Onkelos z.St.). In der cAqeda bewährt sich der Glaubensgehorsam

91



Abrahams einerseits und die Willigkeit des (zur Zeit des Opfers bereits als
erwachsen dargestellten) Isaak andererseits, der in der Tradition des Gotte-
knechts bewusst das Opfer auf sich nimmt49. Dieses — wenn auch letztlich
nicht vollzogen, sondern durch die Gewährung des schon am Lebensbaum
angebundenen Widders als Ersatzopfer ausgelöst — ist das eine Opfer
schlechthin, ein für allemal (eph' hapax; vgl. Hebr 10,10) getan, als ob es in
der Tat voll und ganz dargebracht worden wäre. So kann denn in diesem
Zusammenhang sogar von der «Asche Isaaks» gesprochen werden (vgl. bBe-
rakhot 62b; Tacanit 16a; Wayiqra Rabba 36,4 zu Lev 26,42), und an einer
anderen Stelle wird gesagt, man habe beim Bau des Zweiten Tempels den
Platz für den Altar gekannt, weil man die Asche Isaaks an dem betreffenden
Ort gesehen habe (bZevahim 62a). So ist die cAqeda das sühneschaffende
Opfer und stellt «ein für allemal heilsbegründendes und heilsvermittelndes
Ereignis für Israel» dar50.

Das tägliche Opfer (Tamidopfer) wie auch das Passalamm im Monat
Nisan, in dem nach verschiedenen Stellen Isaak geopfert worden sein soll
(vgl. Jub 17,15; Shemot Rabba 15,12 zu Ex 12,1), sind nichts anderes als

Re-Präsentatio des einen «vollkommenen Opfers» (vgl. Bereshit Rabba 64,3
zu Gen 26,3; Targum Ps.-Jonathan und Fragm.-Targum zu Gen 22,10). Sie

erinnern Gott an den Glaubens-/Tora-)Gehorsam Abrahams, des «Gerechten»

(vgl. IMakk 2,52; Sir 44,19f; Jub 23,10; Bereshit Rabba 56,10.16 zu
Gen 22,12.14), der (nach der Deutung von Gen 26,5) «die ganze Tora erfüllt
hat» (Wayiqra Rabba 2,9 zu Lev 1,2), und sie erneuern und aktualisieren die
Verheissungen für die Nachkommen Isaaks und gewähren Israel so neu
Leben.

So soll denn nach Rabbi Yohanan (gest. 279) Abraham auch gebetet
haben: «Herr der Welten, offenbar und kund ist es vor dir, dass ich in der Stunde,

da du mir befahlst, meinen Sohn Isaak darzubringen, dir hätte erwidern
und sagen können: Gestern hast du zu mir gesagt: In Isaak wird dir Same
genannt werden (Gen 21,12), und jetzt sagst du: Bringe ihn dort als Brandopfer
dar (Gen 22,2)! Aber, ferne sei es! Ich habe nicht also getan, sondern ich habe
meinen (bösen) Trieb niedergezwungen und deinen Willen getan. So sei es

nun auch wohlgefällig vor dir, Herr, mein Gott, dass, wenn die Nachkommen

meines Sohnes Isaak in Not geraten und niemand haben, der für sie

Fürsprache einlegt, du es seiest, der für sie Fürsprache einlegt... du mögest ihnen
der Bindung ihres Vaters Isaak gedenken und des Erbarmens über sie voll
sein (yTacanit 2,65d,2)51.

Insbesondere ist nun die cAqeda mit dem Neujahrstag in Beziehung
gebracht, dem Tag des göttlichen Gerichts, dessen Urteil am Versöhnungstag
besiegelt wird: «Der Mensch wird am Neujahrsfest gerichtet, und sein Urteil
wird am Versöhnungstag besiegelt» (bRosh HaShana 16a). Entsprechende
Gebete, die an die Opferung Isaaks als Unterpfand der Rechtfertigung vor

92



Gericht erinnern, sind in die Neujahrs-Liturgie aufgenommen (vgl. die Zik
rônôt in der Musaf-Tefilla zum Neujahrsfest), und das Blasen des Schophar-
hornes lässt Gott der cAqeda gedenken und sie späteren Generationen gleichsam

als deren eigenes Opfer anrechnen. «Rabbi Abahu sagte: Weshalb stösst

man ins Widderhorn? — Der Heilige, gesegnet sei er, sprach (nämlich):
Stosst vor mir ins Widderhorn, damit ich euch der Bindung Isaaks, des Sohnes

Abrahams, gedenke und ich es euch anrechne, als hättet ihr selbst euch

vor mir geopfert» (bRosh HaShana 16a).

Die enge Beziehung von cAqeda und Schopharhorn-Blasen erklärt auch die
zunächst frappierende Bildgestaltung in der zentralen Wandmalerei über der To-
ra-Nische der berühmten (244/45 erbauten) Synagoge von Dura-Europos".
Neben dem Tempeleingang in der Mitte und den bekannten Motiven Menora, Lulab
und Etrog auf der linken Seite vermisst man auf den ersten Blick das auch hier
eigentlich zu erwartende Schopharhorn. Statt dessen ist nun auf der rechten Seite
die cAqeda (wieder mit dem am Baum festgehaltenen Widder) dargestellt53. Dieser

Sachverhalt ist eben auf jenem Hintergrund zu verstehen und zu erklären,
dass das Schopharblasen am Neujahrstag die Opferung Isaaks in Erinnerung
bringt und aktualisiert. Beide Darstellungen, cAqeda einerseits und Schopharhorn

andererseits, meinen also letztlich dasselbe und haben gleichsam in einem
«Kürzel» bzw. in ausgeführter Darstellung die gleiche, für das Judentum zentrale

theologische Aussage zum Thema.

So wird denn Vergebung möglich; vom «Thron des Gerichts» setzt Gott
sich auf den «Thron des Erbarmens»; «Alle Tage des Jahres sind die Israeliten

mit ihrer Arbeit beschäftigt, am Neujahrstag aber nehmen sie ihre Scho-

pharhörner und blasen vor dem Heiligen, gesegnet sei er, und er erhebt sich

vom Thron des Gerichts auf den Thron des Erbarmens und wird über sie mit
Erbarmen erfüllt» (Wayiqra Rabba 29,8).

Verschiedene Formulierungen können in diesem Zusammenhang sogar
so weit gehen und behaupten, Israel werde am Ende durch die Hörner des

Widders erlöst werden (vgl. Bereshit Rabba 56,13 zu Gen 22,13).

Freilich — und dies ist zu beachten —, die Wirkung der durch das

Schopharblasen je neu in Erinnerung gebrachten und aktualisierten cAqeda ist
nun nicht losgelöst von der Umkehr zu verstehen, zu der gerade in den zehn

Tagen zwischen Neujahr und Versöhnungstag gerufen wird (vgl. Pesiqta
Rabbati 40,5). Umkehr — dies bedeutet aber nichts anderes als Umkehr zum
Toragehorsam, wie Abraham in der Erfüllung der «ganzen Tora» ihn gezeigt
hat. So sagt dieser denn auch nach der Auslegung von Bereshit Rabba zu Gen
22,19: «Alles (sc. Gute), was mir widerfahren ist, geschah nur, weil ich mich
mit der Tora und den Geboten beschäftigt habe; so will ich denn, dass sie nie

von meiner Nachkommenschaft weichen möge» (66,20).

93



VI.

Wir stehen damit am Ende unserer Überlegungen, die in der gebotenen
Kürze die Mosaike der Synagoge von Beth-Alpha — Toraschrein, Tierkreis
mit der Sonne im Zentrum und cAqeda54 — darzustellen und in einem grösseren

Zusammenhang zu interpretieren versuchten. Verschiedene Motive und
Themen sind hier begegnet, die jene jüdische Gemeinde der Jesreelebene im
6. Jh. mit den ihr zu Gebote stehenden Möglichkeiten und künstlerischen
Kräften auf dem Fussboden ihrer Synagoge zur Darstellung brachte.

Dabei ging es ihr — und dies ist hier noch einmal festzuhalten — bei aller
Freude an der Schönheit des auch noch heute mit seiner «verve populaire»
(Avi-Yonah) jedermann beeindruckenden Mosaikbodens gewiss nicht in
erster Linie und nur um eine künstlerische Ausschmückung als Selbstzweck,
um blosse Dekoration. Vielmehr brachte sie mit jenen drei Bildern zentrale
Themen jüdischen Glaubens, jüdischer Existenz in eindrücklicher Weise

zum Ausdruck. Der Besucher der Synagoge wurde so neben dem verkündeten

Wort in und mit der Sprache des Bildes — gleichsam in der Ganzheit
seiner Sinne, seines Wesens — mit hineingenommen in ein Geschehen, das ihm
stets neu Herkunft und Ziel der Geschichte Gottes mit seinem Volk in dieser
und für diese Welt in Erinnerung brachte und (re-)aktualisierte und das in
aller Strittigkeit täglicher Welterfahrung, in der Widersprüchlichkeit
menschlicher Existenz gegenwartserhellend und zukunftseröffnend sich ihm
anbot.

Der Zusammenhang von der Israel im einen, vollkommenen Opfer, in
der cAqeda, je neu geschenkten Vergebung und Lebens- und Zukunftseröffnung

einerseits und der Hinwendung zur und dem Gehorsam gegenüber der
Tora Gottes andererseits, in deren Erfüllung Israel «Träger der Weltordnung»

ist, wurde dem Menschen der byzantinischen Epoche und wird dem
Besucher von heute im Aufbau der drei Bilder des Mosaiks von Beth-Alpha
deutlich vor Augen geführt. In der Sprache des Bildes wird so, wer die Synagoge

betritt, Schritt für Schritt mithineingenommen in das, «was die Welt im
Innersten zusammenhält».

ANMERKUNGEN

1. So M. Avi-Yonah, Le Symbolisme du Zodiaque dans l'art Judéo-Byzantin, in: ders.,
Art in Ancient Palestine. Selected Studies (1981) 396-397, hier 396.

2. Zu Einzelheiten vgl. E.L. Sukenik, The Ancient Synagogue of Beth-Alpha (1932);
weitere Literatur bei F. Hüttenmeister, Die jüdischen Synagogen, Lehrhäuser und
Gerichtshöfe, TAVO, Beiheft B/12/1 (1977) 44ff.

94



3. Nach wenigen erst in jüngerer Zeit freigelegten baulichen Zeugnissen von Synagogen,
die noch in die Epoche des zweiten Tempels zu datieren sind und die z.T. als Prototypen

der späteren galiläischen Synagoge und als «missing link» für die Entwicklung der
basilikalen Synagogenarchitektur angesehen werden, finden sich weit gestreut bauliche

Synagogenüberreste erst zweihundert Jahre später, die sich bis ins 7.Jh. verfolgen
lassen. Für diese hat sich eine Dreier-Typisierung eingebürgert: 1. Ein früher, «galiläi-
scher» Typus (2.-4.Jh.), 2. ein Übergangstypus (Ende 3.-5. Jh.), 3. ein später Typus
(5.-7. Jh.). Dabei zeigen gerade auch neuere Funde, dass eine solche Typisierung kein
starres System sein kann. So durchlief etwa die Synagoge von Hammat-Tiberias vom
3. Jh. bis Mitte 8. Jh. vier Phasen, und die Synagoge von Nabratein aus dem 6. Jh. ist
noch dem frühen Typus zuzurechnen. Eine informative Übersicht zu Einzelfragen bietet

der Sammelband von L.l. Levine (Ed.), Ancient Synagogues Revealed (1981).
4. Zu einzelnen Synagogen vgl. u.a. Hüttenmeister aaO. (Anm. 2), auch Levine aaO.

passim.
5. Eine strenge rabbinische Richtung hielt sich auch in Zeiten einer insgesamt liberalen

Haltung gegenüber dem Bilderverbot als Unterströmung zäh durch, und in
Bedrängnissituation kam sie plötzlich wieder hoch und setzte sich durch. Ein restaurativer
Umschwung kam so im 7. Jh.: Eine orthodoxe Reaktion griff damals (wieder) mit rigori-
stischen Massnahmen durch und schlug vielerorts die figürlichen Darstellungen an den
Synagogen weg. Zwei Faktoren dürften hier mitbestimmend gewesen sein: zum einen
die götter- und bilderfeindlichen Tendenzen des Islams, der mehr und mehr an Boden
gewann, zum andern das Anwachsen einer bilderfeindlichen Partei im Byzantinischen
Reich, das im 8.Jh. zum sog. «Bilderstreit» führte. So verbot 723 Kalif Jezid II. die
Bilder in seinem Reich. 726 begann Leo III. mit seinem Kampf gegen die Bilderverehrung,

sein Sohn Konstantin V. verbot auf der Reichssynode von Konstantinopel 754
diese mit der christologischen Argumentation der Zweinaturenlehre, und unter Kaiserin

Irene wurde dann 787 auf der 7. ökumenischen Synode in Nicäa die bekannte
Differenzierung vorgenommen: Erlaubt bei Bildern seien proskynesis und aspasmös, aber
nicht latreia (vgl. H.-G. Beck, Art. Bilder und Bilderverehrung, III. Christliche
Bilderverehrung und Bilderstreitigkeiten, RGG3 1, 1273 -1275). All diesen Entwicklungen

«konnten sich die Juden nicht entziehen. Sie sahen sich gezwungen, sich ihren
Nachbarn anzupassen, und konnten gerade in dieser Frage nicht nachgiebiger sein als
andere. Eine bilderfeindliche Strömung blieb nun für lange Zeit im Judentum massgebend;

sie hielt im Orient, in Südeuropa und im ganzen Mittelmeerbecken so lange an,
wie die Vorherrschaft des Islam unerschüttert war» (B.C. Roth, Die Kunst der Juden
[1963J9).

6. Zu den einzelnen Synagogen vgl. u.a. Hüttenmeister aaO. (Anm. 2) und Levine aaO.
(Anm. 3) passim.

7. Vgl. dazu K. Galling, Erwägungen zur antiken Synagoge, ZDPV 72,2 (1956) 163-178.
Die gleiche (Tora-) Nische dient als Vorbild für die Nischenpraxis der koptischen Kirche

(den sog. hekal) wie auch für den Mihrab der Mosche, der die Gebetsrichtung (ki-
blah) angibt; sie leitet aber auch über zu der christlichen Apsis, in der der Altar aufgestellt

wird (vgl. u.a. A. Reifenberg, Denkmäler der jüdischen Antike [1937] 39).
8. Zur Hauptsache begegnet hier, wie unter vielen anderen die Synagoge von Kapernaum

dies zur Genüge belegt, eine Mischung von hellenistischen Verzierungen (Akanthus-
blätter, Blumenkränze, Eierstab) und orientalischen Motiven, besonders solchen des
Landes (Trauben, Granatäpfel, Weinblätter, Ölkrug); daneben finden sich
verschiedenartige Rosetten und Sterne, besonders (mit urspr. apotropäischer Bedeutung)
Pentagramm und Hexagramm, die als «Siegel Sälomos» bzw. «Davidstern», Magen David

(«Schild Davids») bekannt sind, schliesslich auch Darstellungen belebter Wesen,
wie etwa Adler, Löwen, Greife, Seepferde u.a.m.

95



9. Für unseren Zusammenhang mag es hier genügen, auf drei Äusserungen hinzuweisen.
Der jüdische Historiker Josephus Flavius (1.Jh.n.Chr.) bemerkt in seiner Schrift
«Contra Apionem» in bezug auf die Bilder: «Ferner hat unser Gesetzgeber (sc. Mose)
verboten, Bilder herzustellen. Nicht als wollte er gleichsam prophetisch daraufhinweisen,

dass man die Macht der Römer missachten solle, sondern weil er (dies) als eine
Sache verachtete, die weder Gott noch den Menschen dienlich sei, und weil sich (die
Herstellung von Bildern) infolge fehlender Beseelung jedem Lebewesen, noch mehr aber
Gott gegenüber unterlegen erweist» (11,75; Übers, nach R. Meyer, Die Figurendarstellung

in der Kunst des späthellenistischen Judentums, Judaica 5 [1949] 1 -40, hier 3, lat.
Text bei B. Niese, Flavii Iosephi Opera V [21955] 63f). — Nach R. Elcazar b. Zadok
(um 100 n.Chr.) gab es in Jerusalem «alle möglichen Bilder, ausgenommen das Bild
eines Menschen» (Tosefta, °Avoda Zara 5,2). - Und R. Scheschet (um 260 n.Chr.) hält
fest: «Alle Bilder sind (dem Israeliten zur Anfertigung) erlaubt, ausgenommen das
Bild des Menschen» (cAvoda Zara 42b). In diesen Zusammenhang gehört auch etwa
die Frage, wann mit einem Siegelring gesiegelt werden darf und wann nicht (vgl. dazu
die Bestimmungen von R. Jehuda, Tosefta, cAvoda Zara 5,2). Für das Problem der
Entstehung einer jüdischen Kunst im Horizont des Bilderverbots von Ex 20,4f sei auf
den ganzen Aufsatz Meyers nachdrücklich hingewiesen. Aus neuerer Zeit vgl. u.a. K.
Schubert, Das Problem der Entstehung einer jüdischen Kunst im Lichte der literarischen

Quellen des Judentums, Kairos 16 (1974) 1 -13.

10. So in der aus dem 3.Jh. stammenden berühmten Synagoge von Dura-Europos (am
Euphrat), nach L.I. Levine unter den antiken Synagogen «the most sensational find,
and the richest in its implications and ramifications» (The Synagogue of Dura-Europos,

in: ders. Ancient Synagogues, aaO. (Anm. 3) 172-177, hier 172a). Zur Synagoge
von Dura-Europso vgl. vor allem C.H. Kraeling, The Synagogue, in: The excavations
at Dura-Europos. Final Report VIII, Part I (1956).

11. Bei J.N. Epstein, Tarbiz III (1931/32) 15ff.

12. Übersetzung bei G.A. Wewers, Avoda Zara — Götzendienst, Talmud Yerushalmi
IV/7 (1980) 101.

13. E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, Bd. II ("1907)
65, vgl. hier auch Anm. 169.

14. In der Zeit des frühen Synagogentypus findet sie sich öfters auf Kapitellen, Schranken
u.ä. dargestellt, häufig zusammen mit den gleich erwähnten Lulab, Etrog usw. Die
Darstellung der siebenarmigen Menora erstaunt umso mehr, als sie nach verschiedenen

Talmudstellen verboten ist (vgl. bMenahot 28b; bRosh HaShana 24a/b; bcAvoda
Zara 43a). Priesterliche Gruppen haben aber offenbar nach der Zerstörung des Tempels

(70 n.Chr.) die Menora als Nachfolgerin jener bei der Eroberung Jerusalems von
Titus weggeführten in die Synagoge mitgebracht; dass sie dabei nicht nur, wie früher
angenommen, als Hinweis auf die Menora im Tempelkult abgebildet war, sondern als
richtiger Kultgegenstand diente, macht die in Stein gehauene Menora aus der Synagoge

von Hammat-Tiberias deutlich.

15. Vgl. Billerbeck II, 775ff, zum Feststrauss besonders 784ff.

16. Abbildung u.a. bei Roth aaO. (Anm. 5) 89, Abb. 73; Sukenik aaO. (Anm. 2) PI.
XXVI; vgl. Hüttenmeister aaO. (Anm. 2) 128. Eine Identifizierung aller Tiere bietet I.
Aharoni in: Sukenik aaO. 55f, Anm. 4.

17. Abbildung in J. Naveh, Ancient Synagogue Inscriptions, in: Levine, Ancient Synago¬
gues (Anm. 3) 133-139, hier 136; EAHL III 893.

18. Vgl. Roth aaO. 90f. Abbildung u.a. in: Levine, Ancient Synagogues 171; B. Kanael,
Die Kunst der antiken Synagoge (1691) Abb. 72.

96



19. Aufgenommen ist der Text in: Corpus Inscriptionum Latinarum VIII, Suppl. 1 (1891
[1966]) 1284, Nr. 12457a. Mit E. Diehl (Lateinische Christliche Inschriften mit einem
Anhang Jüdischer Inschriften, KIT 26-28 [1908] 43, Nr. 234) und anderen lese ich die
Inschrift: «Sancta(m) sinagoga(m) Naron(itanam) pro salutem suam ancilla tua Iulia-
na p(uella?) de suo propium proprio) tes(s)elavit».

20. Roth aaO. 91.

21. Vgl. u.a. Sir 15, Iff; 17,ll;21,llff; 42,21 ff. Zu der Reihenbildung «Wiedas Wasser...
so dieTora» vgl. Shir HaShirim Rabba 1,19; dazu J. Maier, «Gesetz» und «Gnade» im
Wandel des Gesetzesverständnisses der nachtalmudischen Zeit, in: R. Brunner (Hg.),
Gesetz und Gnade im Alten Testament und im jüdischen Denken (1969) 64-176, hier
115f.

22. Abbildungen von jüdischen Goldgläsern aus Rom mit dem Toraschrein u.a. bei Roth
aaO. 104ff, Abb. 95-98.

23. Abbildung einer Toraschrein-Darstellung aus den Katakomben von Beth-Schearim
u.a. bei Roth aaO. 91, Abb. 78; Kanael aaO. (Anm. 18) Abb. 20.

24. Sukenik aaO. (Anm. 2) 25f.

25. Diese Deutung für die quadratischen, mit einem Stiel versehenen Gegenstände trifft
den Sachverhalt wohl eher als die Erklärung Sukeniks, der darin in einen Behälter
gesteckte Rollen sieht (aaO. 28).

26. Siehe oben Anm. 23.

27. So E.R. Goodenough, Jewish Symbols in the Greco-Roman Period, 13 vols.
(1953-1968), VII, 85.

28. Sukenik aaO. 39.

29. Vgl. M. Dothan, The Synagogue at Hammath-Tiberias, in: Levine, Ancient Synago¬

gues (Anm. 3) 63-69; J. Maier, Die Sonne im religiösen Denken des antiken Judentums,

ANRW II, 19.1 (1979) 346-412, hier 383. Abbildung u.a. in: Levine aaO. 8.

30. Abbildung u.a. in: Levine aaO. 136.

31. Nach Sukenik aaO. 36.

32. Vgl. Goodenough, Jewish Symbols (Anm. 27) VIII/2, 214.

33. Maier aaO. (Anm. 29) 347f.

34. So etwa E.E. Urbach, The Rabbinical Laws of Idolatry in the Second and Third Cen¬
turies in the Light of Archaelogical and Historical Facts, IEJ 9 (1959) 149-165.
229-245; H. Strauss, Die Kunst der Juden im Wandel der Zeit und Umwelt(1972) 27.
Vgl. dazu G. Stemberger, Die Bedeutung des Tierkreises auf Mosaikfussböden
spätantiker Synagogen, Kairos 17 (1975) 23-56, hier 26f.

35. Vgl. Maier aaO. 357; Urbach aaO. 164.238ff.

36. Maier aaO. 382f. Vgl. verschiedene Beiträge in: R. Klein (Hg.), Julian Apostata, WdF
509 (1978); H. Kraft (Hg.), Konstantin der Grosse, WdF 131 (1974).

37. Goodenough aaO. (Anm. 32) 167ff; zu entsprechenden Gebeten und Zaubersprüchen
aaO. 172.

38. AaO. (Anm. 1)396; vgl. Maier aaO. 383; Urbach aaO. 151.

39. C. Watzinger, Denkmäler Palästinas II (1935) 115.

40. Mutatis mutandis wird man über das zur Menora schon Bemerkte hinaus die hier an¬

gestellten Erwägungen auch in jenem Zusammenhang mitzubedenken haben; vgl. dazu

auch J. Maier, Geschichte der jüdischen Religion (1972) 116f.

41. Maier aaO. 118; vgl. 174f und passim.

97



42. Vgl. Maier aaO. 174f. Zum Ganzen vgl. àuch D. Lührmann, Tage, Monate, Jahreszei¬

ten, Jahre (Gal 4,10), in: Werden und Wirken des Alten Testaments. FS C. Westermann

1980) 428 - 445, bes. 432 - 444. Zur Bedeutung der Sonne vgl. auch H.-P. Stähli,
Solare Elemente im Jahweglauben des Alten Testaments, OBO (1985).

43. Vgl. u.a. Tagum Pseudo-Jonathan; MidraschTanchumaz.St.
44. Zur Bedeutung von Wolke und Hand vgl. Goodenough, Jewish Symbols II, 247f.

45. Abbildung bei Sukenik aaO. (Anm. 2) PI. 6.

46. AaO. 42.

47. Vgl. M. Avi-Yonah, Oriental Art in Roman Palestine (1961) 42.

48. Maier aaO. (Anm. 40) 118; zur cAqeda insgesamt vgl. 118-121 mit Literaturangaben.
49. Vgl. 4 Makk 13,12; Josephus, Antiquitates I, 227.232; Pseudo-Philo XL,2; Targum

Pseudo-Jonathan, Fragmenten-Targum zu Gen 22,1.10; Targum zu Hi 3,19; Pesiqta
Rabbati 40,6 zu Gen 22,10; Bereshit Rabba 56,4. lOf.

50. Maier aaO. 119.

51. Vgl. Targum Ps.-Jonathan, Fragm.-Targum zu Gen 22,14; Bereshit Rabba 56,15;
Wayiqra Rabba 29,8 zu Lev 23,24. — Nach Bereshit Rabba bezwang dabei Abraham
nicht seinen «(bösen) Trieb», sondern sein «Erbarmen». Vgl. weiter Pesiqta Rabbati
40,6.

52. Vgl. oben Anm. 10.

53. Einzelheiten und Abbildung bei Kraeling aaO. (Anm. 10); Abbildung auch bei Roth
aaO. (Anm. 5) 85, Abb. 68; Kanael aaO. (Anm. 18) Abb. 38.

54. Zu der späteren cAqeda-Literatur in der synagogalen Poesie vgl. u.a. D. Jarden, Sefu-
né Shira. Mediaeval Liturgical and Secular Poetry (1967) 118-120. Zur volkstümlichen

Literaturvgl. die aus dem 16. Jh. stammende jiddische cAqeda, hg.v. P. Matenko
— S. Sloan: The Aqedath Jidiaq, in: dies., Two Studies in Yiddish Culture (1968),
47-67 (Text mit Erläuterungen).

98


	"... was die Welt im Innersten zusammenhält" : die Mosaike von Beth-Alpha : bildliche Darstellungen zentraler Aussagen jüdischen Glaubens

