Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: "... was die Welt im Innersten zusammenhalt" : die Mosaike von Beth-
Alpha : bildliche Darstellungen zentraler Aussagen judischen Glaubens

Autor: Stahli, Hans-Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«...was die Welt im Innersten zusammenhalt»

Die Mosaike von Beth-Alpha — bildliche Darstellungen
zentraler Aussagen jiidischen Glaubens.

von Hans-Peter Stahli

Vermutlich gibt es nur wenige Israelreise-Programme, die nicht auch —
zu Recht! — eine Besichtigung der antiken Synagoge von Beth-Alpha in der
Jesreelebene vorsehen, ist doch ihr Mosaikfussboden, einer der besterhalte-
nen, fiir seine «verve populaire»' berithmt geworden und gehort er mit zu den
bekanntesten antiker Synagogenkunst.

Vor tiber fiinfzig Jahren, Ende Dezember 1928, wurde die Synagoge
beim Graben eines Kanals fiir die Bewisserung der Felder entdeckt und
schon wenige Tage danach, im Januar 1929, mit Erlaubnis des «Department
of Antiquities» in Jerusalem von E.L. Sukenik ausgegraben?®. Nach der ara-
madischen Mosaikinschrift, die als erste eine Datumsangabe enthélt, wurde
sie im 6.Jh.n.Chr. unter Kaiser Justin I. (518-527) erbaut. Sie darf als der
wohl bekannteste Reprédsentant des sog. «spdten Typus» antiken
Synagogenbaus® bezeichnet werden. ‘

. Ein erster Vertreter dieses Typus wurde schon im ersten Weltkrieg zufal-
lig, durch die Explosion einer Granate, in Na%ran bei Jericho gefunden; an-
dere Funde folgten spéter (ausser Beth-Alpha u.a. Gerasa, Jericho, Ham-
mat-Gader, Beth-Jerah, Gaza)*.

Viele dieser meist ins 5./6.Jh. zu datierenden Synagogen wurden leider
zerstort, sei es von den Christen, die auf deren Fundamenten — so zum Bei-
spiel in Gerasa (530/31) — neue Kirchen erbauten, sei es von Juden selbst in
einer rigorosen Auslegung des Bilderverbots von Ex 20,4f*. Nur einem Erd-
beben, das (wohl) in der zweiten Hélfte des 6.Jh. die Synagoge zerstorte und
deren Mosaike unter den Triimmern barg, ist es vermutlich zu verdanken,
dass die heute weitbekannten Mosaike der Zerstorung durch Menschenhand
entgingen und so in unserem J ahrhundert erst, nur wenig beschadigt, wneder
zutage gefordert werden konnten.

Dr. theol. Hans-Peter Stéhli ist Studienprofessor fiir Hebréisch an der Kirchlichen Hoch-
schule Bethel (Bielefeld). Adresse: Bethelweg 39, D -4800 Bielefeld 13.

79



Awrare

1 Grundriss der Synagoge von Beth-Alpha (aus: L.I. Levine, Ancient Synagogues Revea-
led [1981] 15).

80



Diesem spéten Synagogentypus liegt, dies macht gerade Beth-Alpha
sehr schon deutlich, ein wohliiberlegtes Konzept zugrunde.

Charakteristisch hierfiir ist zum einen der basilikale Grundriss. Das
Langsschiff ist — dhnlich wie auch schon bei den Synagogen eines friihen,
oft «galildisch» genannten Typus des 2.-4.Jh. (u.a. Kapernaum, Kefar Bar-
Cam, Chorazin, Arbel, ed-Dikkeh, Gusch-Halav [Giscala]) durch zwei Sdu-
lenreihen in ein Mittelschiff und zwei Seitenschiffe unterteilt. Die Seiten-
schiffe sind niedriger, und tiber ihnen liegen je eine Frauengalerie. Der Ein-
tritt erfolgt durch drei Tiiren auf der Schmalseite gegeniiber der nach Jerusa-
lem orientierten Seite, in der sich die halbkreisférmige Apsis befindet — eine
Weiterentwicklung der in Synagogen des sog. «Ubergangstypus» des
3.-5.Jh. (u.a. Eschtemoa®, Beth-Schearim, Horvat Susiya)® begegnenden,
das «Allerheiligste» des in der Tora gegenwartigen Gottes markierenden To-
ra-Nische’. Der Fussboden dieser Apsis liegt etwas hoher als jener der Halle,
und durch den Anbau von Stufen wird eine Art Tribiine geschaffen, die auch
(als bema) fiir den Vorbeter dient. Zwei Sdulen links und rechts davon sind
zum Halten der Vorhangs bestimmt, der den von zwei Kandelabern flankier-
ten Toraschrein verdeckt. Der Zutritt zur Synagoge erfolgt {iber einen offe-
nen Hof, ein Atrium, mit einer Zisterne fiir das Tauchbad in seiner Mitte, so-
wie durch einen Sdulengang, einen Narthex.

Zum andern zeichnet sich der jiingere Synagogentypus aus durch einen
reichen Mosaikschmuck auf dem Fussboden mit figiirlicher Darstellung von
Menschen und Tieren, dem gegeniiber der ornamentale Schmuck, wie er bei
ilteren Synagogen auf Steinreliefs sich findet®, stark zuriicktritt.

2 Beth-Alpha, Synagogenquerschnitt mit Blick auf Apsis (Rekonstruktion) (aus: E.L.
Sukenik, The Ancient Synagogue of Beth-Alpha [1932] Fig. 17).

81



Inder grossen Linie der Entwicklung der Synagogenkunst stehen wir da-
mit an dem Punkt, da nach einer — vor allem in Paldstina — rigorosen Aus-
legung des Bilderverbots® nunmehr auch die menschliche Darstellung in den
Raum der Synagoge voll Eingang gefunden hatte. Zuerst Wandmalereien'?,
dann auch Mosaike, waren von den Rabbinen in der Synagoge zwar nicht ge-
rade gefordert, aber doch geduldet, sofern sie nicht zu gétzendienerischen
Zwecken missbraucht wurden.

So wird erstmals aus der zweiten Hélfte des 3.Jh. berichtet: «In den Ta-
gen von Rabbi Yohanan fing man an, die Mauern mit Bildern zu bemalen,
und er hinderte sie nicht» (y°Avoda Zara 42d,34f). Und eine Stelle aus dem
1931 aus der Leningrader Staatsbibliothek publizierten Fragment des Jerusa-
lemer Talmud'', die eng mit dem vorangehenden Beleg verbunden ist, zeigt,
dass in der ersten Hélfte des 4.Jh. auch Mosaike mit Darstellungen beseelter
Wesen legitim waren: «In den Tagen von Rabbi Abun fing man an, die Mo-
saiken mit Bildern zu bemalen, und er hinderte sie nicht»'2,

Was E. Schiirer anfangs dieses Jahrhunderts noch hatte behaupten kén-
nen, als er in seiner «Geschichte des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Chri-
sti» schrieb: «Die bildende Kunst konnte in Palédstina wegen der jlidischen
Verwerfung aller Mensch- und Tierbilder natiirliche keinen Eingang fin-
den»'?, ist so in ersaunlicher und liberzeugender Weise am Ende der zwanzi-
ger Jahre endgiiltig widerlegt worden.

I1.

Insgesamt finden sich auf den Mosaikverzierungen jener Epoche fol-
gende Elemente:

1. Der zur Aufbewahrung der Torarollen bestimmte Toraschrein (°ar6n
hagqodes$), in dem man den Nachfolger der alten Bundeslade, des Repra-
sentanten der Gegenwart Gottes, sah; die als synagogaler Kultgegenstand
gebrauchte und (oft) den Toraschrein flankierende Menora (der siebenar-
mige Leuchter)', die zugleich das strahlende Licht des Gesetzes symboli-
siert, ist doch schon nach Spr 6,23 «eine Leuchte das Gebot und die Wei-
sung ein Licht» und wird Weish 18,4 vom «unvergénglichen Licht» des
Gesetzes gesprochen; Lulab (Palmzweig) und Etrog (Zitrusfrucht), die
beide beim Laubhiittenfest eine wichtige Rolle spielen (vgl. Lev 23,39-44;
Neh 8,14-18; Sach 14,16-21; Jub 16,21-23; Wayiqra Rabba 30)'*; das
Schophar(Widder-)horn, das inbesondere am Neujahrs- und Versoh-
nungstag geblasen wird; schliesslich die Raucherpfanne (vgl. Lev 16,12f;
Ps 141,2).

2. Tierkreiszeichen (Zodiak).

82



3. Biblische Themen, die untereinander verbunden sind durch die Hoffnung
auf Erl6sung und Errettung durch Gott.

So zeigt etwa der Boden der Synagoge von Gerasa die Tiere, die paarweise
die Arche des Noah verlassen, nachdem Gott diese durch die Sintflut hindurch
gerettet hat (vgl. Gen 7,14f; 8,10f)'°. Ein anderes, leider stark zerstortes Mosaik
aus der Synagoge von Na®aran (5.Jh.), das auf Grund der Worter «Daniel» und
«8alomy identifiziert worden ist, hat die Rettung Daniels aus der Lowengrube
(Dan 6) zum Thema'’.

Eines der schonsten Mosaike aus dem 4. oder 5.Jahrhundert, auf das hier
kurz einzugehen sich lohnt, wurde schon 1883 ausserhalb Paléstinas in des Syna-
gogenruinen von Naro, dem heutigen Hammam-Lif, in Tunesien gefunden. Der
Fussboden, durch die Motive links und rechts im Bild stark von Lokalkolorit ge-
prégt, wurde vermutlich von nichtjiidischen Handwerkern hergestellt'®. Die be-
sonders interessierende Mittelzeichnung wird durch die Widmungsinschrift «Die
heilige Synagoge von Naro hat fiir ihr Heil deine Magd Juliana, das Mddchen [?],
auf ihre eigenen Kosten mit einem Mosaik ausgeschmiickt» («SANCTA SINA-
GOGA NARON PRO SA/LUTEM SUAM ANCILLA TUA IULIA/NA P DE
SUO PROPIUM TESELAVIT»)" in zwei Abschnitte geteilt. In dem nédher zur
Nische liegenden Abschnitt erblickt man einen Krug, aus dem ein Wasserstrahl
aufsteigt; auf den Henkeln sitzen zwei Pfauen, die von dem Wasser zu trinken
sich anschicken, und auch in dem Gewéchs um den Krug herum sind Vogel. Das
Bild wird durch zwei Dattelpalmen und durch Zweige eingerahmt. Die Wid-
mungsinschrift wird von zwei Leuchtern innerhalb verzierter Rhomben. einge-
fasst. Uber dem Schriftstreifen sieht man zwei Fische und Enten im Wasser, in
der Mitte befindet sich ein Rad. «Es ist anzunehmen, dass es sich bei den Fischen
um den Leviathan und sein Weibchen handelt, deren Fleisch von den Gerechten
bei der Ankunft des Messias verzehrt werden wird»?°. Wenn diese Deutung rich-
tig ist und man den oberen Teil also als eine bildliche Darstellung der Messiaszeit
auffassen darf, wird man den unteren Teil als Paradies zu deuten haben. Bei den
Bédumen diirfte es sich dann um den Baum des Lebens und der Erkenntnis — oft
durch Palmen symbolisiert — handeln. Der der Tora-Nische nahe liegende
«Brunnen» mit dem Wasser wird die Tora als Quelle der Gerechtigkeit und Weis-
heit und damit als «Wasser des Lebens» darstellen?'. Damit wird dem Synago-
genbesucher ad oculos demonstriert: Leben kommt aus der Tora Gottes, und der
mit ihr umgeht, sie tut, wird als Gerechter an der messianischen Erlosung Anteil
haben, in der das Chaotische, im alten mythischen Bild des Leviathan dargestellt
(vgl. Ps 74,14; 104,26; Jes 27,1), endgiiltig vernichtet werden wird.

83



3 Beth-Alpha, Mosaikfussboden des Mittelschiffs (aus: Sukenik, aaO, Pl. XXVII
[Ausschnitt]).

84



I1I.

Die gleichen drei oben genannten typischen Bildelemente weist auch das
Fussbodenmosaik von Beth-Alpha auf, von dem (als singularem Fall) auf ei-
ner griechischen Inschrift sogar die Mosaikarbeiter — Marianos und sein
Sohn Aninas — namentlich genannt sind. (Abb. 3).

Schreitet man durch die Synagoge auf die nach Jerusalem orientierte
Apsis zu, so begegnet man auf dem Mosaikfussboden hintereinander drei
Bildern, die mit den dargestellten Themen fiir jene jiidische Bauerngemeinde
des 6.Jh. wesentliche Glaubensinhalte zur Sprache bringen. Es sind dies die
Opferung Isaaks (“Aqeda), der Tierkreis (Zodiak) und der Toraschrein.

Wir setzen mit dem letzten, der Darstellung des Toraschreins, ein. Als
Repriasentant des in seinem Wort, in der Tora, gegenwartigen Gottes ist er ein
haufig vorkommendes Motiv. Wir finden ihn auf Reliefs in den alten Syna-
gogen, aber auch auf Sarkophagen, Glasgeschirren und in illustrierten
Handschriften??. (Abb. 4).

Im Unterschied zu anderen Darstellungen — etwa aus Beth-Schearim
mit dem gewolbten Giebel und der Muschel?* — wird hier der Toraschrein
mit dem Dreiecksgiebel, dem offenbar zu jener Zeit vorherrschenden tradi-

4 Beth-Alpha, Mosaik mit Toraschrein (aus: Sukenik, aaO. Pl. VIII.

85



tionellen Modell, dargestellt. Oben im Giebel brennt das «ewige Licht» (ner
tamid; vgl. Ex 27,20), das sich in den Synagogen vor dem Schrein befindet.
Nicht ganz klar ist die Bedeutung der beiden, den Giebel flankierenden V§-
gel. Doch diirften sie kaum blosse Dekoration sein. Wenn sie, wie Sukenik
vermutet, Strausse darstellen, deren Gefieder besonders im alten Agypten
Recht, Wahrheit und Gerechtigkeit symbolisierte?*, dann machen sie hier ei-
ne diesem Symbolgehalt entsprechende zentrale Aussage iiber Gottes Tora,
die je neu dem Synagogenbesucher bildhaft bewusst gemacht wird.

Links und rechts vom Toraschrein sind die schon seit der synagogalen
Kunst des friihen Synagogentypus bekannten Motive Menora, Lulab mit
Etrog, Schophar und Réaucherpfanne/-schaufel*’. Lé6wen bewachen — wie
etwa auch in Beth-Schearim?¢ — den Schrein und die darin enthaltenen Tora-
rollen und symbolisieren so die «grimmige, aber (zugleich) rettende Macht
des Gottes der Tora»?’. All dies wird hinter dem — auch realiter (archédolo-
gisch durch Lécher an den Seiten fiir die den Vorhang haltenden Siulen be-
legten) in der Synagoge vorzustellenden — in Falten geworfenen Vorhang
des Schreins sichtbar.

IV.

Das Tierkreismosaik ist in seiner Art wohl das beste, was es zu diesem
Thema gibt. Es ist dies dem schon erwdhnten Umstand zu verdanken, dass
der Mosaikfussboden bei der Zerstorung durch ein Erdbeben nur an wenigen
Stellen beschddigt wurde und unter dem Erdbebenschutt spaterer Zerstorung
durch die Ikonoklasten entging.

In den Ecken des Vierecks (3,55: 3,75m) sind die vier Jahreszeiten durch
Frauenkopfe in der Art von gefliigelten Cheruben dargestellt, wie sie auch in
der romischen Kunst begegnen: Oben links der «Friihling» (teqtfat nisan)
mit dem Hirtenstab als typischem Attribut des Friihlings. Unten links der
«Sommer» (teqifat tammiz) mit Baum- und Feldfriichten. Unten rechts der
«Herbst» (teqifat tiSrey) als Frau in der Vollbliite des Lebens, umgeben von
Granatipfeln, Feigen, Apfeln, Trauben und Palme — «the best depicted of
the seasons»?*. Oben rechts schliesslich der «Winter» (teqiifat tevet), als alte
Frau dargestellt.

Der dussere Kreis (3,12m) zeigt die Tierkreiszeichen, beginnend rechts in
der Mitte mit dem ersten Friihlingsmonat, dem Widder (tale®), und endend
mit dem Fischzeichen (wedagim). (Abb. 5).

86



Der innere Kreis (1,20m) stellt den Sonnenwagen mit den vier Rossen bei
seinem Aufgehen aus der Dunkelheit der Nacht dar; die Sterne gehen allméh-
‘lich unter. Das gleiche, zweifelsohne hellenistische Motiv begegnet in der Sy-
nagogenkunst zum ersten Mal in der aus dem 4.Jh. stammenden Synagoge
von Hammat-Tiberias und steht hier den klassischen Prototypen am
nédchsten®’; andere, jedoch stark beschiddigte Mosaike mit Sonne und Zodiak
sind bekannt aus NaCaran bei Jericho und aus Hussifa auf dem Karmel®°.
Ein Echo auf die Darstellung findet sich in der Literatur der Epoche etwa in
der Aussage: «Im Herzen der Sonne sind drei der Buchstaben des (Gottes-)

5 Beth-Alpha, Mosaik mit Tierkreis (aus: Sukenik aaO. P. X.
87



Namens geschrieben, und sie wird von acht Engeln gezogen. Jene, die sie am
Tag ziehen, sind andere als jene, die sie des Nachts ziehen. Die Sonne fahrt
auf einem Wagen und geht auf, gekront wie ein Brautigam, und sie freut sich
wie ein Held, wie geschriében steht: *’Und wie ein Brautigam geht sie hervor
aus ihrer Kammer’’» [Ps 19,6] (Pirge deRabbi Eliezer § 6)*'.

Der Ursprung dieser Darstellung ist der Sonnengott Helios der heidni-
schen Umwelt. Mit ihr wird die Suprematie der kosmischen Ordnung unter
der Herrschaft des Sol Invictus proklamiert’?. Dabei mag es freilich verwun-
dern, dass das Judentum ausgerechnet die Sonne, die «als eine das Alltagsle-
ben wie den gesamten Naturverlauf bestimmende Kraft»*? nicht zu leugnen
war, der synagogalen Ikonographie integriert hat — und dies ausgerechnet
im Zentrum der ganzen Bildanlage! —, um so mehr, als sie im antiken Herr-
scherkult eine wichtige Rolle spielte. '

Wie ist dieser Sachverhalt zu deuten? Die etwa vorgeschlagene Erkla-
rung, es handle sich um blosse Dekoration mit Ubernahme der kiinstleri-
schen Ausdrucksform, jedoch ohne inhaltliche Bedeutung®*, ist kaum iiber-
zeugend und geniigt nicht. Man wird die Ubernahme des Motivs auch nicht
als Reverenz und Loyalititszeichen des paléstinischen Judentums gegeniiber
dem romischen Kaiserkult erkldren konnen, war doch die Ablehnung des
Herrscherkults tief verwurzelt und wurde diesem und jeder Art moéglichen
Gotzendienstes ein klares Nein entgegensetzt®”,

Es verdient denn auch Beachtung, dass die élteste Darstellung aus Ham-
mat-Tiberias aus dem 4.Jh. aus einer Zeit stammt, da — abgesehen von einem
kleinen Zwischenspiel einer Helios-Theologie unter Kaiser Julian Apostata
(361-363) — das Christentum im Romischen Reich zur Macht gelangt war und
die Person Christi (als die wahre «Sonne der Gerechtigkeit») tiber den Sol Invic-
tus gesiegt hatte, dieser also nicht mehr die Gefahr einer kultischen Bedeutsam-
keit in sich barg?®.

Ebensowenig wird man mit E.R. Goodenough auf Grund einer an-
tik-heidnischen Faszination solarer und astraler Religion eine grundsétzliche
Hellenisierung und Paganisierung jiidischen Volksglaubens, eine Anglei-
chung des Judentums an eine Astralreligion oder gar deren Umwandlung in
eine solche annehmen diirfen, wenn sicher auch solare Symbole auf jiidi-
schen Amuletten wie auch jiidische Gebete und Zauberspriiche in eine solche
Richtung weisen mogen®’. Man wird vor allem auch davon auszugehen ha-
ben, dass Synagogen mit solchen Sonnendarstellungen, insbesondere jene
von Tiberias, nicht irgend einem paganisierten, sondern einem durchaus rab-
binisch-orthodoxen Judentum zuzurechnen sind. M. Avi-Yonah hélt denn
auch fest, man konstatiere mit Uberraschung, dass in der byzantinischen

88



Epoche die klassisch-heidnische Kunst ins jiidisch-orthodoxe Milieu einge-
drungen sei*®.

Sicher — dies wird man sagen konnen und miissen — zeigt die Beliebt-
heit, die Tierkreiszeichen und Sonnenwagen geniessen, «welchen Einfluss
damals die Astrologie und der Glaube an die Bedeutung der Konstellation
der Gestirne auch in den frommen jiidischen Kreisen gewonnen hatte»*’.

So erklart unter anderen (um hier nur ein Beispiel zu nennen) Josephus
Flavius, die zwolf Schaubrote im Tempel zeigten den Tierkreis und das Jahr
an, und an derselben Stelle stellt er auch den Bezug zwischen den sieben Lam-
pen der Menora und den Planeten her (Bellum Judaicum V,217)*°; und an-
derwirts bemerkt er, zwolf Steine des hohepriesterlichen Brustschilds hétten
urspriinglich auf den Tierkreis hingewiesen, bevor sie auf die zwolf Stimme
bezogen wurden (Antiquitates I1I, 186).

. Andererseits ist aber festzuhalten, dass die Gestirne ihrer in der heidni-
schen Umwelt wichtigen gottlichen Dignitdt (schon in alttestamentlicher
Zeit) entleert und so — gleichsam «degradiert» — dem jiidischen Glauben in-
tegriert wurden. Gerade da aber und zu einer Zeit, wo das Bild der Sonne in
der hellenistischen Darstellungsart in der Synagoge nicht mehr der Gefahr ei-
ner Missdeutung jiidischen Glaubens und jiidischer Existenz als Idolatrie
ausgesetzt war, konnte es Mittelpunkt synagogaler Ikonographie werden
und in der Frage und Auseinandersetzung um letztgiiltige heilsame Ordnung
— im Zusammenhang mit den andern Bildern von Beth-Alpha — in der Bild-
sprache eine addquate jiidische Antwort darstellen. Eindrucksvoll wird hier
der alleinige Ort der Realisierung kosmisch-universaler heilvoller Ordnung
vor Augen gefiihrt und verdeutlicht. In der Sonne — zusammen mit dem
Tierkreis — wird hier der in seiner heilschaffenden Tora verkiindete und ge-
genwiértige Gott proklamiert als eben derselbe Gott, der auch die Gestirne ge-
schaffen hat und sich selbst durch sie im kosmisch-kultischen Gesetz der
Ordnung der Tage, Wochen, Jahreszeiten, Jahre, Feste und Festzeiten kund-
tut. Tora des Mose und kosmische Ordnung gehdren so eng zusammen. Das
Einhalten dieser Ordnung in der entsprechenden «Zeiteneinteilung» und im
Beachten der «Zeiten» und «Festzeiten», das Sich-Einordnen in dieser
Schopfungsordnung, in der Gottes heilschaffendes Gesetz zutage tritt, ist
deshalb nicht von zweitrangiger, peripherer Bedeutung, sondern tangiert
zentral die Frage nach dem richtigen Gehorsam dem Gesetz gegeniiber.

Indem Israel der in Sonne und Gestirnen sich manifestierenden kosmi-
schen Ordnung sich einordnet, realisiert es auch und gerade den Gehorsam
gegeniiber der Tora; und indem es die Tora tut und erfiillt, sichert es Ord-
nung und Bestand des Kosmos, ja ist Israel « Trdger der Weltordnung»*'. In

89



Auslegung des Satzes: «Geliebt sind die Israeliten; denn es ist ihnen ein kost-
bares Geriit (sc. die Tora) gegeben worden, durch welches die Welt geschaf-
fen worden ist» (Avot II1,14), wird denn auch an einer anderen Stelle formu-
liert: «Ohne Israels Ja zur Tora wire die Schopfung sinnlos und wieder ver-
nichtet worden» (bShabbat 88%)*2,

V.

Die Entdeckung des Mosaiks von der Opferung Isaaks, im jiidischen
Sprachgebrauch nach Gen 22,9 “4Ageda («Bindung, Fesselung») genannt,
rief seinerzeit bei den Ausgrabungen grosses Interesse hervor, war es doch
der erste archdologische Beweis fiir eine jiidische Bildkunst in Paldstina. Die
Ausfiihrung des Mosaiks ist in ihrer Art recht primitiv; es ist aber zu beden-
ken, dass in Beth-Alpha als kleinem Bauerndorf die Kiinstler offenbar ein
anderwirts gesehenes, vollkommeneres Mosaik als Vorbild verwendeten.
(Abb. 6).

Von links nach rechts erscheinen zuerst die beiden Diener Abrahams mit
dem Esel, die am Fuss des Berges Moria zuriickbleiben (Gen 22,4f).

Es folgt, mit der Legende «und sieh da, ein Widder» versehen, der Wid-
der, der sich im Dickicht verfangt (V.13). Dieses Dickicht ist hier auffalliger-

6 Beth-Alpha, Mosaik mit Opferung Isaaks (“Aqeda) (aus: Sukenik aaO. Pl. XIX.
90



weise durch einen einzigen Baum dargestellt. Das Baummotiv bei der Dar-
stellung des Widders, das sich auch in der Ubersetzung des Targum Onkelos
in der Widergabe des hebréischen «Dickicht» (serah) mit «Baum» (%lana®)
niederschlégt, wird nach der in der Mitte des 3.Jh.n.Chr. schon lingst in Um-
lauf begriffenen Legende zu erkliren sein, die zu Gen 22,13 folgendes aus-
fiihrt: «Rabbi Josua hat gesagt: Ein Engel brachte ihn aus dem Garten Eden.
Unter dem Lebensbaum hatte er geweidet, und aus dem Wasser hatte er ge-
trunken, das darunter hinfloss, und der Geruch des Widders durchzog die
ganze Welt» (Jalkut Schim®oni I,30b). Manche zdhlen dabei den Widder zu
den Dingen, die bei der Schépfung am Vorabend des Sabbats in der « Ddm-
merstunde» erschaffen worden sind (Avot V,8)*:.

Rechts im Bild sind, durch Namensinschriften gekennzeichnet, die zen-
tralen Figuren dargestellt: Abraham, der Isaak auf den Altar legt und ihn mit
dem Messer fiir das Opfer zu schlachten sich anschickt (vgl. V.9f).

Ein Band mit Palmen schliesst nach oben das Bild ab; es stellt den durch
eine einfache Linie von der Erde abgegrenzten Himmel dar (vgl. V.11). Die
aus dem umstrahlten Wolkendunkel herabgestreckte Hand Gottes bzw. sei-
nes Boten zeigt, durch das darunter stehende «leg deine Hand nicht an (sc.
den Knaben), “al ti§lah (V. 12), noch verdeutlicht, das in der Gewahrung des
Widders rettende, Leben schenkende Eingreifen Gottes*.

Trotz Unterschieden im Detail weist das Mosaik der CAgeda enge Ver-
wandtschaft mit gleichzeitigen christlichen Darstellungen auf, in denen das
Opfer des «einzigen Sohnes» (Gen 22,2) auf Christus als den einen Erloser
gedeutet wird. So findet sich aus dem 6.Jh. (als Kopie des 9.Jh. im Vatikani-
schen Codex) eine Miniatur des Kosmas Indikopleustes aus Alexandrien, die
im Aufbau dem Beth-Alpha-Mosaik sehr dhnlich ist*’. Mit Sukenik ist zu
vermuten, dass beide auf einen alexandrinisch-jiidischen, in einer Bibelillu-
stration zu suchenden Prototypen zuriickgehen*¢. Freilich féllt in der Dar-
stellung von Beth-Alpha gegeniiber jener des Kosmas der auch sonst in der
judisch-paldstinischen Kunst festzustellende deutlich orientalisierende Zug
auf*’,

Im Mosaik der “Aqeda, die fast dreihundert Jahre friiher auch schon in
der Synagoge von Dura-Europos in der zentralen Wandmalerei iiber der To-
ra-Nische zur Darstellung kommt, wird ein Thema zur Sprache gebracht, das
«zu den zentralen religiésen Vorstellungskomplexen der jilidischen Religion»
gehort*®, Die “Ageda ist, um hier nur einiges in der gebotenen Kiirze darzule-
gen, das kultbegriindende Ereignis schlechthin, wird doch jener Berg Moria
(Gen 22,2f.14) nachweislich von den Chronikbiichern an mit dem Tempel-
berg gleichgesetzt (2Chr 3,1; vgl. Jub 18,13; Josephus, Antiquitates 1,226;
Targum Onkelos z.St.). In der “Ageda bewéhrt sich der Glaubensgehorsam

91



Abrahams einerseits und die Willigkeit des (zur Zeit des Opfers bereits als er-
wachsen dargestellten) Isaak andererseits, der in der Tradition des Gotte-
knechts bewusst das Opfer auf sich nimmt*®. Dieses — wenn auch letztlich
nicht vollzogen, sondern durch die Gewéihrung des schon am Lebensbaum
angebundenen Widders als Ersatzopfer ausgelost — ist das eine Opfer
schlechthin, ein fiir allemal (eph’ hapax; vgl. Hebr 10,10) getan, als ob es in
der Tat voll und ganz dargebracht worden wire. So kann denn in diesem Zu-
sammenhang sogar von der «Asche Isaaks» gesprochen werden (vgl. bBe-
rakhot 62b; TaCanit 16a; Wayiqra Rabba 36,4 zu Lev 26,42), und an einer
anderen Stelle wird gesagt, man habe beim Bau des Zweiten Tempels den
Platz fiir den Altar gekannt, weil man die Asche Isaaks an dem betreffenden
Ort gesehen habe (bZevahim 62a). So ist die “Ageda das siihneschaffende
Opfer und stellt «ein fiir allemal heilsbegriindendes und heilsvermittelndes
Ereignis fiir Israel» dar?®°.

Das tédgliche Opfer (Tamidopfer) wie auch das Passalamm im Monat
Nisan, in dem nach verschiedenen Stellen Isaak geopfert worden sein soll
(vgl. Jub 17,15; Shemot Rabba 15,12 zu Ex 12,1), sind nichts anderes als
Re-Prisentatio des einen «vollkommenen Opfers» (vgl. Bereshit Rabba 64,3
zu Gen 26,3; Targum Ps.-Jonathan und Fragm.-Targum zu Gen 22,10). Sie
erinnern Gott an den Glaubens-/Tora-)Gehorsam Abrahams, des «Gerech-
ten» (vgl. 1IMakk 2,52; Sir 44,19f; Jub 23,10; Bereshit Rabba 56,10.16 zu
Gen 22,12.14), der (nach der Deutung von Gen 26,5) «die ganze Tora erfiillt
hat» (Wayiqra Rabba 2,9 zu Lev 1,2), und sie erneuern und aktualisieren die
Verheissungen fiir die Nachkommen Isaaks und gewéhren Israel so neu Le-
ben.

So soll denn nach Rabbi Yohanan (gest. 279) Abraham auch gebetet ha-
ben: «Herr der Welten, offenbar und kund ist es vor dir, dass ich in der Stun-
de, da du mir befahlst, meinen Sohn Isaak darzubringen, dir hitte erwidern
und sagen konnen: Gestern hast du zu mir gesagt: In Isaak wird dir Same ge-
nannt werden (Gen 21,12), und jetzt sagst du: Bringe ihn dort als Brandopfer
dar (Gen 22,2)! Aber, ferne sei es! Ich habe nicht also getan, sondern ich habe
meinen (bosen) Trieb niedergezwungen und deinen Willen getan. So sei es
nun auch wohlgefillig vor dir, Herr, mein Gott, dass, wenn die Nachkom-
men meines Sohnes [saak in Not geraten und niemand haben, der fiir sie Fiir-
sprache einlegt, du es seiest, der fiir sie Fiirsprache einlegt ... du m&gest ihnen
der Bindung ihres Vaters Isaak gedenken und des Erbarmens tiber sie voll
sein (yTaCanit 2,65d,2)*'.

Insbesondere ist nun die “Ageda mit dem Neujahrstag in Beziehung ge-
bracht, dem Tag des gottlichen Gerichts, dessen Urteil am Verséhnungstag
besiegelt wird: «Der Mensch wird am Neujahrsfest gerichtet, und sein Urteil
wird am Versohnungstag besiegelt» (bRosh HaShana 16a). Entsprechende
Gebete, die an die Opferung Isaaks als Unterpfand der Rechtfertigung vor

92



Gericht erinnern, sind in die Neujahrs-Liturgie aufgenommen (vgl. die Zik
rondt in der Musaf-Tefilla zum Neujahrsfest), und das Blasen des Schophar-
hornes lasst Gott der “Aqeda gedenken und sie spateren Generationen gleich-
sam als deren eigenes Opfer anrechnen. «Rabbi Abahu sagte: Weshalb stosst
man ins Widderhorn? — Der Heilige, gesegnet sei er, sprach (ndmlich):
Stosst vor mir ins Widderhorn, damit ich euch der Bindung Isaaks, des Soh-
nes Abrahams, gedenke und ich es euch anrechne, als héttet ihr selbst euch
vor mir geopfert» (bRosh HaShana 16a).

Die enge Beziehung von YAgeda und Schopharhorn-Blasen erklért auch die
zunachst frappierende Bildgestaltung in der zentralen Wandmalerei iiber der To-
ra-Nische der beriihmten (244/45 erbauten) Synagoge von Dura-Europos®?. Ne-
ben dem Tempeleingang in der Mitte und den bekannten Motiven Menora, Lulab
und Etrog auf der linken Seite vermisst man auf den ersten Blick das auch hier ei-
gentlich zu erwartende Schopharhorn. Statt dessen ist nun auf der rechten Seite
die “Ageda (wieder mit dem am Baum festgehaltenen Widder) dargestellt*®. Die-
ser Sachverhalt ist eben auf jenem Hintergrund zu verstehen und zu erkliren,
dass das Schopharblasen am Neujahrstag die Opferung Isaaks in Erinnerung
bringt und aktualisiert. Beide Darstellungen, “Ageda einerseits und Schophar-
horn andererseits, meinen also letztlich dasselbe und haben gleichsam in einem
«Kiirzel» bzw. in ausgefiihrter Darstellung die gleiche, fiir das Judentum zentra-
le theologische Aussage zum Thema.

So wird denn Vergebung moglich; vom «Thron des Gerichts» setzt Gott
sich auf den «Thron des Erbarmens»: «Alle Tage des Jahres sind die Israeli-
ten mit ihrer Arbeit beschéftigt, am Neujahrstag aber nehmen sie ihre Scho-
pharhdrner und blasen vor dem Heiligen, gesegnet sei er, und er erhebt sich
vom Thron des Gerichts auf den Thron des Erbarmens und wird iiber sie mit
Erbarmen erfiillt» (Wayiqra Rabba 29,8).

Verschiedene Formulierungen konnen in diesem Zusammenhang sogar
so weit gehen und behaupten, Israel werde am Ende durch die Horner des
Widders erlost werden (vgl. Bereshit Rabba 56,13 zu Gen 22,13).

Freilich — und dies ist zu beachten —, die Wirkung der durch das Scho-
pharblasen je neu in Erinnerung gebrachten und aktualisierten cAqeda ist
nun nicht losgelost von der Umkehr zu verstehen, zu der gerade in den zehn
Tagen zwischen Neujahr und Versohnungstag gerufen wird (vgl. Pesigta
Rabbati 40,5). Umkehr — dies bedeutet aber nichts anderes als Umkehr zum
Toragehorsam, wie Abraham in der Erfiillung der «ganzen Tora» ihn gezeigt
hat. So sagt dieser denn auch nach der Auslegung von Bereshit Rabba zu Gen
22,19: «Alles (sc. Gute), was mir widerfahren ist, geschah nur, weil ich mich
mit der Tora und den Geboten beschiftigt habe; so will ich denn, dass sie nie
von meiner Nachkommenschaft weichen mége» (66,20). '

93



VI

 Wir stehen damit am Ende unserer Uberlegungen, die in der gebotenen
Kiirze die Mosaike der Synagoge von Beth-Alpha — Toraschrein, Tierkreis
mit der Sonneim Zentrum und “Aqgeda’* — darzustellen und in einem grosse-
ren Zusammenhang zu interpretieren versuchten. Verschiedene Motive und
Themen sind hier begegnet, die jene jiidische Gemeinde der Jesreelebene im
6.Jh. mit den ihr zu Gebote stehenden Moglichkeiten und kiinstlerischen
Kriften auf dem Fussboden ihrer Synagoge zur Darstellung brachte.

Dabei ging es ihr — und dies ist hier noch einmal festzuhalten — bei aller
Freude an der Schonheit des auch noch heute mit seiner «verve populaire»
(Avi-Yonah) jedermann beeindruckenden Mosaikbodens gewiss nicht in er-
ster Linie und nur um eine kiinstlerische Ausschmiickung als Selbstzweck,
um blosse Dekoration. Vielmehr brachte sie mit jenen drei Bildern zentrale
Themen jiidischen Glaubens, jiidischer Existenz in eindriicklicher Weise
zum Ausdruck. Der Besucher der Synagoge wurde so neben dem verkiinde-
ten Wort in und mit der Sprache des Bildes — gleichsam in der Ganzheit sei-
ner Sinne, seines Wesens — mit hineingenommen in ein Geschehen, das ihm
stets neu Herkunft und Ziel der Geschichte Gottes mit seinem Volk in dieser
und fiir diese Welt in Erinnerung brachte und (re-)aktualisierte und das in al-
ler Strittigkeit tdglicher Welterfahrung, in der Widerspriichlichkeit men-
schlicher Existenz gegenwartserhellend und zukunftser6ffnend sich ihm an-
bot.

Der Zusammenhang von der Israel im einen, vollkommenen Opfer, in
der ®Aqeda, je neu geschenkten Vergebung und Lebens- und Zukunftseroff-
nung einerseits und der Hinwendung zur und dem Gehorsam gegeniiber der
Tora Gottes andererseits, in deren Erfiillung Israel «Trager der Weltord-
nung» ist, wurde dem Menschen der byzantinischen Epoche und wird dem
Besucher von heute im Aufbau der drei Bilder des Mosaiks von Beth-Alpha
deutlich vor Augen gefiihrt. In der Sprache des Bildes wird so, wer die Syna-
goge betritt, Schritt fiir Schritt mithineingenommen in das, «was die Welt im
Innersten zusammenhalt».

ANMERKUNGEN

1. So M. Avi-Yonah, Le Symbolisme du Zodiaque dans I’art Judéo-Byzantin, in: ders.,
Art in Ancient Palestine. Selected Studies (1981) 396-397, hier 396.

2. Zu Einzelheiten vgl. E.L. Sukenik, The Ancient Synagogue of Beth-Alpha (1932);
weitere Literatur bei F. Hiittenmeister, Die jiidischen Synagogen Lehrhduser und Ge-
richtshofe, TAVO, Beiheft B/12/1 (1977) 44ff.

9%



3. Nach wenigen erst in jiingerer Zeit freigelegten baulichen Zeugnissen von Synagogen,
die noch in die Epoche des zweiten Tempels zu datieren sind und die z.T. als Prototy-
pen der spéteren galildischen Synagoge und als «missing link» fiir die Entwicklung der
basilikalen Synagogenarchitektur angesehen werden, finden sich weit gestreut bauli~
che Synagogeniiberreste erst zweihundert Jahre spéter, die sich bis ins 7.Jh. verfolgen
lassen. Fiir diese hat sich eine Dreier-Typisierung eingebiirgert: 1. Ein friiher, «galildi-
scher» Typus (2.-4.Jh.), 2. ein Ubergangstypus (Ende 3.-5.Jh.), 3. ein spiter Typus
(5.-7.Jh.). Dabei zeigen gerade auch neuere Funde, dass eine solche Typisierung kein
starres System sein kann. So durchlief etwa die Synagoge von Hammat-Tiberias vom
3.Jh. bis Mitte 8.Jh. vier Phasen, und die Synagoge von Nabratein aus dem 6.Jh. ist
noch dem friihen Typus zuzurechnen. Eine informative Ubersicht zu Einzelfragen bie-
tet der Sammelband von L.I. Levine (Ed.), Ancient Synagogues Revealed (1981).

4. Zu einzelnen Synagogen vgl. u.a. Hiittenmeister aa0O. (Anm. 2), auch Levine aaO.
passim,

5. Eine strenge rabbinische Richtung hielt sich auch in Zeiten einer insgesamt liberalen
Haltung gegeniiber dem Bilderverbot als Unterstrémung zéh durch, und in Bedréng-
nissituation kam sie plotzlich wieder hoch und setzte sich durch, Ein restaurativer Um-
schwung kam so im 7.Jh.: Eine orthodoxe Reaktion griff damals (wieder) mit rigori-
stischen Massnahmen durch und schlug vielerorts die figiirlichen Darstellungen an den
Synagogen weg. Zwei Faktoren diirften hier mitbestimmend gewesen sein: zum einen
die gotter- und bilderfeindlichen Tendenzen des Islams, der mehr und mehr an Boden
gewann, zum andern das Anwachsen einer bilderfeindlichen Partei im Byzantinischen
Reich, das im 8.Jh. zum sog. «Bilderstreit» fiihrte. So verbot 723 Kalif Jezid II. die
Bilder in seinem Reich. 726 begann Leo III. mit seinem Kampf gegen die Bildervereh-
rung, sein Sohn Konstantin V. verbot auf der Reichssynode von Konstantinopel 754
diese mit der christologischen Argumentation der Zweinaturenlehre, und unter Kaise-
rin Irene wurde dann 787 auf der 7.6kumenischen Synode in Nicda die bekannte Diffe-
renzierung vorgenommen: Erlaubt bei Bildern seien proskynesis und aspasmos, aber
nicht latrefa (vgl. H.-G. Beck, Art. Bilder und Bilderverehrung, III. Christliche Bil-
derverehrung und Bilderstreitigkeiten, RGG® I, 1273 -1275). All diesen Entwicklun-
gen «konnten sich die Juden nicht entziehen. Sie sahen sich gezwungen, sich ihren
Nachbarn anzupassen, und konnten gerade in dieser Frage nicht nachgiebiger sein als
andere. Eine bilderfeindliche Strdmung blieb nun fiir lange Zeit im Judentum massge-
bend; sie hielt im Orient, in Siideuropa und im ganzen Mittelmeerbecken so lange an,
wie die Vorherrschaft des Islam unerschiittert war» (B.C. Roth, Die Kunst der Juden
[1963]9).

6. Zu den einzelnen Synagogen vgl. u.a. Hiittenmeister aaO. (Anm. 2) und Levine aaO.
(Anm. 3) passim.

7. Vgl. dazu K. Galling, Erwdgungen zur antiken Synagoge, ZDPV 72,2 (1956) 163-178.
Die gleiche (Tora-) Nische dient als Vorbild fiir die Nischenpraxis der koptischen Kir-
che (den sog. hekal) wie auch fiir den Mihrab der Mosche, der die Gebetsrichtung (ki-
blah) angibt; sie leitet aber auch iiber zu der christlichen Apsis, in der der Altar aufge-
stellt wird (vgl. u.a. A, Reifenberg, Denkmadler der jiidischen Antike [1937] 39).

8. Zur Hauptsache begegnet hier, wie unter vielen anderen die Synagoge von Kapernaum
dies zur Geniige belegt, eine Mischung von hellenistischen Verzierungen (Akanthus-
blitter, Blumenkrinze, Eierstab) und orientalischen Motiven, besonders solchen des
Landes (Trauben, Granatépfel, Weinblatter, Olkrug); daneben finden sich verschie-
denartige Rosetten und Sterne, besonders (mit urspr. apotropéischer Bedeutung) Pen- -
tagramm und Hexagramm, die als «Siegel Salomos» bzw. «Davidstern», Magen Da-
vid («Schild Davids») bekannt sind, schliesslich auch Darstellungen belebter Wesen,
wie etwa Adler, Lowen, Greife, Seepferde u.a.m.

95



9

10.

13-
12.

13.

14.

15.
16.

17.

18.

96

Fiir unseren Zusammenhang mag es hier geniigen, auf drei Ausserungen hinzuweisen.
Der jiidische Historiker Josephus Flavius (1.Jh.n.Chr.) bemerkt in seiner Schrift
«Contra Apionem» in bezug auf die Bilder: «Ferner hat unser Gesetzgeber (sc. Mose)
verboten, Bilder herzustellen. Nicht als wollte er gleichsam prophetisch darauf hinwei-
sen, dass man die Macht der Romer missachten solle, sondern weil er (dies) als eine Sa-
che verachtete, die weder Gott noch den Menschen dienlich sei, und weil sich (die Her-
stellung von Bildern) infolge fehlender Beseelung jedem Lebewesen, noch mehr aber
Gott gegeniiber unterlegen erweist» (I1,75; Ubers. nach R. Meyer, Die Figurendarstel-
lung in der Kunst des spithellenistischen Judentums, Judaica 5 [1949] 1 -40, hier 3, lat.
Text bei B. Niese, Flavii losephi Opera V [*1955] 63f). — Nach R. ElCazar b. Zadok
(um 100 n.Chr.) gab es in Jerusalem «alle moglichen Bilder, ausgenommen das Bild ei-
nes Menschen» (Tosefta, “Avoda Zara 5,2). - Und R. Scheschet (um 260 n.Chr.) hélt
fest: «Alle Bilder sind (dem Israeliten zur Anfertigung) erlaubt, ausgenommen das
Bild des Menschen» (“Avoda Zara 42b). In diesen Zusammenhang gehort auch etwa
die Frage, wann mit einem Siegelring gesiegelt werden darf und wann nicht (vgl. dazu
die Bestimmungen von R. Jehuda, Tosefta, “Avoda Zara 5,2). Fiir das Problem der
Entstehung einer jiidischen Kunst im Horizont des Bilderverbots von Ex 20,4f sei auf
den ganzen Aufsatz Meyers nachdriicklich hingewiesen. Aus neuerer Zeit vgl. u.a. K.
Schubert, Das Problem der Entstehung einer jiidischen Kunst im Lichte der literari-
schen Quellen des Judentums, Kairos 16 (1974) 1-13.

So in der aus dem 3.Jh. stammenden beriihmten Synagoge von Dura-Europos (am
Euphrat), nach L.I. Levine unter den antiken Synagogen «the most sensational find,
and the richest in its implications and ramifications» (The Synagogue of Dura-Euro-
pos, in: ders. Ancient Synagogues, aa0. (Anm. 3) 172-177, hier 172a). Zur Synagoge
von Dura-Europso vgl. vor allem C.H. Kraeling, The Synagogue, in: The excavations
at Dura-Europos. Final Report VIII, Part I (1956).

Bei J.N. Epstein, Tarbiz I1I (1931/32) 15ff.

Ubersetzung bei G.A. Wewers, Avoda Zara — Gotzendienst, Talmud Yerushalmi
IV/7(1980) 101.

E. Schiirer, Geschichte des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, Bd. II (*1907)
65, vgl. hier auch Anm. 169.

In der Zeit des friihen Synagogentypus findet sie sich 6fters auf Kapitellen, Schranken
u.d. dargestellt, hdufig zusammen mit den gleich erwidhnten Lulab, Etrog usw. Die
Darstellung der siebenarmigen Menora erstaunt umso mehr, als sie nach verschiede-
nen Talmudstellen verboten ist (vgl. bMenahot 28b; bRosh HaShana 24a/b; b°Avoda
Zara 43a). Priesterliche Gruppen haben aber offenbar nach der Zerstérung des Tem-
pels (70 n.Chr.) die Menora als Nachfolgerin jener bei der Eroberung Jerusalems von
Titus weggefilhrten in die Synagoge mitgebracht; dass sie dabei nicht nur, wie friither
angenommen, als Hinweis auf die Menora im Tempelkult abgebildet war, sondern als
richtiger Kultgegenstand diente, macht die in Stein gehauene Menora aus der Synago-
ge von Hammat-Tiberias deutlich.

Vgl. Billerbeck I1, 775ff, zum Feststrauss besonders 784ff.

Abbildung u.a. bei Roth aaO. (Anm. 5) 89, Abb. 73; Sukenik aaO. (Anm. 2) PI.
XXVI; vgl. Hiittenmeister aaO. (Anm. 2) 128. Eine Identifizierung aller Tiere bietet I.
Abharoni in: Sukenik aaO. 55f, Anm. 4.

Abbildungin J. Naveh, Ancient Synagogue Inscriptions, in: Levine, Ancient Synago-
gues (Anm. 3) 133-139, hier 136; EAHL III 893.

Vgl. Roth aaO. 90f. Abbildung u.a. in: Levine, Ancient Synagogues 171; B. Kanael,
Die Kunst der antiken Synagoge (1691) Abb. 72.



19.

20.
21.

22,

23

24,
25,

26.
27.

28.
29.

30.
31.
32.
33.
34.

35.
36.

37

38.

39.
40.

41.

Aufgenommen ist der Text in: Corpus Inscriptionum Latinarum VIII, Suppl. 1 (1891
[1966]) 1284, Nr. 12457a. Mit E. Diehl (Lateinische Christliche Inschriften mit einem
Anhang Jiidischer Inschriften, KIT 26-28 [1908] 43, Nr. 234) und anderen lese ich die
Inschrift: «Sancta(m) sinagoga(m) Naron(itanam) pro salutem suam ancilla tua Iulia-
na p(uella?) de suo proplum (=proprio) tes(s)elavit».

Roth aa0O. 91.

Vegl. u.a. Sir 15,1ff; 17,11; 21,11ff; 42,21ff. Zu der Reihenbildung « Wie das Wasser ...
sodie Tora» vgl. Shir HaShirim Rabba I,19; dazu J. Maier, «Gesetz» und «Gnade» im
Wandel des Gesetzesverstidndnisses der nachtalmudischen Zeit, in: R. Brunner (Hg.),
Gesetz und Gnade im Alten Testament und im jiidischen Denken (1969) 64 - 176, hier
1158,

Abbildungen von jiidischen Goldglidsern aus Rom mit dem Toraschrein u.a. bei Roth
aaO. 104ff, Abb. 95-98.

Abbildung einer Toraschrein-Darstellung aus den Katakomben von Beth-Schearim
u.a. bei Roth aa0. 91, Abb. 78; Kanael aaO. (Anm. 18) Abb. 20.

Sukenik aaO. (Anm. 2) 25f.

Diese Deutung fiir die quadratischen, mit einem Stiel versehenen Gegenstiande trifft
den Sachverhalt wohl eher als die Erkldarung Sukeniks, der darin in einen Behélter ge-
steckte Rollen sieht (aaO. 28).

Siehe oben Anm. 23.

So E.R. Goodenough, Jewish Symbols in the Greco-Roman Period, 13 vols.
(1953-1968), VII, 85.

Sukenik aaO. 39.

Vgl. M. Dothan, The Synagogue at Hammath-Tiberias, in: Levine, Ancient Synago-
gues (Anm. 3) 63-69; J. Maier, Die Sonne im religiosen Denken des antiken Juden-
tums, ANRW II, 19.1 (1979) 346-412, hier 383. Abbildung u.a. in: Levine aaO. 8.

Abbildung u.a. in: Levine aaO. 136. .
Nach Sukenik aaO. 36.

Vgl. Goodenough, Jewish Symbols (Anm. 27) VIII/2, 214.

Maier aaO. (Anm. 29) 347f,

So etwa E.E. Urbach, The Rabbinical Laws of Idolatry in the Second and Third Cen-
turies in the Light of Archaelogical and Historical Facts, IEJ 9 (1959) 149-165.
229-245; H. Strauss, Die Kunst der Juden im Wandel der Zeit und Umwelt (1972) 27.
Vgl. dazu G. Stemberger, Die Bedeutung des Tierkreises auf Mosaikfussboden spé-
tantiker Synagogen, Kairos 17 (1975) 23 - 56, hier 26f.

Vgl. Maier aaO. 357; Urbach aaO. 164.238ff.

Maier aaO. 382f. Vgl. verschiedene Beitrdgein: R. Klein (Hg.), Juha.n Apostata, WdF
509 (1978); H. Kraft (Hg.), Konstantin der Grosse, WdF 131 (1974).

Goodenough aaO. (Anm. 32) 167ff; zu entsprechenden Gebeten und Zauberspriichen
aa0. 172.

AaO. (Anm. 1) 396; vgl. Maier aaO. 383; Urbach aaO. 151.
C. Watzinger, Denkmiler Paléstinas IT (1935) 115.

Mutatis mutandis wird man iiber das zur Menora schon Bemerkte hinaus die hier an-
gestellten Erwidgungen auch in jenem Zusammenhang mitzubedenken haben; vgl. da-
zu auch J. Maier, Geschichte der jiidischen Religion (1972) 116f.

Maier aaO. 118; vgl. 174f und passim.
97



42.

43,
. Zur Bedeutung von Wolke und Hand vgl. Goodenough, Jewish Symbols II, 247f.
45.
46.
47.
48,
49.

50.
31,

52.
53

54.

98

Vgl. Maier aaO. 174f. Zum Ganzen vgl. auch D. Liihrmann, Tage, Monate, Jahreszei-
ten, Jahre (Gal 4,10), in: Werden und Wirken des Alten Testaments. FS C. Wester-
mann (1980) 428 - 445, bes. 432 - 444, Zur Bedeutung der Sonne vgl. auch H.-P. Stéhli,
Solare Elemente im Jahweglauben des Alten Testaments, OBO (1985).

Vgl. u.a. Tagum Pseudo-Jonathan; Midrasch Tanchuma z.St.

Abbildung bei Sukenik aaO. (Anm. 2) PI. 6.

AaO. 42. :

Vgl. M. Avi-Yonah, Oriental Art in Roman Palestine (1961) 42.

Maier aaO. (Anm. 40) 118; zur “Ageda insgesamt vgl. 118-121 mit Literaturangaben.
Vgl. 4 Makk 13,12; Josephus, Antiquitates I, 227.232; Pseudo-Philo XL,2; Targum
Pseudo-Jonathan, Fragmenten-Targum zu Gen 22,1.10; Targum zu Hi 3,19; Pesiqta
Rabbati 40,6 zu Gen 22,10; Bereshit Rabba 56,4.10f,

Maier aaO. 119.

Vgl. Targum Ps.-Jonathan, Fragm.-Targum zu Gen 22,14; Bereshit Rabba 56,15;
Wayiqra Rabba 29,8 zu Lev 23,24. — Nach Bereshit Rabba bezwang dabei Abraham
nicht seinen «(bdsen) Trieb», sondern sein «Erbarmen». Vgl. weiter Pesiqta Rabbati
40,6.

Vgl. oben Anm. 10.

Einzelheiten und Abbildung bei Kraeling aaO. (Anm. 10); Abbildung auch bei Roth
aa0. (Anm. 5) 85, Abb. 68; Kanael aaO. (Anm. 18) Abb. 38.

Zu der spateren “Ageda-Literatur in der synagogalen Poesie vgl. u.a. D. Jarden, Sefu-
né Shira. Mediaeval Liturgical and Secular Poetry (1967) 118-120. Zur volkstiimli-
chen Literatur vgl. die aus dem 16.Jh. stammende jiddische “Aqeda, hg.v. P. Matenko
— S. Sloan: The Aqgedath Jishaq, in: dies., Two Studies in Yiddish Culture (1968),
47-67 (Text mit Erlduterungen).



	"... was die Welt im Innersten zusammenhält" : die Mosaike von Beth-Alpha : bildliche Darstellungen zentraler Aussagen jüdischen Glaubens

