
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Determinismus und Freiheit in der mittelalterlichen Kabbala

Autor: Starobinski-Safran, Esther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960758

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Determinismus und Freiheit
in der mittelalterlichen Kabbala *

von Esther Starobinski-Safran

Was ist Kabbala?

Was versteht man unter Kabbala, hebräisch Qabbala? Die diesem
Ausdruck für gewöhnlich beigelegte Bedeutung ist «Tradition», «Empfang»
oder «Annahme». Es wird allgemein zur Bezeichnung der esoterischen Lehren

des Judentums und der jüdischen Mystik gebraucht'.

Die Kabbala kann insofern als eine Mystik angesehen werden als sie eine
direkte Verbindung mit Gott anstrebt — ohne dass das die Aufgabe der
Individualität bedeutete, und als es ihr um ein Verständnis der grundlegenden
Faktenjenseits der Möglichkeiten des Intellekts geht, ohne jedoch diesen
einfach zurückzuweisen. Der Kabbaiist stellt in der Tat die Vernunft nicht in
Abrede, sondern denkt, dass die Intelligenz allein nicht imstande sei, die ganze

Realität zu erfassen. Man beobachtet bei ihm eine Konvergenz zwischen
der Intuition und den Gegebenheiten der Tradition. Zahlreiche Kabbalisten
besitzen — es ist eine Tatsache — eine philosophische Bildung, die es ihnen
ermöglicht, sich an einem bestimmten System zu orientieren oder ein anderes

zu bekämpfen.

Der Primärsinn des Wortes Kabbala, d.h. mündliche Überlieferung, ist
seit dem Ende des Altertums bezeugt. Was den mystischen, esoterischen Sinn
anbelangt, so nimmt er im Mittelalter Gestalt an, ungefähr im 12. und
13. Jahrhundert2.

In ihrer Eigenschaft als historisches Phänomen trat die Kabbala in der
Provence und im Languedoc in Erscheinung. Von dort griff sie im
13. Jahrhundert nach Aragonien und Kastilien über, wo ihr eine grosse
Entfaltung beschieden war. Was wir über die ältesten Kabbalisten wissen,
kommt aus dem Languedoc und der Provence (aus Städten wir Narbönne,
Lunel, Posquières). Ihre Schüler haben dann die kabbalistische Tradition
nach Spanien gebracht (nach Gerona, Burgos, Toledo und in andere Städte).

* Aus dem Französischen übersetzt von Kurt Hruby.

Prof. Dr. Esther Starobinski-Safran ist Privatdozentin an der Philosophischen Fakultät
der Universität Genf. Adresse: 1, rue Crespin, CH-1200 Genève.

66



Der Kabbalistenkreis von Gerona

Die folgenden Überlegungen inspirieren sich an den Schriften einer unter

dem Namen «der Kabbalistenkreis von Gerona» bekannten Gruppe von
Mystikern3. Man zählt unter die berühmtesten Mitglieder dieses Kreises Esra
b. Salomon, Asriel, Jakob b. Scheschet und vor allem Nachmanides. Diese
Kabbalisten lebten in enger sprititueller Gemeinschaft und es existiert
zwischen ihnen eine echte Gedankeneinheit. Doch stützen sich die nachfolgenden

Erwägungen auch auf ein Werk, dessen Verbreitung ebenfalls im Spanien

des 13. Jahrhunderts begonnen hat. Dieses Werk, das sich in der Form
eines esoterischen Kommentars zum Pentateuch darbietet, verkörpert die
Summe der mystischen Weisheit des Judentums. Es ist bis heute die wichtigste

Produktion der Kabbala geblieben: es handelt sich um den Sohar, das

«Buch des (göttlichen) Lichtglanzes»

«Mache Gottes Willen zu deinem, damit er deinen Willen zum seinen mache!»

Eine in der Kabbala allgemein verbreitete und ganz besonders im Kreis
von Gerona zum Ausdruck kommende Idee ist, dass man im Menschen die
Gesamtheit der Schöpfungskräfte wiederfindet,4 die ihrerseits von göttlichen

Kräften herrühren. Der Mensch, in dem sich alle Offenbarungen der
Gottheit widerspiegeln, bewirkt seinerseits die Umwandlung, dank derer diese

Kräfte an ihren Ausgangspunkt zurückgeführt werden. Alle Dinge gehen
von dem Einen aus und kehren zu dem Einen zurück,5 gemäss der neuplatonischen

Formulierung, doch kommt dem Menschen dabei eine ganz besondere

Funktion zu: er ist berufen, von der Vielfalt seiner Natur zur Einheit seines

Ursprungs zurückzukehren. Diese Umkehr vollzieht sich durch das
Aufsteigen der Kawwana, der «rechten Intention», mit Hilfe der Willenskonzentration,

die sich, anstatt sich nach aussen hin in der Vielfalt zu verzetteln, ver-
innerlicht und in Verbindung mit dem göttlichen Willen tritt. So kommt die
Vereinigung zwischen dem «unteren Willen», das ist der menschliche Wille,
und dem «oberen Willen», dem Willen Gottes, zustande. Dem göttlichen
Willen, der das Werk des Beginns leitet, antwortet der sich auf den Weg der
Umkehr begebende menschliche Wille. Die «Gebote» der Thora — Mizwot
— und ihre Ausführung sind Mittel, über die der Mensch verfügt, um die
Umkehr zu Gott zu vollziehen. Sie besitzen ein ihnen spezifisch eigenes
spirituelles Element, das seine «Wurzel» in den oberen Sphären hat; dank diesem
Element nähert sich der Mensch der göttlichen Sphäre6.

Bei den Kabbalisten der Provence versinnbildlicht die Mystik der Opferriten

und der Gebete die Hingabe der Seele. Das «Erhörtwerden» des Gebets
und die «Annahme» des Opfers bringen den Einbruch des Göttlichen in die

67



Sphäre des menschlichen Willens zum Ausdruck, dort wo sich dieser dem

göttlichen Willen unterwirft. Die beiden Motive der Aufhebung des persönlichen

Willens und seine Stärkung durch eben diese Aufhebung — was an sich
unvereinbar erscheint — gehen ineinander auf in der Idee der Devêqût, der
«Zuwendung» oder des «Sich-Anheftens» an Gott7. Der Ausspruch eines der
Meister des alten Judentums, Rabban Gamliel, Sohn Rabbi Jehuda ha-
Nassis\ war Gegenstand einer tiefschürfenden Meditation vonseiten der
Kabbalisten. Er lautet: «Mache seinen (Gottes) Willen zu deinem, damit er
(seinerseits) deinen Willen zum seinen mache! Verzichte auf deinen Willen
vor seinem, damit auch er den Willen des Nächsten Verzicht leisten lasse vor
deinem Willen»'.

Aus diesem Grundsatz geht einerseits hervor, dass der Mensch aufgefordert

wird, auf seinen eigenen Willen angesichts des göttlichen Willens zu
verzichten, — was an sich dem Prinzip der menschlichen Willensfreiheit zu
widersprechen scheint, — während Gott auch seinerseits seinen eigenen Willen
ausschaltet. So nimmt der Gedanke einer Komplementarität Gestalt an,
einer Reziprozität zwischen dem göttlichen Handeln und dem des Menschen.

Der Ausspruch Rabban Gamliels wurde von Asriel von Gerona oder
einem Kabbalisten seiner Umgebung in eine mystische Sprache übertragen10.
Er hat dort seinen Platz in einer Gebetsmeditation: «Und derjenige, der sich
auf diese Weise, durch die Kraft seiner Intention (Kawwana), von einem
Wort zum andern erhebt, bis er zum Ein Sof ' gelangt, muss seine Kawwana
in einer Weise orientieren, die seiner Vollkommenheit entspricht, so dass der
höhere Wille sich in seinen eigenen Willen hüllt und nicht nur, dass sich sein

eigener Wille in den höheren Willen hüllt. Denn das göttliche Einströmen ist
nur dann eine unerschöpfliche, nie versiegende Quelle, wenn der Mensch,
der sich dem höheren Willen nähert, sorgsam darüber wacht, dass sich der
höhere Wille mit dem Bestreben seines eigenen Willens umhüllt. Dann, wenn
der höhere und der niedrige, in der Devêqût mit der (göttlichen) Einheit
vereinte Wille eins geworden sind, wird das Ausströmen (der göttlichen Kraft)
nach Massgabe seiner Vollkommenheit vor sich gehen... Und wenn sich ihr
der Mensch auf diese Weise nähert, so wird ihm auch der höhere Wille
nahekommen und seiner Kraft die Festigkeit und seinem Willen den Impuls verleihen,

alles zu vollenden und auszuführen, selbst wenn das dem Willen seiner
eigenen Seele entspricht, an dem der obere Wille keinen Anteil hat».

Dank der Übereinstimmung beider Willen, des niedrigen und des höheren,

tritt der Mensch in Verbindung mit der höchsten Sphäre der Gottheit; er
erringt seine Selbständigkeit, die in ihm vorhandenen Virtualitäten werden
frei und er erhält die Mittel, seinen Willen konkret zu gestalten, ihn in die Tat
umzusetzen. Gleichzeitig aber stellt das-vom höheren Willen ausgehende
dauernde Einströmen (göttlicher Kräfte) die Harmonie des Universums her.

68



«Selbstverschränkung» Gottes, Einfluss der Gestirne
und menschliche Freiheit

Das Verhältnis zwischen Determinismus und Freiheit ist bei den
mittelalterlichen Kabbalisten keineswegs Gegenstand doktrinärer Darstellungen.
Sie formulieren im allgemeinen ihre Gedanken nicht in systematischer Weise,

sondern verfassen mystische Kommentare zur Bibel, den Gebeten und
den grundlegenden Texten des alten Judentums. Das Verhältnis Determinismus

— Freiheit kann von einer vierfachen Vorstellung abgeleitet werden: Die
Vorstellung von Gott, vom Universum, vom Menschen und von der Thora.

Die Darstellung Gottes ist äusserst vielseitig in der Kabbala; sie bezieht
sich gleichzeitig auf einen unpersönlichen, «verborgenen» und auf einen
persönlichen, «gegenwärtigen» Gott, auf die tiefe indifferenzierte Einheit Gottes

und auf seine vielfältigen Manifestationen, die dem Menschen manchmal
widersprüchlich erscheinen. Was jedoch bei der Darstellung Gottes durch die
Kabbalisten am meisten beeindruckt, ist ihr dynamischer Charakter. Gott
ist, Nachmanides aber auch den meisten anderen Meistern der jüdischen Mystik

zufolge, derjenige, der die Welt aus dem Nichts erschaffen hat, aber
zugleich auch derjenige der sie erneuert und am Leben erhält12 und der jede
Existenzform durchdringt, angefangen vom Menschen bis hin zum stummen
Stein. Dank seiner Gewalt, seinem guten Willen und seiner Kraft hört er nicht
auf zu wirken. Der Gottesname El bezeichnet nämlich die Kraft, und er ist die
Kraft der Kräfte, «Der Herr aller Kräfte»; deshalb ist sein Name Elohim'3.
Er ist der werdende Gott, der sich in ein Abenteuer einlässt, bei dem er den
Menschen als Partner wählt.

Die Idee der Allmacht Gottes, seiner höchsten Freiheit, die es ihm
erlaubt, aus dem Nichts zu schaffen, erhält eine neue Note durch den Zimzûm,
die «Selbstverschränkung» der Gottheit'4. Um die Welt zu erschaffen musste
sich der nach der pantheistischen Auffassung der Kabbala überall gegenwärtige

Gott «beschränken», sozusagen einen Rückzug antreten und so der

Schöpfung Platz machen. Doch darf dieser Zimzûm nicht als ein isolierter
Akt angesehen werden; er setzt sich im Gegenteil durch den ganzen
Schöpfungsvorgang hindurch fort. Der Rückzug ist permanent, denn er allein
erlaubt der Schöpfung fortzubestehen15. Darüber hinaus besteht aber auch
noch eine Wechselwirkung zwischen der kosmologischen und der ethischen
Sphäre; wenn Gott einer Beschränkung seiner eigenen Macht zustimmt, so
lässt er schon allein dadurch Platz für das menschliche Handeln.

Die Vorstellung vom Universum, die man bei den alten spanischen
Kabbalisten antrifft, beruht auf einer in der mittelalterlichen Philosophie allgemein

verbreiteten Idee von einem aus drei Teilen bestehenden kosmischen
Raum16: die sublunare Welt, in welcher der Mensch das höchststehende
Geschöpf darstellt; die Welt der Gestirne, die auf die Ereignisse der sublunaren

69



Welt Einfluss nehmen; die Welt der Engel oder, in der Philosophensprache,
die Welt der «getrennten Intelligenzen», welche die Welt der Gestirne
beherrscht und sich durch einen gewissen Grad an Immaterialität auszeichnet".

Über diesen Welten steht für die Kabbalisten die eigentliche göttliche
Sphäre, die nun ganz besonders ihre Aufmerksamkeit fesselt18. Immerhin
glauben diese Mystiker, zu denen sich zahlreiche mittelalterliche Philosophen

gesellen", dass die sublunare Welt dem Einfluss der Gestirne unterworfen

ist.

Wie verträgt sich nun diese astrale Determination einerseits mit der
Ausübung der göttlichen Vorsehung, andererseits aber mit dem freien Willen des

Menschen? Wir können diesbezüglich den Gedankengang von Jakob Sche-
schet untersuchen. Dieser Kabbaiist hat zwei Texte hinterlassen, in denen er
das Problem der astralen Determination unter sehr verschiedenen
Gesichtspunkten betrachtet20.

In einer ersten Betrachtungsweise hält er die Gestirne für Werkzeuge des

göttlichen Willens, vom Augenblick der Schöpfung an mit allen Aktionsmitteln

ausgestattet. (Übrigens wird der astrale Determinismus im mittelalterlichen

Hebräisch sehr bezeichnenderweise mit dem Wort gezeira wiedergegeben,

das «göttliches Dekret» bedeutet.) Nachdem das astrale System auf diese

Weise etabliert und in Bewegung gesetzt ist, war sein Funktionieren von
Anfang an voraussehbar (es ist das das Privileg des göttlichen Vorherwissens).

Doch hat die Komplexität dieses Systems, zusammen mit den plötzlichen

und ununterbrochenen Veränderungen der astralen Positionen, zur
Folge, dass die menschliche Wissenschaft nicht imstande ist, auf diesem
Gebiet klar zu sehen. So gibt es also wohl astrale Einflüsse, aber keine astrologische

Wissenschaft. Auf der anderen Seite hat das Verdienst der Gerechten die
Fähigkeit, diesen Determinismus zu durchbrechen.

Ein anderer Text desselben Autors macht die Determination von der ihr
vorausgehenden Zustimmung des Menschen abhängig. Durch seine Zustimmung

hat er sich der Kraft der Planeten und Sterne unterworfen. Er behält also

die Verantwortlichkeit für seine Handlungen, trotz dem Zwang, dem er
unterworfen ist.

Man begegnet ebenfalls bei Asriel21 der Idee, dass die Seelen, bevor sie

ihren übersinnlichen Wohnort verlassen, ihre Zustimmung zu dem Schicksal
geben, das sie in der körperlichen Welt erwartet. Es ist das wie ein fernes
Echo von der Wahl der Seelen im platonischen Mythus von Er22. Asriel
bringt ebenfalls den Gedanken zum Ausdruck, dass die Busse (hebräisch
teSûva: «Umkehr» zu Gott) oder das erworbene Verdienst zur Folge haben,
der astralen Determination entgegenzuarbeiten, ohne dass die Wirksamkeit

70



des Gestirns deshalb ausgeschaltet wäre. Abraham bietet uns dafür ein
ausgezeichnetes Beispiel: «Auf diese Weise» sagt uns Asriel, «ist das Dekret der
Gestirne auch Abraham gegenüber in Kraft geblieben, dem vorausbestimmt

war, kinderlos zu bleiben. Doch als er verdiente, den vom Gestirn geleiteten
schlechten Weg zu verlassen, den sein Vater eingeschlagen hatte und sich auf
den guten Weg zu begeben, dem kein Stern entgegenwirken kann, musste er
den Namen ändern, und auch den Aufenthaltsort. Nachdem er den Namen
Abraham angenommen hatte, konnte er eine zahlreiche Nachkommenschaft
bekommen, ohne dass der Einfluss des Sterns geändert würde»".

So befreite sich Abraham, dank seiner persönlichen Qualitäten, gleichzeitig

vom astralen Determinismus und von der fatalen Erbmasse, die ihn
beeinflusst hätte, den Weg seines Vaters einzuschlagen. Diese Befreiung setzt
allerdings eine Namensänderung voraus, denn der Name spiegelt die Wurzel
der Seele wider, die der göttlichen Sphäre angehört. Sie erfordert auch eine

Ortsveränderung, um dem Einfluss des Sterns zu entgehen".

Ein anderer Kommentar Asriels" sagt folgendes: Vom Beginn der
Empfängnis an wird das Schicksal des Menschen in allem festgelegt, was die
untere Welt betrifft: Wird das Kind nach seiner Geburt reich oder arm sein,
wird ein bestimmtes Feld diesem oder jenem zufallen26? Im Gegensatz dazu
ist alles, was das ewige Leben angeht, keinesfalls der Determination
unterworfen.

Ausgehend von Vorstellungen dieser Art stellt Nachmanides, Exeget,
Mystiker und der bedeutendste Vertreter des Kabbalistenkreises von Gero-
na, seine Theorie von den Wundern auf : In seinen Augen lässt der Mensch im
Blick auf die nesama, auf die göttliche Seele in ihm, die Einflussphäre der
Gestirne hinter sich, denn die nesama stammt aus einer Welt, die noch über der
der Engel steht und die ganz eigentlich dem göttlichen Bereich angehört2'.
Nachmanides anerkennt wohl die Existenz einer einem gewissen Determinismus

unterworfenen Natur, behauptet aber gleichzeitig, dass alles, was dem
Individuum oder der Gemeinschaft zustösst, wunderbaren Charakter trägt
und die Folge eines besonderen göttlichen Dekrets ist. Der Ablauf der Dinge
spielt sich augenscheinlich innerhalb einer dem Naturgesetz entsprechenden
Ordnung ab, doch folgt er tatsächlich einer religiösen Ordnung, die ihn in
Einklang mit dem von der Tora verheissenen Lohn und der von ihr vorgesehenen

Strafe regelt. Gott ist in der Natur auf geheimnisvolle Weise am Werk
und stattet den natürlichen Ablauf der Dinge mit einer Kettenreaktion
übernatürlicher Ursachen aus, entsprechend der moralischen Weltordnung und
dem Begriff von Lohn und Strafe. Nachmanides unterscheidet zwischen
geheimen und offensichtlichen Wundern. Die ersteren stellen die Aktion der
individuellen Vorsehung innerhalb der natürlichen Ordnung dar und werden
nicht notwendigerweise als Wunder betrachtet. Doch kann die natürliche

71



Ordnung auch von aussen her aufheben: er wirkt so offensichtliche Wunder,
vor allem zugunsten Israels, dem, der Wahrheit gemäss, eine besondere
Verantwortung in der Welt zukommt. Israel ist der Kausalität des Naturgesetzes
entzogen und hat seinen Platz innerhalb einer kausalen Ordnung fortwährender

Wunder, die Zeugnis ablegt von seiner gesamten Geschichte28. Während

jede andere Nation der Gewalt eines Engels unterstellt ist, der durch die
Mittlerschaft eines Sterns wirkt, ist Israel, als Prototyp des Menschen an
sich, direkt der göttlichen Gewalt unterworfen und steht unter der göttlichen
Vorsehung. Doch muss diese Sonderstellung auch verstanden werden im
Zusammenhang mit seiner Annahme der Tora und mit der universellen
Mission, die ihm auf religiösem Gebiet zukommt.

Der Mensch zwischen «bösem Trieb» und «freier Wahl»

Welches ist die Vorstellung vom Menschen in der Kabbala? Nach der
Lehre Asriels wurde der Mensch ursprünglich im Sinne einer vollkommenen
Analogie zwischen dem Geschöpf und seinem Schöpfer erdacht.

Wäre der Fall Adams nicht dazwischengekommen, so hätte der höhere
Wille in ihm und seinen Nachfolgern wie ein einziger und universeller Wille
gewirkt. Die Analogie zwischen dem Menschen und der Gottheit besteht darin,

dass er eins ist, doch vereint er in sich auch die Kraft der Vielfalt. Ohne die
Erbsünde hätte es auch nicht den heftigen Gegensatz zwischen den extremen
Tendenzen gegeben, die auf den Menschen einwirken. Es hätte nur Einflüsse
von relativer Intensität gegeben, unter der Wirkung der verschiedenen Mid-
dôt, der diversen göttlichen «Attribute» (wie die Gnade und die Strenge). Im
Paradieseszustand hätte das Leben seinen Rhythmus nicht durch Gegensätzlichkeiten,

sondern aufgrund leichter Schwingungen entwickelt. Adam hat
den höchsten Zustand verfehlt, der dem Menschen zugestanden wird und der
darin bestanden hätte, in vollkommenem Einklang mit dem höheren Willen
zu handeln und so eine lebendige Einheit der Gegensätze herzustellen2'.

Nur in einer eschatologischen Sicht wird die Rückkehr zu einem
Zustand verwirklicht werden, den heute allein die Mystiker vorwegnehmen
durch die Kawwana und die Deveqüt.

Nach dem Sohar kommt die Seele aus dem Reich der Sefirot, der göttlichen

Emanationen; sie durchläuft verschiedene Etappen, bevor sie in einen

Körper eingeht. Doch vor diesem Hinuntersteigen gewährt ihr Gott eine
Unterredung und beschwört sie, die Gebote der Tora zu beobachten und zu
studieren30, um die Geheimnisse des Glaubens zu erkennen. Darüber hinaus
muss sie zur Vereinigung der Welten beitragen. Man sagt übrigens im plato-

72



nischen Sinn, dass die Seelen alles, was sie hienieden lernen, bereits gewusst
haben, bevor sie in diese Welt kamen; nur haben sie es im Augenblick der
Geburt vergessen. Alles, was der Mensch in diesem Leben lernt, ist ein Nachklang

seiner früheren Existenz". Die Seele entschliesst sich nur schwer, in
den Körper einzugehen; sie widerstrebt dieser Veränderung32; übrigens bleibt
in Wahrheit ein Teil der Seele in der höheren Welt33.

Was ist demnach der Grund für diesen Abstieg? Nach einer Schrift von
Moses von Leon3\ der Kabbaiist, dem man die Urheberschaft des Sohar
zuschreibt, erhält die Seele durch ihre Verkörperung die Möglichkeit, Beweise
ihrer Kraft und ihres Handelns in der Welt zu liefern. Bezeichnenderweise
gibt das Hebräische den Begriff des freien Willens mit Kôah ha-behira wieder,

was wörtlich übersetzt «Fähigkeit» oder «Kraft der Wahl» bedeutet: die
Seele muss in sich selbst die Kraft für ihre Entscheidungen schöpfen. Die
menschliche Seele unterscheidet sich tatsächlich von den Geistwesen wie die
Engel dadurch, dass sie vom Augenblick ihrer Erschaffung an berufen ist, ihre

Vollkommenheit nicht in der oberen, sondern auch in der unteren Welt zu
erwerben, indem sie gleichzeitig zur Einigung der Welten beiträgt. Wenn sie

ihre Aufgabe gut erfüllt hat, so kehrt sie bereichert an ihren Ausgangspunkt
zurück.

Die Seele gehört dem göttlichen Bereich an; bis zu dem Augenblick, wo
sie in den Leib eingeht, ist sie heilig und rein35. Von da an sind ihr Verdienst
oder ihre Unzulänglichkeit von den Handlungen abhängig, die sie verwirklicht,

von den Verpflichtungen, die sie freiwillig übernimmt. Es ist immerhin
richtig, dass der Sohar auch verschiedene Seeleneigenschaften kennt, die sich
bereits durch ihre Entstehungsbedingungen unterscheiden36.

Der Gedanke von einer Erbsünde, wenig verbreitet im Sohar, findet sich
in verschiedenen Formen in anderen kabbalistischen Schriften. Eine im
Verhältnis zu diesem Werk spätere Strömung37 behauptet, dass die Sünde
Adams in allen Seelen Spuren hinterlässt, enthält doch die Seele Adams die
Gesamtheit der Seelen. Andererseits gründet der Glaube an die Seelenwanderung,

wie er bereits in der mittelalterlichen Kabbala bezeugt ist38, auf dem
Gedanken, dass das Leben der Seele verschiedene Etappen umfasst und dass

mehr als eine Seele bereits mit einem Makel behaftet in die Welt eintritt und
die früheren Fehler abbüssen muss. Einerseits unterliegen die Seelen einer
Vorbestimmung, andererseits ist man jedoch berechtigt, zu behaupten, dass
der freie Wille bereits in einer vorhergehenden Existenz am Werk gewesen ist,
im Verhältnis zu der die jetzige Existenz nur eine Fortsetzung darstellt39. Darüber

hinaus verfügt die Seele über einen unschätzbaren Vorteil: durch ihre
aufrichtige Busse, die tesûva, ist sie jederzeit imstande, die Folgen ihrer
früheren Handlungen ungeschehen zu machen und ihre «Umkehr» zur Quelle in
die Tat umzusetzen.

73



Welches auch ihr früheres Schicksal gewesen ist, so bleibt die Seele dem
Einfluss des bösen Triebes unterworfen. Diese Neigung, die manchmal als eine

innere Haltung der Seele dargestellt wird, nimmt im Sohar die Form einer
unheilvollen, ausserhalb der Seele existierenden Kraft an, eines «fremden
Gottes»40, der sie angreift und zu verderben sucht. Was den guten Trieb
angeht, so existiert er im Innern der Seele und identifiziert sich sogar mit ihrer
reinen Innerlichkeit, mit der «heiligen Seele», der neSama. In dieser Sicht
erscheint der Determinismus als etwas rein Äusserliches, während die Gewinnung

der Innerlichkeit gleichzeitig Gewinnung der Freiheit ist.

Die nesama ist wahrhaft ein Funken der Gottheit, während der in Form einer
Schlange dargestellte böse Trieb als ein dämonisches Geschöpf erscheint. Die
beiden grossen miteinander in Widerstreit liegenden Kräfte, die im Universum

aneinander geraten, kämpfen auch im Menschen41: der Körper ist der
Ort dieser Auseinandersetzung. Wenn die Seele den Sieg über die Schlange
erringt, so verringert sie die Kräfte des Bösen und verstärkt die göttlichen
Kräfte. Ist aber die Schlange siegreich, so nehmen die Kräfte des Bösen zu
und können sogar der Gottheit Abbruch tun.

Das auf ontologischer Ebene existierende Böse findet auch auf
ethischem Gebiet seine Erklärung, erlaubt es doch den Ablauf des moralischen
Lebens durch die von ihm erzeugte Spannung.

Wie dem auch sei: am Ende der Zeiten wird das Böse verschwinden. Der
Mensch wird sich dann wieder natürlicherweise dem Guten zuwenden, ohne
dass seine Haltung durch die Erwartung eines Lohnes oder die Bedrohung
durch Strafe motiviert wird.

Die Tora — Brücke der Freiheit zwischen Mensch und Gott

Schliesslich, welches ist der jüdischen Mystik zufolge die Vorstellung
vom Gesetz, von der Tora, wie sie in den Geboten des Pentateuchs konkrete
Gestalt annimmt? Das Gesetz ist alles andere als willkürlich, ist es doch der
eigentliche Ausdruck der Gottheit: seine Gebote und Riten werden als Symbole

der Transzendenz verstanden42. Es ist im Universum vorgezeichnet, ist
es doch gleichzeitig sein Urbild und seine letzte Erfüllung43. Die Gebote der
Tora sind das mystische Band zwischen der Gottheit, dem Kosmos und dem
Ablauf der Geschichte. Dadurch, dass sie eingefügt sind in die geschichtliche
Entwicklung, werden sie selbst zu dynamischen Kräften, die Einfluss nehmen

auf eben diese Entwicklung44.

Die Tora entspricht der tiefsten Natur des Menschen. Wenn es tatsächlich

vollkommen rechtmässig ist, dass der Mensch sein eigenes Wohl zu errei-

74



chen sucht, so ist er dennoch nicht immer imstande, es auch zu erkennen.
Daraus leitet sich die Notwendigkeit eines heteronomen Gesetzes ab, das
paradoxerweise demjenigen, der es beobachtet, Autonomie verleiht. Die hebräische

Sprache drückt diesen Gedanken in Form eines Wortspiels aus. Das
Gesetz selbst materialisiert sich in den Worten der Tafeln, eingegraben in den
Stein. Im Hebräischen heisst dieses Eingravieren harüt. Nun sind es aber
gerade diese eingravierten Worte, Ausdruck eine höheren, unergründlichen
Weisheit, doch gleichzeitig in einem harten, widerstandsfähigen Material
eingemeisselt, die dem Menschen die herüt, die Freiheit verleihen45.

Die Grundlage jedes Gedankens der Befreiung beruht im jüdischen
religiösen Schrifttum auf dem Sabbatprinzip, das seinerseits von den biblischen
Vorschriften über den Sabbat, das Sabbatjahr oder Semitta, Erlassjahr gen-
nannt und das Jubeljahr, Yôvel, abgeleitet ist. Es handelt sich dabei keineswegs

um willkürliche Vorschriften, die ein menschlicher Souverän seinen
Untertanen auferlegt hätte. Diese Gesetze inspirieren sich am Rhythmus des

göttlichen Lebens und sind demgemäss in der Natur jedes geschaffenen Wesens

verankert46. Sie bringen den Wechsel zwischen Aktion und Ruhe zum
Ausdruck; diese Ruhe ist gleichzeitig Befreiung und Vergeistigung. «Am
siebenten Tage ruhte (Sabbat) der Herr und atmete auf (wa-jinafäs), lesen wir in
2. Mos 31,17. Die zeitliche Auffassung vom Sabbat, begründet in der Folge
der sechs Schöpfungstage und des göttlichen Ruhetages, findet sich in 1. Mos
2,1-3. An sie schliesst sich eine räumliche Vorstellung vom Sabbat an,
angewandt auf die Erde und ausgedrückt in 2. Mos 23, 10-12 und, ganz besonders,

in 3. Mos 25,2-7. Das Sabbatjahr selbst, in dem das Land brachJiegt,
wird, wie Nachmanides beobachtet, mit dem Namen Sabbat bezeichnet:
«Aufhören», «Unterbrechung»47. Der Sohar unterstreicht jedoch, dass auch
die Sklaven Anteil an der Ruhe des Landes haben. Deshalb heisst es (Ex.
21,2): «Im siebten Jahr soll er freigelassen werden». Das Aufgeben der
Bearbeitung des Landes, der Verzicht auf den Dienst der Natur befreit den
Menschen und macht ihn bereit zur Meditation. Auch werden die Worte der
Israeliten bei der Bundesschliessung (Ex. 24,7: naca£e wenismac — «Wir wollen

tun und hören») vom Sohar dahingehend verstanden, dass das aufmerksame

Hinhören und die innere Konzentration der genauen Ausführung (der
Gebote) folgen. Die so verstandene «Meditation» ist eine Folge des Sabbatjahres.

/

Die Vorschriften für das Jubeljahr bewegen sich auf der Linie jener für
das Sabbatjahr. Sie werden ebenfalls in Lev. 25,8ff aufgezählt. Man berechnet

Perioden von siebenmal sieben Jahren und das fünfzigste Jahr ist dann
das Jubeljahr. So wie auch im Sabbatjahr lässt man dann die Felder brach
liegen (ebd. 11). Darüber hinaus werden die Sklaven freigelassen, die
Schuldverpflichtungen werden annuliert und alle Liegenschaften werden ihrem
ersten Besitzer zurückgegeben. Das Jubeljahr ist vor allem die Zeit der Freiheit;

75



es steht unter dem Zeichen der Befreiung aus Ägypten, welche die Anerkennung

der souveränen Herrschaft Gottes einschliesst (ebd. 55). Jubiläum,
hebräisch Yôvel, bedeutet «Ausruf der Freude». Doch kann man dieses Wort
auch mit Yaval, «zu Ende führen», in Verbindung setzen. Das Jubeljahr
bezeichnet tatsächlich eine Vollendung, ein Ergebnis. Der Kabbalistenkreis
von Gerona kennt ebenfalls die Idee eines kosmischen Jubiläums, genannt
«grosses Jubiläum»4'.

So wie geschrieben steht, dass «der Himmel und die Erde vollendet
waren» (1. Mos 2,1) und danach streben, zu Gott zurückzukehren, so streben
auch die aufeinander folgenden Welten danach, an ihren göttlichen
Ausgangspunkt zurückzukehren und so zu ihrer Vollendung und zu ihrer Erfüllung

zu gelangen. Der Zyklus von sieben Tagen, Wochen, Jahren, Millenien
oder Welten führt zu einem Überschreiten des Naturgesetzes und einer Rückkehr

zur Spiritualität.

Der physischen Befreiung entspricht auch die sprirituelle Befreiung, die
Befreiung von den Verlockungen der sinnlich wahrnehmbaren Welt und von
den Leidenschaften. Der Mensch wird frei von der Schwere und Plumpheit
der Materie, die ihre Lauterkeit wiedergewinnt und zum Lichtstadium
zurückkehrt50. Für den Kabbalisten kann die Freiheit nicht auf das rein
individuelle Gebiet beschränkt bleiben, sie umfasst die gesellschaftliche, nationale,

menschliche, universelle und kosmische Freiheit51. Sie besteht in der
Gemeinschaft mit allen unter die souveräne Herrschaft Gottes zurückgeführten

Wesen52, in der Gemeinschaft mit allen auf ihrem rechten Platz
eingeordneten Dingen und im Ausmünden des menschlichen Handelns in der
universellen, ja sogar göttlichen Harmonie53.

Um diese Ausführungen abzuschliessen: Für die jüdischen Mystiker
gibt es einen Determinismus in dem Mass, in dem die sekundären Ursachen,
Engel oder Gestirne, den Ablauf der irdischen Existenz leiten, ganz besonders

unter seinem materiellen Aspekt, und insoweit die an das leibliche Leben
gebundenen Pulsionen ihren Einfluss auf den Menschen geltend machen.
Doch besteht Freiheit, sowie sich die Seele über die aufeinander folgenden
Sphären erhebt und direkt mit Gott in Verbindung tritt. Der Elan zu Gott hin
ist für den Menschen nur dann möglich, wenn er durch eine ungeheure
Anstrengung auf dem Gebiete der Konzentration seine eigene Innerlichkeit
entdeckt, seine göttliche Seele, die allein ihm die Vereinigung mit dem Göttlichen

erlaubt. Für diese Mystiker ist das Gesetz, weit davon entfernt einen
Zwang oder ein Hindernis darzustellen, eine Brücke zwischen dem Materiellen

und dem Spirituellen, zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen,
und stellt so ein bevorzugtes Mittel zur Vereinigung mit Gott dar.

76



ANMERKUNGEN

1. Vgl. A. Safran, La Cabale, Paris 1979, Einleitung. G. Scholem, Die jüdische Mystik in
ihren Hauptströmungen, Frankfurt 1967 (1-42).

2. «Kabbala»als«mündlicheTradition»:TaanitIl, 1 vgl. auch AvôtI, 1, und als «esoterische

Tradition»: Juda ben Barzilai (12. Jh.), Kommentar zum Sefer Yezîra («Buch
der Schöpfung»).

3. Vgl. G. Scholem, Ursprung und Anfänge der Kabbala, Berlin 1962, (9ff, 29ff, 324ff).
4. Vgl. Sohar III, 48a. Vgl. weiter auch R. de Tryon-Montalembert und K. Hruby, La

Cabale et la tradition judaïque, Paris 1974 (104 ff.), «Le microcosme humain».
5. Vgl. Esra b. Salomon, Kommentar zum Hohenlied, Altona 1764, Blatt 16a.

6. Op.cit. Blatt 1 la, und Asriel, Kommentar zu den Aggadot, hg. I. Tishby, Jerusalem
1945 (38).

7. Vgl. G. Scholem, Hauptströmungen, (132 f., 254).

8. Beginn des 3. Jh.

9. Avot 11,4.

10. Gemäss Scholem, der den Text in «Ursprung und Anfänge der Kabbala» zitiert
(369ff).

11. Gott in seiner verborgensten Wirklichkeit, das Unendliche.
12. Nachmanides zu Ex. 13,16, vgl. Safran, La Cabale (117).

13. Nachmanides zu Gen. 1,1. Vgl. Ch. Henoch, Nachmanides «Philosoph und Mysti¬
ker» (hebr.) Jerusalem 1978 (50).

14. Vgl. Nachmanides, Kommentar zum Sefer Yezîra, Kirjat Sepher VI (1930)402-403.
15. Vgl. G. Scholem, Schöpfung aus Nichts und Selbstverschränkung Gottes, Eranos

Jahrbuch 1956(117).
16. Vgl. Rabbi Chone, Nachmanides, Nürnberg 1930, (55), I. Tishby, Die Weisheit des

Sohar (hebr.) Bd. I, Jerusalem 1957 (387).
17. S. auch Maimonides, Mishne Tora, Hilkôt Yessôdey hattôra II, 3.

18. Sohar Hadas, Sîr haâîrim, 73a-b.

19. Sogar ein kritischer Geist wie Abraham Ibn Esra!

20. Jakob ben Scheschet, MeSîv devarîm nekôhîm («Die richtige Antwort»), Kap. IV
und XIV, ed. G. Vajada, Jerusalem 1968. S. auchG. Vajada, Recherches sur la
philosophie et la Kabbale, Paris 1962 (322).

21. Asriel, Kommentar zu den Aggadot, (42-43).
22. Rep X, 617c.

23. Kommentar zu den Aggadot, (46).
24. In einem andern Gedankenzusammenhang erlaubt die Ortsveränderung, sich dem

Druck der Umgebung, also einem sozio-religiösen Determinismus, zu entziehen.

25. Kommentar zu den Aggadot (43).
26. Vgl. bSota2a.
27. Vgl. Nachmanides zu Gen. 2,7 Ex. 31,12, Lev. 17,11.

28. Vgl. Nachmanides zu Ex. 6,3, Ex. 13,16, Tôrat haSem temîma, Ges. Schriften, hg. von
Chavel, Jerusalem 1963, Bd I, (149ff.) Siehe auch Touati, Annuaire de l'Ephe, Vème
section, t. LXXIX, 1971 -72 (p. 246-247).

77



29. Brief Asriels an die Juden von Burgos. S. Madacey hayahdût, II, 1927, (234-237), G.
Scholem, Ursprung u. Anfänge der Kabbala, (387 u.a.).

30. Vgl. Sohar I, 233b.

31. Vgl. Sohar III, 61a-b, b Nidda 30b.

32. Vgl. Sohar II, 96b.

33. Vgl. Plotin, Enneaden IV, 8,8.
34. Sefer hanefeä wehahokma («Buch der Seele und der Weisheit»), 1. Teil am Schluss.

S. auch I. Tishby, Die Weisheit des Sohar II, Jerusalem 1961 (73ff).
35. Vgl. bBer60b.
36. Vgl. Sohar II, 219b-220a.

37. Diejenige des Rabbi Isaak Luria im 16. Jh.

38. Implizit im Kommentar des Nachmanides zu Hiob.
39. Vgl. Sohar III, 61a-b.

40. Vgl. Sohar III, 106a-b, Ps. 81,10.

41. Vgl. Sohar I, 80b.

42. Vgl. Esra, Kommentar zum Hohenlied, Blatt 15b, Asriel, Kommentar zu den Agga-
dot, (38). Vgl. auch A. Safran, Israel dans le temps et l'espace, Paris 1980, (15).

43. Nachmanides zu Gen. 1,1, Gen. R 1,2, Sohar I, 5a, 134b.

44. Nachmanides zu Ex. 13,16, Vgl. A. Safran, La Cabale, (117-123).
45. Sohar II, 183a, Avot VI,2 (qinyan tôra), s. auch b.Er 54a.

46. Wie richtigerweise beobachtet von Nicolas Séd, Le temps cyclique dans la Kabbale mé¬

diévale, unveröff.
47. Nachmanides zu Lev. 25,2. Vgl. auch E. Starobinsky-Safran, Sabbats, années sabba¬

tiques et jubilés, dans les «Mélanges Esther Bréguet», Genève 1975, (37).
48. Vgl. Sohar III, 108a-b.

49. Vgl. Nachmanides, Kommentar zum Sefer Yezîra, Sefer hatemûna, («Buch der Ge¬

stalt»), untersucht von N. Séd in «Le temps cyclique...». Bachja ben Ascher zu Lev.
25.

50. Vgl. Sohar II, 75b-76a, A. Safran, La Cabale, (345).
51. Vgl. Sohar III, 108a.

52. Vgl. Sohar I, 164a.

53. Vgl. Sohar III, 122a und 123a-b.

78


	Determinismus und Freiheit in der mittelalterlichen Kabbala

