Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Determinismus und Freiheit in der mittelalterlichen Kabbala
Autor: Starobinski-Safran, Esther

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960758

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960758
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Determinismus und Freiheit
in der mittelalterlichen Kabbala *

von Esther Starobinski-Safran

Was ist Kabbala?

Was versteht man unter Kabbala, hebrdisch Qabbala? Die diesem Aus-
druck fiir gewohnlich beigelegte Bedeutung ist «Tradition», «Empfang»
oder «Annahme». Es wird allgemein zur Bezeichnung der esoterischen Leh-
ren des Judentums und der jiidischen Mystik gebraucht'.

Die Kabbala kann insofern als eine Mystik angesehen werden als sie eine
direkte Verbindung mit Gott anstrebt — ohne dass das die Aufgabe der Indi-
vidualitdt bedeutete, und als es ihr um ein Verstdndnis der grundlegenden
Fakten jenseits der Moglichkeiten des Intellekts geht, ohne jedoch diesen ein-
fach zuriickzuweisen. Der Kabbalist stellt in der Tat die Vernunft nicht in
Abrede, sondern denkt, dass die Intelligenz allein nicht imstande sei, die gan-
ze Realitdt zu erfassen. Man beobachtet bei ihm eine Konvergenz zwischen
der Intuition und den Gegebenheiten der Tradition. Zahlreiche Kabbalisten
besitzen — es ist eine Tatsache — eine philosophische Bildung, die es ihnen
ermoglicht, sich an einem bestimmten System zu orientieren oder ein anderes
zu bekdmpfen.

Der Primérsinn des Wortes Kabbala, d.h. miindliche Uberlieferung, ist
seit dem Ende des Altertums bezeugt. Was den mystischen, esoterischen Sinn
anbelangt, so nimmt er im Mittelalter Gestalt an, ungefdhr im 12. und
13.Jahrhundert?.

In ihrer Eigenschaft als historisches Phianomen trat die Kabbala in der
Provence und im Languedoc in Erscheinung. Von dort griff sie im
13.Jahrhundert nach Aragonien und Kastilien iiber, wo ihr eine grosse Ent-
faltung beschieden war. Was wir liber die altesten Kabbalisten wissen,
kommt aus dem Languedoc und der Provence (aus Stddten wir Narbonne,
Lunel, Posquiéres). Ihre Schiiler haben dann die kabbalistische Tradition
nach Spanien gebracht (nach Gerona, Burgos, Toledo und in andere Stddte).

* Aus dem Franzdésischen iibersetzt von Kurt Hruby.

Prof. Dr. Esther Starobinski-Safran ist Privatdozentin an der Philosophischen Fakultat
der Universitdat Genf. Adresse: 1, rue Crespin, CH-1200 Genéve.

66



Der Kabbalistenkreis von Gerona

Die folgenden Uberlegungen inspirieren sich an den Schriften einer un-
ter dem Namen «der Kabbalistenkreis von Gerona» bekannten Gruppe von
Mystikern®. Man zdhlt unter die beriihmtesten Mitglieder dieses Kreises Esra
b. Salomon, Asriel, Jakob b. Scheschet und vor allem Nachmanides. Diese
Kabbalisten lebten in enger sprititueller Gemeinschaft und es existiert zwi-
schen ihnen eine echte Gedankeneinheit. Doch stiitzen sich die nachfolgen-
den Erwédgungen auch auf ein Werk, dessen Verbreitung ebenfalls im Spa-
nien des 13. Jahrhunderts begonnen hat. Dieses Werk, das sich in der Form
eines esoterischen Kommentars zum Pentateuch darbietet, verkorpert die
Summe der mystischen Weisheit des Judentums. Es ist bis heute die wichtig-
ste Produktion der Kabbala geblieben: es handelt sich um den Sohar, das
«Buch des (géttlichen) Lichtglanzes»

«Mache Gottes Willen zu deinem, damit er deinen Willen zum seinen mache!»

Eine in der Kabbala allgemein verbreitete und ganz besonders im Kreis
von Gerona zum Ausdruck kommende Idee ist, dass man im Menschen die
Gesamtheit der Schopfungskrifte wiederfindet,* die ihrerseits von gottli-
chen Kréften herriihren. Der Mensch, in dem sich alle Offenbarungen der
Gottheit widerspiegeln, bewirkt seinerseits die Umwandlung, dank derer die-
se Kréfte an ihren Ausgangspunkt zuriickgefiihrt werden. Alle Dinge gehen
von dem Einen aus und kehren zu dem Einen zuriick,® gemaéss der neuplato-
nischen Formulierung, doch kommt dem Menschen dabei eine ganz beson-
dere Funktion zu: er ist berufen, von der Vielfalt seiner Natur zur Einheit sei-
nes Ursprungs zuriickzukehren. Diese Umkehr vollzieht sich durch das Auf-
steigen der Kawwana, der «rechten Intention», mit Hilfe der Willenskonzen-
tration, die sich, anstatt sich nach aussen hin in der Vielfalt zu verzetteln, ver-
innerlicht und in Verbindung mit dem goéttlichen Willen tritt. So kommt die
Vereinigung zwischen dem «unteren Willen», das ist der menschliche Wille,
und dem «oberen Willen», dem Willen Gottes, zustande. Dem gottlichen
Willen, der das Werk des Beginns leitet, antwortet der sich auf den Weg der
Umkehr begebende menschliche Wille. Die «Gebote» der Thora — Mizwot
— und ihre Ausfiihrung sind Mittel, iiber die der Mensch verfiigt, um die
Umkehr zu Gott zu vollziehen. Sie besitzen ein ihnen spezifisch eigenes spiri-
tuelles Element, das seine « Wurzel» in den oberen Sphéren hat; dank diesem
Element nahert sich der Mensch der gottlichen Sphére®.

Bei den Kabbalisten der Provence versinnbildlicht die Mystik der Opfer-
riten und der Gebete die Hingabe der Seele. Das «Erhortwerden» des Gebets
und die «Annahme» des Opfers bringen den Einbruch des Géttlichen in die

67



Sphire des menschlichen Willens zum Ausdruck, dort wo sich dieser dem
gottlichen Willen unterwirft. Die beiden Motive der Aufhebung des personli-
chen Willens und seine Stiarkung durch eben diese Aufhebung — was an sich
unvereinbar erscheint — gehen ineinander auf in der Idee der Devégiit, der
«Zuwendung» oder des «Sich-Anheftens» an Gott’. Der Ausspruch eines der
Meister des alten Judentums, Rabban Gamliel, Sohn Rabbi Jehuda ha-
Nassis®, war Gegenstand einer tiefschiirfenden Meditation vonseiten der
Kabbalisten. Er lautet: «Mache seinen (Gottes) Willen zu deinem, damit er
(seinerseits) deinen Willen zum seinen mache! Verzichte auf deinen Willen
vor seinem, damit auch er den Willen des Néchsten Verzicht leisten lasse vor
deinem Willen»®.

Aus diesem Grundsatz geht einerseits hervor, dass der Mensch aufgefor-
dert wird, auf seinen eigenen Willen angesichts des gottlichen Willens zu ver-
zichten, — was an sich dem Prinzip der menschlichen Willensfreiheit zu wi-
dersprechen scheint, — wiahrend Gott auch seinerseits seinen eigenen Willen
ausschaltet. So nimmt der Gedanke einer Komplementaritdt Gestalt an, ei-
ner Reziprozitidt zwischen dem gottlichen Handeln und dem des Menschen.

Der Ausspruch Rabban Gamliels wurde von Asriel von Gerona oder ei-
nem Kabbalisten seiner Umgebung in eine mystische Sprache iibertragen'®.
Er hat dort seinen Platz in einer Gebetsmeditation: «Und derjenige, der sich
auf diese Weise, durch die Kraft seiner Intention (Kawwana), von einem
Wort zum andern erhebt, bis er zum Ein Sof'' gelangt, muss seine Kawwana
in einer Weise orientieren, die seiner Vollkommenheit entspricht, so dass der
héhere Wille sich in seinen eigenen Willen hiillt und nicht nur, dass sich sein
eigener Wille in den hoheren Willen hiillt. Denn das gottliche Einstromen ist
nur dann eine unerschopfliche, nie versiegende Quelle, wenn der Mensch,
der sich dem héheren Willen ndhert, sorgsam dariiber wacht, dass sich der
hohere Wille mit dem Bestreben seines eigenen Willens umhiillt. Dann, wenn
der hohere und der niedrige, in der Devéqgiit mit der (géttlichen) Einheit ver-
einte Wille eins geworden sind, wird das Ausstromen (der gottlichen Kraft)
nach Massgabe seiner Vollkommenheit vor sich gehen... Und wenn sich ihr
der Mensch auf diese Weise nahert, so wird ihm auch der hohere Wille nahe-
kommen und seiner Kraft die Festigkeit und seinem Willen den Impuls verlei-
hen, alles zu vollenden und auszufiihren, selbst wenn das dem Willen seiner
eigenen Seele entspricht, an dem der obere Wille keinen Anteil hat».

Dank der Ubereinstimmung beider Willen, des niedrigen und des héhe-
ren, tritt der Mensch in Verbindung mit der hochsten Sphéare der Gottheit; er
erringt seine Selbsténdigkeit, die in ihm vorhandenen Virtualitéten werden
frei und er erhilt die Mittel, seinen Willen konkret zu gestalten, ihn in die Tat
umzusetzen. Gleichzeitig aber stellt das-vom hoheren Willen ausgehende
dauernde Einstromen (gottlicher Kréafte) die Harmonie des Universums her.

68



«Selbstverschrinkung» Gottes, Einfluss der Gestirne
und menschliche Freiheit

Das Verhéltnis zwischen Determinismus und Freiheit ist bei den mittel-
alterlichen Kabbalisten keineswegs Gegenstand doktrinédrer Darstellungen.
Sie formulieren im allgemeinen ihre Gedanken nicht in systematischer Wei-
se, sondern verfassen mystische Kommentare zur Bibel, den Gebeten und
den grundlegenden Texten des alten Judentums. Das Verhéltnis Determinis-
mus — Freiheit kann von einer vierfachen Vorstellung abgeleitet werden: Die
Vorstellung von Gott, vom Universum, vom Menschen und von der Thora.

Die Darstellung Gottes ist dusserst vielseitig in der Kabbala; sie bezieht
sich gleichzeitig auf einen unpersonlichen, «verborgenen» und auf einen per-
sOnlichen, «gegenwartigen» Gott, auf die tiefe indifferenzierte Einheit Got-
tes und auf seine vielfaltigen Manifestationen, die dem Menschen manchmal
widerspriichlich erscheinen. Was jedoch bei der Darstellung Gottes durch die
Kabbalisten am meisten beeindruckt, ist ihr dynamischer Charakter. Gott
ist, Nachmanides aber auch den meisten anderen Meistern der jiidischen My-
stik zufolge, derjenige, der die Welt aus dem Nichts erschaffen hat, aber zu-
gleich auch derjenige der sie erneuert und am Leben erhélt'? und der jede Exi-
stenzform durchdringt, angefangen vom Menschen bis hin zum stummen
Stein. Dank seiner Gewalt, seinem guten Willen und seiner Kraft hort er nicht
auf zu wirken. Der Gottesname E/bezeichnet namlich die Kraft, und er ist die
Kraft der Krifte, «Der Herr aller Krafte»; deshalb ist sein Name Elohim'®.
Er ist der werdende Gott, der sich in ein Abenteuer einldsst, bei dem er den
Menschen als Partner wihlt. )

Die Idee der Allmacht Gottes, seiner hochsten Freiheit, die es ihm er-
laubt, aus dem Nichts zu schaffen, erhélt eine neue Note durch den Zimziim,
die «Selbstverschrankung» der Gottheit'‘. Um die Welt zu erschaffen musste
sich der nach der pantheistischen Auffassung der Kabbala {iberall gegenwir-
tige Gott «beschranken», sozusagen einen Riickzug antreten und so der
Schopfung Platz machen. Doch darf dieser Zimziim nicht als ein isolierter
Akt angesehen werden; er setzt sich im Gegenteil durch den ganzen Schép-
fungsvorgang hindurch fort. Der Riickzug ist permanent, denn er allein er-
laubt der Schopfung fortzubestehen'®. Dariiber hinaus besteht aber auch
noch eine Wechselwirkung zwischen der kosmologischen und der ethischen
Sphire; wenn Gott einer Beschriankung seiner eigenen Macht zustimmt, so
ldsst er schon allein dadurch Platz fiir das menschliche Handeln.

Die Vorstellung vom Universum, die man bei den alten spanischen Kab-
balisten antrifft, beruht auf einer in der mittelalterlichen Philosophie allge-
mein verbreiteten Idee von einem aus drei Teilen bestehenden kosmischen
Raum'¢: die sublunare Welt, in welcher der Mensch das hochststehende Ge-
schopf darstellt; die Welt der Gestirne, die auf die Ereignisse der sublunaren

69



Welt Einfluss nehmen; die Welt der Engel oder, in der Philosophensprache,
die Welt der «getrennten Intelligenzen», welche die Welt der Gestirne be-
herrscht und sich durch einen gewissen Grad an Immaterialitiat auszeich-
net'’. ‘

Uber diesen Welten steht fiir die Kabbalisten die eigentliche géttliche
Sphére, die nun ganz besonders ihre Aufmerksamkeit fesselt'®. Immerhin
glauben diese Mystiker, zu denen sich zahlreiche mittelalterliche Philoso-
phen gesellen'?, dass die sublunare Welt dem Einfluss der Gestirne unterwor-
fen ist.

Wie vertrégt sich nun diese astrale Determination einerseits mit der Aus-
iibung der gottlichen Vorsehung, andererseits aber mit dem freien Willen des
Menschen? Wir kénnen diesbeziiglich den Gedankengang von Jakob Sche-
schet untersuchen. Dieser Kabbalist hat zwei Texte hinterlassen, in denen er
das Problem der astralen Determination unter sehr verschiedenen Ge-
sichtspunkten betrachtet?®,

In einer ersten Betrachtungsweise hélt er die Gestirne fiir Werkzeuge des
gottlichen Willens, vom Augenblick der Schépfung an mit allen Aktionsmit-
teln ausgestattet. (Ubrigens wird der astrale Determinismus im mittelalterli-
chen Hebréisch sehr bezeichnenderweise mit dem Wort gezeira wiedergege-
ben, das «gottliches Dekret» bedeutet.) Nachdem das astrale System auf die-
se Weise etabliert und in Bewegung gesetzt ist, war sein Funktionieren von
Anfang an voraussehbar (es ist das das Privileg des gottlichen Vorherwis- -
sens). Doch hat die Komplexitit dieses Systems, zusammen mit den plotzli-
chen und ununterbrochenen Verdnderungen der astralen Positionen, zur
Folge, dass die menschliche Wissenschaft nicht imstande ist, auf diesem Ge-
biet klar zu sehen. So gibt es also wohl astrale Einfliisse, aber keine astrologi-
sche Wissenschaft. Auf der anderen Seite hat das Verdienst der Gerechten die
Fihigkeit, diesen Determinismus zu durchbrechen. '

Ein anderer Text desselben Autors macht die Determination von der ihr
vorausgehenden Zustimmung des Menschen abhédngig. Durch seine Zustim-
mung hat er sich der Kraft der Planeten und Sterne unterworfen. Er behilt al-
so die Verantwortlichkeit fiir seine Handlungen, trotz dem Zwang, dem er
unterworfen ist.

Man begegnet ebenfalls bei Asriel*' der Idee, dass die Seelen, bevor sie
ihren iibersinnlichen Wohnort verlassen, ihre Zustimmung zu dem Schicksal
geben, das sie in der korperlichen Welt erwartet. Es ist das wie ein fernes
Echo von der Wahl der Seelen im platonischen Mythus von Er??. Asriel
bringt ebenfalls den Gedanken zum Ausdruck, dass die Busse (hebréisch
tefiiva: «Umkehr» zu Gott) oder das erworbene Verdienst zur Folge haben,
der astralen Determination entgegenzuarbeiten, ohne dass die Wirksamkeit

70



des Gestirns deshalb ausgeschaltet wiare. Abraham bietet uns dafiir ein aus-
gezeichnetes Beispiel: «Auf diese Weise» sagt uns Asriel, «ist das Dekret der
Gestirne auch Abraham gegeniiber in Kraft geblieben, dem vorausbestimmt
war, kinderlos zu bleiben. Doch als er verdiente, den vom Gestirn geleiteten
schlechten Weg zu verlassen, den sein Vater eingeschlagen hatte und sich auf
den guten Weg zu begeben, dem kein Stern entgegenwirken kann, musste er
den Namen dndern, und auch den Aufenthaltsort. Nachdem er den Namen
Abraham angenommen hatte, konnte er eine zahlreiche Nachkommenschaft
bekommen, ohne dass der Einfluss des Sterns gedndert wiirde»?*.

So befreite sich Abraham, dank seiner personlichen Qualitédten, gleich-
zeitig vom astralen Determinismus und von der fatalen Erbmasse, die ihn
beeinflusst hitte, den Weg seines Vaters einzuschlagen. Diese Befreiung setzt
allerdings eine Namensadnderung voraus, denn der Name spiegelt die Wurzel
der Seele wider, die der géttlichen Sphire angehort. Sie erfordert auch eine
Ortsverdanderung, um dem Einfluss des Sterns zu entgehen?*.

Ein anderer Kommentar Asriels* sagt folgendes: Vom Beginn der Emp-
fangnis an wird das Schicksal des Menschen in allem festgelegt, was die un-
tere Welt betrifft: Wird das Kind nach seiner Geburt reich oder arm sein,
wird ein bestimmtes Feld diesem oder jenem zufallen?*? Im Gegensatz dazu
ist alles, was das ewige Leben angeht, keinesfalls der Determination unter-
worfen.

Ausgehend von Vorstellungen dieser Art stellt Nachmanides, Exeget,
Mystiker und der bedeutendste Vertreter des Kabbalistenkreises von Gero-
na, seine Theorie von den Wundern auf: In seinen Augen lisst der Mensch im
Blick auf die neSama, auf die gottliche Seele inihm, die Einflussphére der Ge-
stirne hinter sich, denn die nefama stammt aus einer Welt, die noch iiber der
der Engel steht und die ganz eigentlich dem géttlichen Bereich angehort?’.
Nachmanides anerkennt wohl die Existenz einer einem gewissen Determinis-
mus unterworfenen Natur, behauptet aber gleichzeitig, dass alles, was dem
Individuum oder der Gemeinschaft zustosst, wunderbaren Charakter tragt
und die Folge eines besonderen gottlichen Dekrets ist. Der Ablauf der Dinge
spielt sich augenscheinlich innerhalb einer dem Naturgesetz entsprechenden
Ordnung ab, doch folgt er tatséchlich einer religiosen Ordnung, die ihn in
Einklang mit dem von der Tora verheissenen Lohn und der von ihr vorgese-
henen Strafe regelt. Gott ist in der Natur auf geheimnisvolle Weise am Werk
und stattet den natiirlichen Ablauf der Dinge mit einer Kettenreaktion tiber-
natiirlicher Ursachen aus, entsprechend der moralischen Weltordnung und
dem Begriff von Lohn und Strafe. Nachmanides unterscheidet zwischen ge-
heimen und offensichtlichen Wundern. Die ersteren stellen die Aktion der in-
dividuellen Vorsehung innerhalb der natiirlichen Ordnung dar und werden
nicht notwendigerweise als Wunder betrachtet. Doch kann die natiirliche

71



Ordnung auch von aussen her aufheben: er wirkt so offensichtliche Wunder,
vor allem zugunsten Israels, dem, der Wahrheit gemaéss, eine besondere Ver-
antwortung in der Welt zukommt. Israel ist der Kausalitit des Naturgesetzes
entzogen und hat seinen Platz innerhalb einer kausalen Ordnung fortwéh-
render Wunder, die Zeugnis ablegt von seiner gesamten Geschichte?®. Wih-
rend jede andere Nation der Gewalt eines Engels unterstellt ist, der durch die
Mittlerschaft eines Sterns wirkt, ist Israel, als Prototyp des Menschen an
sich, direkt der gottlichen Gewalt unterworfen und steht unter der géttlichen
Vorsehung. Doch muss diese Sonderstellung auch verstanden werden im Zu-
sammenhang mit seiner Annahme der Tora und mit der universellen Mis-
sion, die ihm auf religiosem Gebiet zukommt. '

Der Mensch zwischen «bosem Trieb» und «freier Wahli»

Welches ist die Vorstellung vom Menschen in der Kabbala? Nach der
Lehre Asriels wurde der Mensch urspriinglich im Sinne einer vollkommenen
Analogie zwischen dem Geschépf und seinem Schopfer erdacht.

Wire der Fall Adams nicht dazwischengekommen, so hétte der héhere
Wille in ihm und seinen Nachfolgern wie ein einziger und universeller Wille
gewirkt. Die Analogie zwischen dem Menschen und der Gottheit besteht dar-
in, dass er eins ist, doch vereint er in sich auch die Kraft der Vielfalt. Ohne die
Erbsiinde hitte es auch nicht den heftigen Gegensatz zwischen den extremen
Tendenzen gegeben, die auf den Menschen einwirken. Es hétte nur Einfliisse
von relativer Intensitét gegeben, unter der Wirkung der verschiedenen Mid-
dét, der diversen gottlichen «Attribute» (wie die Gnade und die Strenge). Im
Paradieseszustand hétte das Leben seinen Rhythmus nicht durch Gegensitz-
lichkeiten, sondern aufgrund leichter Schwingungen entwickelt. Adam hat
den hochsten Zustand verfehlt, der dem Menschen zugestanden wird und der
darin bestanden hitte, in vollkommenem Einklang mit dem héheren Willen
zu handeln und so eine lebendige Einheit der Gegensétze herzustellen?’,

Nur in einer eschatologischen Sicht wird die Riickkehr zu einem Zu-
stand verwirklicht werden, den heute allein die Mystiker vorwegnehmen
durch die Kawwana und die Devegiit.

Nach dem Sohar kommt die Seele aus dem Reich der Sefirot, der gottli-
chen Emanationen; sie durchlduft verschiedene Etappen, bevor sie in einen
Korper eingeht. Doch vor diesem Hinuntersteigen gewahrt ihr Gott eine Un-
terredung und beschwort sie, die Gebote der Tora zu beobachten und zu
studieren®’, um die Geheimnisse des Glaubens zu erkennen. Dariiber hinaus
muss sie zur Vereinigung der Welten beitragen. Man sagt iibrigens im plato-

72



nischen Sinn, dass die Seelen alles, was sie hienieden lernen, bereits gewusst
haben, bevor sie in diese Welt kamen; nur haben sie esim Augenblick der Ge-
burt vergessen. Alles, was der Mensch in diesem Leben lernt, ist ein Nach-
klang seiner fritheren Existenz®'. Die Seele entschliesst sich nur schwer, in
den Korper einzugehen; sie widerstrebt dieser Verdnderung*?; iibrigens bleibt
in Wahrheit ein Teil der Seele in der hoheren Welt?*,

Was ist demnach der Grund fiir diesen Abstieg? Nach einer Schrift von
Moses von Leon**, der Kabbalist, dem man die Urheberschaft des Sohar zu-
schreibt, erhélt die Seele durch ihre Verkorperung die Moglichkeit, Beweise
ihrer Kraft und ihres Handelns in der Welt zu liefern. Bezeichnenderweise
gibt das Hebrdische den Begriff des freien Willens mit Kéah ha-behira wie-
der, was wortlich tibersetzt « Fahigkeit» oder «Kraft der Wahl» bedeutet: die
Seele muss in sich selbst die Kraft fiir ihre Entscheidungen schopfen. Die
menschliche Seele unterscheidet sich tatsédchlich von den Geistwesen wie die
Engel dadurch, dass sie vom Augenblick ihrer Erschaffung an berufen ist, ih-
re Vollkommenbheit nicht in der oberen, sondern auch in der unteren Welt zu
erwerben, indem sie gleichzeitig zur Einigung der Welten beitragt. Wenn sie
ihre Aufgabe gut erfiillt hat, so kehrt sie bereichert an ihren Ausgangspunkt
zuriick.

Die Seele gehort dem goéttlichen Bereich an; bis zu dem Augenblick, wo
sie in den Leib eingeht, ist sie heilig und rein**. Von da an sind ihr Verdienst
oder ihre Unzulidnglichkeit von den Handlungen abhingig, die sie verwirk-
licht, von den Verpflichtungen, die sie freiwillig iibernimmt. Es ist immerhin
richtig, dass der Sohar auch verschiedene Seeleneigenschaften kennt, die sich
bereits durch ihre Entstehungsbedingungen unterscheiden?®.

Der Gedanke von einer Erbsiinde, wenig verbreitet im Sohar, findet sich
in verschiedenen Formen in anderen kabbalistischen Schriften. Eine im Ver-
héltnis zu diesem Werk spétere Stromung®’ behauptet, dass die Siinde
Adams in allen Seelen Spuren hinterlésst, enthédlt doch die Seele Adams die
Gesamtheit der Seelen. Andererseits griindet der Glaube an die Seelenwande-
rung, wie er bereits in der mittelalterlichen Kabbala bezeugt ist*®, auf dem
Gedanken, dass das Leben der Seele verschiedene Etappen umfasst und dass
mehr als eine Seele bereits mit einem Makel behaftet in die Welt eintritt und
die fritheren Fehler abbiissen muss. Einerseits unterliegen die Seelen einer
Vorbestimmung, andererseits ist man jedoch berechtigt, zu behaupten, dass
der freie Wille bereits in einer vorhergehenden Existenz am Werk gewesen ist,
im Verhéltnis zu der die jetzige Existenz nur eine Fortsetzung darstellt*®. Dar-
liber hinaus verfiigt die Seele liber einen unschétzbaren Vorteil: durch ihre
aufrichtige Busse, die te$iiva, ist sie jederzeit imstande, die Folgen ihrer frii-
heren Handlungen ungeschehen zu machen und ihre «Umkehr» zur Quelle in
die Tat umzusetzen.

73



- Welches auch ihr friiheres Schicksal gewesen ist, so bleibt die Seele dem
Einfluss des bosen Triebes unterworfen. Diese Neigung, die manchmal als ei-
ne innere Haltung der Seele dargestellt wird, nimmt im Sohar die Form einer
unheilvollen, ausserhalb der Seele existierenden Kraft an, eines «fremden
Gottes»*®, der sie angreift und zu verderben sucht. Was den guten Trieb an-
geht, so existiert er im Innern der Seele und identifiziert sich sogar mit ihrer
reinen Innerlichkeit, mit der «heiligen Seele», der nefama. In dieser Sicht er-
scheint der Determinismus als etwas rein Ausserliches, wihrend die Gewin-
nung der Innerlichkeit gleichzeitig Gewinnung der Freiheit ist.

Die ne§ama ist wahrhaft ein Funken der Gottheit, wiahrend der in Form einer
Schlange dargestellte bose Trieb als ein dimonisches Geschopf erscheint. Die
beiden grossen miteinander in Widerstreit liegenden Kréfte, die im Univer-
sum aneinander geraten, kimpfen auch im Menschen*': der Koérper ist der
Ort dieser Auseinandersetzung. Wenn die Seele den Sieg iiber die Schlange
erringt, so verringert sie die Krédfte des Bosen und verstarkt die gottlichen
Kriéfte. Ist aber die Schlange siegreich, so nehmen die Kréifte des Bosen zu
und koénnen sogar der Gottheit Abbruch tun.

Das auf ontologischer Ebene existierende Bése findet auch auf ethi-
schem Gebiet seine Erkldarung, erlaubt es doch den Ablauf des moralischen
Lebens durch die von ihm erzeugte Spannung.

Wie dem auch sei: am Ende der Zeiten wird das Bose verschwinden. Der
Mensch wird sich dann wieder natiirlicherweise dem Guten zuwenden, ohne
dass seine Haltung durch die Erwartung eines Lohnes oder die Bedrohung
durch Strafe motiviert wird.

| Die Tora — Briicke der Freiheit zwischen Mensch und Gott

Schliesslich, welches ist der jiidischen Mystik zufolge die Vorstellung
vom Gesetz, von der Tora, wie sie in den Geboten des Pentateuchs konkrete
Gestalt annimmt? Das Gesetz ist alles andere als willkiirlich, ist es doch der
eigentliche Ausdruck der Gottheit: seine Gebote und Riten werden als Sym-
bole der Transzendenz verstanden*?. Es ist im Universum vorgezeichnet, ist
es doch gleichzeitig sein Urbild und seine letzte Erfiillung*’. Die Gebote der
Tora sind das mystische Band zwischen der Gottheit, dem Kosmos und dem
Ablauf der Geschichte. Dadurch, dass sie eingefiigt sind in die geschichtliche
Entwicklung, werden sie selbst zu dynamischen Kriften, die Einfluss neh-
men auf eben diese Entwicklung**.

Die Tora entspricht der tiefsten Natur des Menschen. Wenn es tatsach-
lich vollkommen rechtmaéssig ist, dass der Mensch sein eigenes Wohl zu errei-

74



chen sucht, so ist er dennoch nicht immer imstande, es auch zu erkennen.
Daraus leitet sich die Notwendigkeit eines heteronomen Gesetzes ab, das pa-
radoxerweise demjenigen, der es beobachtet, Autonomie verleiht. Die hebra-
ische Sprache driickt diesen Gedanken in Form eines Wortspiels aus. Das Ge-
setz selbst materialisiert sich in den Worten der Tafeln, eingegraben in den
Stein. Im Hebrdéischen heisst dieses Eingravieren hariit. Nun sind es aber ge-
rade diese eingravierten Worte, Ausdruck eine héheren, unergriindlichen
Weisheit, doch gleichzeitig in einem harten, widerstandsfihigen Material
eingemeisselt, die dem Menschen die herdit, die Freiheit verleihen*’.

Die Grundlage jedes Gedankens der Befreiung beruht im jiidischen reli-
giosen Schrifttum auf dem Sabbatprinzip, das seinerseits von den biblischen
Vorschriften iiber den Sabbat, das Sabbatjahr oder Semitta, Erlassjahr gen-
nannt und das Jubeljahr, Yével, abgeleitet ist. Es handelt sich dabei keines-
wegs um willkiirliche Vorschriften, die ein menschlicher Souverdn seinen
Untertanen auferlegt hiitte. Diese Gesetze inspirieren sich am Rhythmus des
gottlichen Lebens und sind demgemass in der Natur jedes geschaffenen We-
sens verankert*¢. Sie bringen den Wechsel zwischen Aktion und Ruhe zum
Ausdruck; diese Ruhe ist gleichzeitig Befreiung und Vergeistigung. «Am sie-
benten Tage ruhte ($abbat) der Herr und atmete auf (wa-jinafas), lesen wir in
2. Mos 31,17. Die zeitliche Auffassung vom Sabbat, begriindet in der Folge
der sechs Schopfungstage und des gottlichen Ruhetages, findet sichin 1. Mos
2,1-3. An sie schliesst sich eine rdumliche Vorstellung vom Sabbat an, ange-
wandt auf die Erde und ausgedriickt in 2. Mos 23, 10-12 und, ganz beson-
ders, in 3. Mos 25,2-7. Das Sabbatjahr selbst, in dem das Land brach liegt,
wird, wie Nachmanides beobachtet, mit dem Namen Sabbat bezeichnet:
«Aufhoéren», «Unterbrechung»*’. Der Sohar unterstreicht jedoch, dass auch
die Sklaven Anteil an der Ruhe des Landes haben. Deshalb heisst es (Ex.
21,2): «Im siebten Jahr soll er freigelassen werden». Das Aufgeben der Bear-
beitung des Landes, der Verzicht auf den Dienst der Natur befreit den Men-
schen und macht ihn bereit zur Meditation. Auch werden die Worte der Is-
raeliten bei der Bundesschliessung (Ex. 24,7: na®ase weni¥ma® — «Wir wol-
len tun und horen») vom Sohar dahingehend verstanden, dass das aufmerk-
same Hinhoren und die innere Konzentration der genauen Ausfithrung (der
Gebote) folgen. Die so verstandene «Meditation» ist eine Folge des Sabbat-
jahres. I
: Die Vorschriften fiir das Jubeljahr bewegen sich auf der Linie jener fiir
das Sabbatjahr. Sie werden ebenfalls in Lev, 25,8ff aufgezdhlt. Man berech-
net Perioden von siebenmal sieben Jahren unddas fiinfzigste Jahr ist dann
das Jubeljahr. So wie auch im Sabbatjahr ldsst man dann die Felder brach lie-
gen (ebd. 11). Dariiber hinaus werden die Sklaven freigelassen, die Schuld-
verpflichtungen werden annuliert und alle Liegenschaften werden ihrem er-
sten Besitzer zuriickgegeben. Das Jubeljahr ist vor allem die Zeit der Freiheit;

75



es steht unter dem Zeichen der Befreiung aus Agypten, welche die Anerken-
nung der souverdnen Herrschaft Gottes einschliesst (ebd. 55). Jubildum, he-
brédisch Yoével, bedeutet «Ausruf der Freude». Doch kann man dieses Wort
auch mit Yaval, «zu Ende fiihren», in Verbindung setzen. Das Jubeljahr be-
zeichnet tatsdchlich eine Vollendung, ein Ergebnis. Der Kabbalistenkreis
von Gerona kennt ebenfalls die Idee eines kosmischen Jubildums, genannt
«grosses Jubildum»*’,

So wie geschrieben steht, dass «der Himmel und die Erde vollendet wa-
ren» (1. Mos 2,1) und danach streben, zu Gott zuriickzukehren, so streben
auch die aufeinander folgenden Welten danach, an ihren goéttlichen Aus-
gangspunkt zuriickzukehren und so zu ihrer Vollendung und zu ihrer Erfiil-
lung zu gelangen. Der Zyklus von sieben Tagen, Wochen, Jahren, Millenien
oder Welten fiihrt zu einem Uberschreiten des Naturgesetzes und einer Riick-
kehr zur Spiritualitét.

Der physischen Befreiung entspricht auch die sprirituelle Befreiung, die
Befreiung von den Verlockungen der sinnlich wahrnehmbaren Welt und von
den Leidenschaften. Der Mensch wird frei von der Schwere und Plumpheit
der Materie, die ihre Lauterkeit wiedergewinnt und zum Lichtstadium
zuriickkehrt*°. Fiir den Kabbalisten kann die Freiheit nicht auf das rein indi-
viduelle Gebiet beschrédnkt bleiben, sie umfasst die gesellschaftliche, natio-
nale, menschliche, universelle und kosmische Freiheit®'. Sie besteht in der
Gemeinschaft mit allen unter die souverdne Herrschaft Gottes zuriickge-
fiihrten Wesen®?, in der Gemeinschaft mit allen auf ihrem rechten Platz ein-
geordneten Dingen und im Ausmiinden des menschlichen Handelns in der
universellen, ja sogar gottlichen Harmonie?®?.

Um diese Ausfiihrungen abzuschliessen: Fiir die jiidischen Mystiker
gibt es einen Determinismus in dem Mass, in dem die sekundéren Ursachen,
Engel oder Gestirne, den Ablauf der irdischen Existenz leiten, ganz beson-
ders unter seinem materiellen Aspekt, und insoweit die an das leibliche Leben
gebundenen Pulsionen ihren Einfluss auf den Menschen geltend machen.
Doch besteht Freiheit, sowie sich die Seele iiber die aufeinander folgenden
Sphéren erhebt und direkt mit Gott in Verbindung tritt. Der Elan zu Gott hin
ist fiir den Menschen nur dann mdoglich, wenn er durch eine ungeheure An-
strengung auf dem Gebiete der Konzentration seine eigene Innerlichkeit ent-
deckt, seine gottliche Seele, die allein ihm die Vereinigung mit dem Géttli-
chen erlaubt. Fiir diese Mystiker ist das Gesetz, weit davon entfernt einen
Zwang oder ein Hindernis darzustellen, eine Briicke zwischen dem Materiel-
len und dem Spirituellen, zwischen dem Endlichen und dem Unendlichen,
und stellt so ein bevorzugtes Mittel zur Vereinigung mit Gott dar.

76



[« V]

O 00

14.
15.

16.

17.
18.
19,
20.

21,
22;
23.
24.

25.
26.
27,
28.

ANMERKUNGEN

. Vgl. A, Safran, La Cabale, Paris 1979, Einleitung. G. Scholem, Die jiidische Mystik in

ihren Hauptstromungen, Frankfurt 1967 (1 -42).

. «Kabbala» als «miindliche Tradition»: Taanit II, 1 vgl. auch Avét I, 1, und als «esote-

rische Tradition»: Juda ben Barzilai (12. Jh.), Kommentar zum Sefer Yezira («Buch
der Schopfung»).

. Vgl. G. Scholem, Ursprung und Anfidnge der Kabbala, Berlin 1962, (9ff, 29ff, 324ff).
. Vgl. Sohar III, 48a. Vgl. weiter auch R. de Tryon-Montalembert und K. Hruby, La

Cabale et la tradition judaique, Paris 1974 (104 ff.), «Le microcosme humainy.

. Vgl. Esra b. Salomon, Kommentar zum Hohenlied, Altona 1764, Blatt 16a.
. Op.cit. Blatt 11a, und Asriel, Kommentar zu den Aggadot, hg. I. Tishby, Jerusalem

1945 (38).

. Vgl. G. Scholem, Hauptstromungen (132 f., 254).
. Beginn des 3.Jh.

. Avot I1,4.

10.

Gemass Scholem, der den Text in «Ursprung und Anfiange der Kabbalay zitiert
(369ff).

. Gott in seiner verborgensten Wirklichkeit, das Unendliche.
12.
13.

Nachmanides zu Ex. 13,16, vgl. Safran, La Cabale (117).

Nachmanides zu Gen. 1,1. Vgl. Ch. Henoch, Nachmanides «Philosoph und Mysti-
ker» (hebr.) Jerusalem 1978 (50).

Vgl. Nachmanides, Kommentar zum Sefer Yezira, Kirjat Sepher VI (1930) 402 -403.
Vgl. G. Scholem, Schépfung aus Nichts und Selbstverschrankung Gottes, Eranos
Jahrbuch 1956 (117).

Vgl. Rabbi Chone, Nachmanides, Niirnberg 1930, (55), 1. Tishby, Die Weisheit des
Sohar (hebr.) Bd. I, Jerusalem 1957 (387).

S. auch Maimonides, Mishne Tora, Hilkot Yessddey hattora II, 3.

Sohar Hadas, Sir hasirim, 73a-b.

Sogar ein kritischer Geist wie Abraham Ibn Esra!

Jakob ben Scheschet, Mesiv devarim nek6him («Die richtige Antwort»), Kap. IV
und X1V, ed. G. Vajada, Jerusalem 1968. S. auch G. Vajada, Recherches sur la philo-
sophie et la Kabbale, Paris 1962 (322).

Asriel, Kommentar zu den Aggadot, (42-43).
Rep X, 617c.
Kommentar zu den Aggadot, (46).

In einem andern Gedankenzusammenhang erlaubt die Ortsverdnderung, sich dem
Druck der Umgebung, also einem sozio-religiosen Determinismus, zu entziehen.

Kommentar zu den Aggadot (43).
Vgl. bSota 2a.
Vgl. Nachmanides zu Gen. 2,7 Ex. 31,12, Lev. 17,11.

Vgl. Nachmanides zu Ex. 6,3, Ex. 13,16, Térat haSem temima, Ges. Schriften, hg. von
Chavel, Jerusalem 1963, Bd I, (149ff.) Siehe auch Touati, Annuaire de I’Ephe, Véme
section, t. LXXIX, 1971-72 (p. 246 -247).

oy



29.

30.
31.
32.
33.
34.

385.
36.
s
38.
39.
40.
41.
42,

43,
. Nachmanides zu Ex. 13,16, Vgl. A. Safran, La Cabale, (117-123).
45.
46.

47.

48.
49.

50.
51.
52,
53.

78

Brief Asriels an die Juden von Burgos. S. MadaC®ey hayahdit, II, 1927, (234-237), G.
Scholem, Ursprung u. Anfinge der Kabbala, (387 u.a.).

Vgl. Sohar I, 233b.

Vgl. Sohar III, 61a-b, b Nidda 30b.
Vgl. Sohar II, 96b.

Vgl. Plotin, Enneaden IV, 8,8.

Sefer hanefes wehahokma («Buch der Seele und der Weisheit»), 1. Teil am Schluss.
S. auch L. Tishby, Die Weisheit des Sohar 11, Jerusalem 1961 (73ff).

Vgl. b Ber 60b.

Vgl. Sohar I1, 219b-220a.

Diejenige des Rabbi Isaak Luria im 16. Jh.
Implizit im Kommentar des Nachmanides zu Hiob.
Vgl. Sohar III, 61a-b.

Vgl. Sohar 111, 106a-b, Ps. 81,10.

Vgl. Sohar I, 80b.

Vgl. Esra, Kommentar zum Hohenlied, Blatt 15b, Asriel, Kommentar zu den Agga-
dot, (38). Vgl. auch A. Safran, Israel dans le temps et I’espace, Paris 1980, (15).

Nachmanides zu Gen. 1,1, Gen. R 1,2, Sohar I, 5a, 134b.

Sohar II, 183a, Avot VI,2 (ginyan tdra), s. auch b.Er 54a.

Wierichtigerweise beobachtet von Nicolas Séd, Le temps cyclique dans la Kabbale mé-
diévale, unveroff.

Nachmanides zu Lev. 25,2, Vgl. auch E. Starobinsky-Safran, Sabbats, années sabba-
tiques et jubilés, dans les «Mélanges Esther Bréguet», Genéve 1975, (37).

Vgl. Sohar III, 108a-b.

Vgl. Nachmanides, Kommentar zum Sefer Yezira, Sefer hatemf{ina, («Buch der Ge-
stalt»), untersucht von N. Séd in «Le temps cyclique...». Bachja ben Ascher zu Lev.
25.

Vgl. Sohar II, 75b-76a, A. Safran, La Cabale, (345).
Vgl. Sohar III, 108a.

Vgl. Sohar I, 164a.

Vgl. Sohar III, 122a und 123a-b.



	Determinismus und Freiheit in der mittelalterlichen Kabbala

