Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 41 (1985)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Martin Buber, DAS DIALOGISCHE PRINZIP, 5. durchges. Aufl., Heidelberg: Schnei-
der 1984 (= Lambert Schneider Taschenbiicher), 324 S. 8°.

Genau dreissig Jahre nach Erscheinen der Erstausgabe, damals noch unter dem Titel
«Die Schriften iiber das dialogische Prinzip», bringt der Verlag diesen Sammelband in
nunmehr 5. Aufl. ein weiteres Mal heraus. Vier Schriften hatte Buber seinerzeit zu diesem
Sammelband vereinigt. Neben die Programmschrift «Ich und Du» (1923) treten hierin je-
ne, in denen Buber sein theologisch-philosophisches Credo, dass (menschliches) Leben er-
st in der Begegnung mit dem gottlichen Du Sinn und Bestétigung erfahrt, in seine Konse-
quenzen bis zu den wechselweisen Beziehungen zwischen dem Ich eines Menschen und dem
Du des Mitmenschen hin entfaltet. Es sind dies: «Zwiesprache» (1929 / 1932) , «Die Frage
an den Einzelnen» (1936), «Elemente des Zwischenmenschlichen» (1936) sowie die als
Nachwort konzipierte kleine Schrift «Zur Geschichte des dialogischen Prinzips» (1954).
Was immer an Wiirdigung zu diesen Schriften — hier darf ich mich wiederholen (vgl. Ju-
daica 40 (1984) S. 203) — zu sagen ware, ist langst gesagt. Angefiigt sei hier nur ein Wort
der Anerkennung fiir das verdienstvolle Bemiihen des Verlages, wichtige Werke Bubers
stets im Angebot zu halten, damit sie auch sichtbar présent bleiben; prasent im Sinne von
geistesgeschichtlich wirksam sind sie wohl ohnehin ebenso wie die von ihnen ausstrahlen-

de préagende Kraft ungebrochen scheint. .
S. Schreiner

Wolfgang Haase (Hg), PRINCIPAT, AUFSTIEG UND NIEDERGANG DER ROMI-
SCHEN WELTIII / 21 / 1. u. 2. Halbband, Hellenistisches Judentum in rémischer Zeit:
Philon und Josephus Berlin (De Gruyter) 1984,

Wie schon der 19. Band (Religion: Judentum), ist auch der 21. Band der Reihe «Auf-
stieg und Niedergang der rémischen Welt» fiir die moderne judaistische Forschung grund-
legend. Bei Philon von Alexandria und bei Josephus Flavius entscheiden sich Fragen, um
deren Losung auch die Erforscher des rabbinischen Judentums und des Neuen Testaments
ringen. Dankbar ist man zunéchst fiir die kritischen und synthetischen Forschungsiiber-
sichten zu Philo (von Peder Borgen: 98-154) und zu Josephus (von Louis H. Feldmann:
763-862). Auf derselben Ebene stehen die wirkungsgeschichtlichen Arbeiten (Heinz
Schreckenberg: Josephus und die christliche Wirkungsgeschichte seines Bellum Judai-
cum: 1106-1217; Francesco Trisoglio, Filone alessandrino e I’esegesi cristiana: 588 - 730).
Unentbehrlich fiir die heutige Auseinandersetzung innerhalb der friihjiidischen und rab-
binischen Forschung sind auch Arbeiten, die das damalige Feld der Auseinandersetzung
abzustecken versuchen (Birger A. Pearsons, Philo and Gnosticism: 295 - 342; Ray Barrac-
lough, Philo’s Politics, Roman Rule and Hellenistic Judaism: 417-553; Horst R. Moeh-
ring, Joseph ben Matthia and Josephus Flavius: The Jewish Prophet and Roman Histo-
rian: 864 -944). Die um Philon und Josephus herumkreisenden wissenschaftlichen Haupt-
fragen sind folgende: Stiitzen sich Philo und Josephus bereits auf festgefiigte miindliche
(Midrasch-) Traditionen bei ihren historischen und exegetischen Darlegungen? Wie weit
schopften auch die Rabbinen und die neutestamentlichen Autoren aus einem solchen The-
saurus? Wie sind die exegetischen und ideologischen Eigenwege des hellenistischen und

51



paléstinischen Judentums der ersten Jahrhunderte n. Chr. zu umschreiben und zu werten?
Wieist das Verhiltnis zwischen inner- und ausserjiidischen Traditionen zu sehen? Wie und
unter welchen Umsténden rezipierten und veranderten Spétere die opera Friiherer? u.a.

Es ist einschrinkungslos zuzugestehen, dass fiir die einzelnen Untersuchungen je-
weils die fiihrenden Fachleute gewdhlt wurden, und dass das ganze Spektrum der Proble-
matik so angepackt wurde, dass die ziinftige Forschung iiber einen erneuerten soliden Bo-
den verfiigt. In beiden Halbbénden finden sich Hypothesen, die weit iiber bisherige For-
schungen hinausweisen und von grosser interdisziplindrer Relevanz sind. So vertritt z.B.
Burton L. Mack, Philo Judaeus and Exegetical Traditions in Alexandria S. 256 die Hypo-
these, dass die spatalttestamentlichen Weisheitstheologen den entscheideden Anstoss und
das Material fiir Philons allegorische Schriftauslegung gaben. Die Weisheitstheologen
(Verfasser von Spr, SapSal, Sir u.a.) nahmen in der Tat «relectures» alter mytholo-
gisch-heiliger Texte vor und ordneten sie nach sapientialen Gesichtspunkten. Philon und
Josephus konnten daran ankniipfen und sich so auf eine jiidische, sozusagen hauseigene
Aussage berufen. Dadurch gerieten sie nicht in einen synkretistischen Geruch, wenn sie
daneben auch platonische und stoisch-kynische Inhalte und Methoden verwerteten. Wenn
man sich charakteristische Ubereinstimmungen zwischen philonischen und rabbi-
nisch-haggadischen Texten (vgl. VitMos I 202f; II 266f mit MekhY 16, 14; Op 77f mit tSan
8, 7-9) vor Augen hilt, kann man nicht anders urteilen, als dass es eine geistig-literarische
Oekumene im spatantiken Judentum gab. Das Manko ist nur, dass wir noch viel zu wenig
iiber die hermeneutischen Prinzipien der haggadischen Entwicklung wissen.

Da das jiidisch-christliche Gespriach in eminenter Weise von der historisch-litera-
risch-theologischen Deutung des Zeitalters des Philon, des Josephus, Jesu und der Rabbi-
nen lebt, ist es notwendig, auf den 21. Band des Principats als ein zwar schwierig zu erar-
beitendes, jedoch kaum entbehrliches Werk hinzuweisen, das den neuesten Stand der For-
schung beispielhaft wiedergibt. C. Thoma

Franz Rosenzweig, Jehuda Halevi— FUNFUNDNEUNZIG HYMNEN UND GEDICH-
TE deutsch und hebrdisch mit einem Vorwort und mit Anmerkungen, hrsg. von Rafael N.
Rosenzweig, The Hague-Boston-Lancaster: Martinus Nijhof Publishers 1983 (= Franz
Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk — Gesammelte Schriften IV: Sprachdenken im
Ubersetzen, 1. Band: Jehuda Halevi), XXII, 263 S., Grossokt., 135,— Hfl./50,— US §.

Von Chajim Nachman Bialik stammt die Bemerkung, das Lesen von Poesie in Uber-
setzung gleiche dem Kiissen der Braut durch den Schleier; und mit dieser Bemerkung hat er
sicher auch recht. Keine Ubersetzung, sei sie auch noch so kongenial, vermag je das Origi-
nal zu ersetzen. Dessen war sich auch Franz Rosenzweig bewusst; wie anders hétte er sonst
jenen Satz des Iliastibersetzers Friedrich Leopold v. Stolberg «O lieber Leser, lerne Grie-
chisch und wirf meine Ubersetzung ins Feuer» als Motto seiner eigenen Arbeit voranstel-
len konnen. Doch nicht nur das; ebenso die Problematik des Ubersetzens, der Tatigkeit
des Ubersetzers selbst war ihm stets gegenwirtig und stets neu erorterungsbediirftig, wie
allein schon die Tatsache belegt, dass alle seine Ubersetzungen begleitet waren von gleich-
zeitig geschriebenen Aufsitzen, in denen er sich zunichst selber, dann aber auch anderen
gegeniiber Rechenschaft iiber eine eben geleistete Ubersetzungsarbeit ablegte. Wie sehr
ihm das Ubersetzen auch etwas Unmogliches zu sein schien, so sehr erkannte er es dennoch
als etwas Notwendiges (an), als eine Aufgabe, die letztlich jeder Mensch zu bewiltigen hat,
der etwas aus der Sprache seines Verstandes in die Sprache seines Mundes iibersetzen

52



muss. Esist daher durchaus kein Zufall, wenner seine diesbeziiglich wichtige Abhandlung
«Die Schrift und Luther» (1926) mit den programmatischen Sétzen beginnt: «Ubersetzen
heisst zwei Herren dienen. Also kann es niemand. Also ist es wie alles, was theoretisch be-
sehen niemand kann, praktisch jedermanns Aufgabe. Jeder muss iibersetzen und jeder
tuts. Wer spricht, {ibersetzt aus seiner Meinung in das von ihm erwartete Verstandnis des
Andern (...) Wer hort, iibersetzt Worte, die an sein Ohr schallen, in seinen Verstand (...)
alles Sprechen (ist) schon dialogisches Sprechen (...) und also — Ubersetzen».

Welche sprachliche Gestalt das so verstandene Ubersetzte am Ende bekam, unterlag
auch bei Franz Rosenzweig mannigfachen Wandlungen. Seine «literarische Entwicklung
mit unterscheidbaren Stilperioden», wie sie an seinen Ubersetzungen — zunéchst einiger
Gebete fiir den Hausgebrauch, dann grosserer liturgischer, vor allem araméischer, Kom-
positionen, der Hymnen und Gedichte Jehuda Halevis und schliesslich biblischer Texte —
abzulesen ist, hat dankenswerterweise Hg. in seiner instruktiven Einleitung (S. I- XXII)
nachgezeichnet und durch jeweils charakteristische Beispiele dokumentiert. Fiir den Leser
ist diese Einleitung insofern hilfreich, als sie ihm den Stellenwert, den die Ubersetzungen
der Hymnen und Gedichte Jehuda Halevis in Rosenzweigs iibersetzerischem Schaffen ha-
ben, deutlich macht.

Als Ziel seiner Ubersetzungen nennt Rosenzweig den Versuch, dem deutschen Leser
einen Begriff von Jehuda Halevis hebrdischen Dichtungen zu geben. Und das bedeutete
fiir ihn, seine «Ubersetzungen wollen nichts sein als Ubersetzungen. Sie wollen den Leser
keinen Augenblick vergessen machen, dass er-nicht Gedichte von mir (Fr. R.), sondern
von Jehuda Halevi liest, und dass Jehuda Halevi kein deutscher Dichter und kein Zeitge-
nosseist. Mit einem Wort: diese Ubersetzung ist keine Nachdichtung, und wenn sie es hier
und da doch ist, so nur aus Reimnot» (S. 1). Inder Tat ist es Rosenzweig gelungen, Jehuda
Halevi zu iibersetzen, ohne ihn einzudeutschen. Die Sprache ist trotz der deutschen Worte
die Sprache Halevis geblieben. Hingegen ist die Auswahl der Hymnen und Gedichte nicht
mehr Halevi, sondern Rosenzweig, denn von der gesamten sog. weltlichen Dichtung Hale-
vis, die doch bei ihm einen gewichtigen Platz im Gesamtwerk einnimmt, gibt es in Rosen-
zweigs Auswahl keinen einzigen Text, und dies ist durchaus kein Zufall, wie Rosenzweig
selber bekennt: «Es kommt im iner§etzen immer irgendwann ein Augenblick, wo die
Scheidewand zwischen Gedicht und Ubersetzung, und sei es nur fiir einen Augenblick,
fallt. Um dieses Augenblicks willen i{ibersetzt man, wenn man es auch selber nicht weiss;
aber dieser Augenblick ist auch die Schranke, die einem in der Auswahl beschrankt» (S.
15). Wo indessen diese Scheidewand gefallen ist, und das ist in der vorliegenden Auswahl
von Anfang bis Ende der Fall, sonst wére sie nicht so zustande gekommen, da meint man
als Leser den Ubersetzungen ebenso wie den dazugehorenden und mit ihnen zusammenzu-
sehenden Kommentaren die Befriedigung des Ubersetzers dariiber abspiiren zu kénnen,
im Genius des Dichters dem alter ego begegnet zu sein, eine Begegnung, die letztlich das
Ubersetzen, wie es Rosenzweig verstand, erst mogllch macht.

So gesehen, diirfen Rosenzweigs Ubersetzungen und Kommentierungen der Hymnen
und Gedichte Halevis ganz sicher wohl als Hohepunkt, als die Kronung seiner Ubersetzer-
tiatigkeit angesehen werden; und als solchen Meisterwerken an Wortgewalt und sprachli-
cher Gestaltung gebiihrt ihnen ohne Zweifel ein besonderer Platz in aller Ubersetzungslite-
ratur. So bleibt am Ende Hg. und Verlag zu danken, dass sie diese Meisterwerke durch
Aufnahme in die hochst ansprechende — nur eben auch sehr teure — Neuausgabe der Ge-

sammelten Schriften Rosenzweigs wieder zugénglich gemacht haben. S. Schreiner

53



Rolf Rendtorff und Ekkehard Stegemann (Hg.), AUSCHWITZ — KRISE DER
CHRISTLICHEN THEOLOGIE. Eine Vortragsreihe, Miinchen (Chr. Kaiser Verlag)
1980 (= Abhandlungen zum christlich-jiidischen Dialog 10), 192 Seiten, ISBN
3-459-01293-5, 25.— DM.

Der Sammelband prisentiert der weiteren Offentlichkeit eine Vorlesungsreihe von
Mitgliedern des Lehrkorpers der evangelisch- theologischen Fakultidt zu Heidelberg aus
dem Wintersemester 1979/80. Leitfrage des gemeinsamen Versuchs von Vertretern ver-
schiedener Disziplinen in der Theologie war die Frage: Was bedeutet es fiir die christliche
Theologie, dass sie heute Theologie «nach Auschwitz» ist? Das Faktum der gemeinsamen
Lehranstrengung zu diesem Thema hat bereits theologiegeschichtlichen Rang, auch wenn
die Antwortversuche den Charakter der Vorldufigkeit ausdriicklich unterstreichen,

Die meisten der vorgelegten Beitrdge geben ihre Antwort, indem sie analysieren, wie
vor und in der nationalsozialistischen Zeit gepredigt (so G. Rau, Die antijiidisch-
antisemitische Predigt: 26 -48), christliche Identitédt im gesellschaftlichen Kontext gebildet
(so G. Seebass, Christlicher Antijudaismus und moderner Antisemitismus: 9-25 und K.
Hungar, Faschismus und Antisemitismus: 49 - 59) und Kirchenpolitik bzw. Theologie ge-
trieben wurde (so W. Huber, Die Kirche vor der «Judenfrage»: 60-81; L. Steiger, Die
Theologie vor der «Judenfrage» — Karl Barth als Beispiel: 82-98 und zum Teil auch R.
Rendtorff, Die jiidische Bibel und ihre antijiidische Auslegung: 99-116; E. Stegemann,
der Jude Paulus und seine antijiidische Auslegung: 117-139 und F. Criisemann, Tora und
christliche Ethik: 159-177). H. Thyen fragt ohne ausgefiihrte theologiegeschichtliche
Riickvergewisserung, wie die Exegese die Erfahrung des Holocaust bei der Auslegung neu-
testamentlicher Texte in Ansatz bringen kann (140-158).

Der Zusammenhalt der einzelnen Beitridge dussert sich weniger darin, dass mehrfach
dieselben Bezugspunkte der Argumentation auftauchen. So wird U. Wilckens Ausserung,
es gebe christlich-theologisch essentielle Motive eines Antijudaismus’, problematisiert;
und G. Kleins Position, Auschwitz sei kein theologisches Argument, erfahrt an mehreren
Einzelstellen und mit dem Buch als Ganzem eine kritische Entgegnung. Vielmehr zeigt sich
der Zusammenhalt in dem allgemeinen Befund: Das aufgedeckte Versagen von Kirche und
Theologie kommt bei allen unterschiedlichen Motivzusammenhédngen und Aussagen dar-
in tiberein, dass dem zeitgendssischen Judentum die «Gleichzeitigkeit» verweigert wurde
— eine Tendenz, die sich bis in die Gegenwart hinein kréftig auswirkt. Und dem katholi-
schen Leser stellen die Beitrage ein Defizit heutiger katholischer Theologie vor Augen;
dort fehlt es noch an dem hier gezeigten Freimut, die theologische Viter- und Grossviiter-
generation daraufhin kritisch zu befragen, wie sie denn in ihren Einzeldisziplinen zu ihrer
Zeit von Juden und Judentum gedacht, geredet oder geschwiegen haben. Solche kritische
Aufhellung der eigenen Theologiegeschichte will keine denunziatorische Beschdmung.
Vielmehr ist sie — wie auch aus dem Nachwort «Aufgaben einer christlichen Theologie
nach Auschwitz» (178 - 188) hervorgeht — in eine konstruktive Perspektive einzuriicken:
«Holocaust als erkannte Schuld der Christen brauchte kein Trauma zu bleiben, konnte
uns vielmehr zum Angeld der Hoffnung werden. Die Vergebung unserer Schuld haben wir
freilich in diesem Fall von der Zukunft zu erwarten, von dorther und nicht anders» (98).
Und Anzeichen der Schuldvergebung in der Zukunft konnte es sein, wenn Kirche und
Theologie eine Antwort auf die Frage gefunden haben, «was es bedeutet, dass Israel und
Kirche nebeneinander da sind, was der Wille Gottes in diesem Existenzbeweis wohl sei»

- " H.H. Henrix

54



Klemens Richter (Hg), DIEKATHOLISCHE KIRCHE UND DAS JUDENTUM. Doku-
mente von 1945 — 1982, Mit Kommentaren von Ernst Ludwig Ehrlich und Erich Zenger,
Freiburg-Basel-Wien (Verlag Herder) 1982, 160 Seiten, ISBN 3-451-19639-5, 16.80 DM.

Es ist nicht ganz einfach, der hier anzuzeigenden Textsammlung Gerechtigkeit wider-
fahren zu lassen. Einerseits ist es verdienstvoll und anerkennenswert, mit einer eigenen Pu-
blikation zum Handgebrauch darauf aufmerksam zu machen, dass die katholische Kir-
che, ihre Hierarchie und einzelne innerkirchliche Gruppen redlich bemiiht sind, aus der
schmerzlichen Schuldgeschichte gegeniiber Juden und Judentum zu lernen. Und diein die-
ser Sammlung zusammengestellten 19 Texte romischer und deutscher Herkunft (63-157)
dokumentieren die ernste und ernstzunehmende kirchliche Anstrengung, das jiidische
Volk in seiner Identitit wiederzuentdecken und ansatzhaft zu fragen, was denn das Gegen-
iiber von Kirche und Israel fiir das theologische Verstehen des gottlichen Heilsplans be-
deute. Andererseits aber gibt das Biichlein doch Anlass zu kritischen Riickfragen. Sein Ti-
tel «Die katholische Kirche und das Judentum» und das Vorwort des Herausgebers, es ké-
men «alle wichtigen Dokumente seit 1945 zum Abdruck», versprechen mehr, als das
Biichlein halten kann. Aus der Reihe der vatikanischen Dokumente fehlen z.B. nicht nur
samtliche Ansprachen und Grussadressen Pauls V1., in dessen Pontifikat wichtige Schrit-
te einer katholisch-jidischen Entkrampfung fallen, sondern auch die neue, §kumenisch
ausgerichtete Karfreitagsfiirbitte fiir die Juden. Neben den gut dokumentierten deutschen
Texten wird dann noch die bedeutende Handreichung des franzosischen Bischofskomitees
liber die Haltung der Christen gegeniiber dem Judentum aus dem Jahr 1973 wiedergege-
ben (71-80). Ansonsten aber fehlt die lange Kette von z.T. hervorragenden Dokumenten
nichtdeutscher Bischofskommissionen, Bischofskonferenzen, Synoden und Ditzesen (be-
sonders aus den Vereinigten Staaten) vollstidndig. Auch das Vorwort bzw. die Einfiihrung
korrigieren die Engfiihrung auf romische und deutsche Dokumente nicht. Ja, sie wird
noch verstarkt durch die beiden sehr lesenwerten Essays vom E. Zenger und E.L. Ehrlich,
die jeweils zum Zentralkomitee-Arbeitspapier von 1979 und zur Bischofserkldrung-iiber
das Verhiéltnis der Kirche zum Judentum des Jahres 1980 — bei Ehrlich angereichert durch
ein Echo auf zwei papstliche Ansprachen — Stellung nahmen (25 - 62). Zudem sind bei den
abgedruckten Dokumenten vereinzelt Fehler der Vorlagen stehen geblieben (z.B. 76: statt
Ps 114 ist Ps 119 angesprochen; 80: «Nostra Aetate» vom 28. und nicht vom 26. Oktober
1965; 84: Der Abschlusssatz des 2. Kapitels «Die Liturgie» der vatikanischen Ausfiih-
rungsbestimmungen zu «Nostra Aetate» fehlt hier wie bisher in allen deutschen Wiederga-
ben). Das Biichlein ist fiir den Handgebrauch niitzlich. Aber vielleicht hat es sein Ver-
dienst besonders darin, auf die Notwendigkeit einer deutschsprachigen Dokumentation
hingewiesen zu haben, die — dhnlich wie die entsprechende franzosische Dokumentation
von M.-Th. Hoch und B. Dupuy — vollstandiger und kritischer die kirchlichen Texte zum
christlich-jiidischen Verhdltnis darbietet, ihre Auswahlkriterien benennt und in 6kumeni-
scher Weite auch das Bemiihen der nichtkatholischen Kirchen dokumentiert.

H.H. Henrix

Piyyutim. LITURGICAL POEMS FOR THE YEAR’S SPECIAL SABBATHS, WITH
A TRANSLATION FROM THE HEBREW ORIGINAL BY Emile and Jenny Marmor-
stein. Jerusalem / New York: Feldheim, 1983; Vertrieb: Morascha, Ziirich.

Die gottesdienstliche Poesie, soweit sie nicht zum Stammgebet geworden ist, erfreut
sichin breiten Kreisen keiner Beliebtheit. Die Griinde dafiir sind leicht erkennbar: Der He-
braischunterricht in Schule und Religionsunterricht nimmt (mit Recht) keine Riicksicht
auf die Kunstsprache der Paytannim; die Midraschim in ihrer grossen Vielfalt von Her-

55



kunftsorten und Entstehungszeiten konnten (und sollten vielleicht) erst einer reiferen Ju-
gend bekanntgemacht werden — und blieben auch dann nur eindringlichem Studium zu-
ginglich. Trotzdem halten viele Gemeinden daran fest, die iiberlieferten Dichtungen zur
bestimmten Zeit im Gottesdienst zu lesen; sie bewahren damit ein hohes Kulturgut und ret-
ten es als wichtigen Bildungsstoff in eine bessere Zeit hiniiber. Das hier anzuzeigende Buch
erfiillt in dieser Hinsicht eine nicht hoch genug zu schitzende Aufgabe, indem es die Piyyu-
tim fiir ausgezeichnete Sabbate in gut lesbarem Druck auf gutem Papier und — was beson-
ders forderlich sein diirfte — mit einer fasslichen Ueberseztung dem Beter in die Hand
gibt. Die Auswahl der Dichtungen entspricht wohl der in unseren Breiten iiblichen. (In ver-
schiedenen Ausgaben des «Siddur Avodath Yisrael» differiert die Auswahl erheblich).
Die Einleitung diirfte fiirs allererste geniigen; sie ldsst allerdings nicht im entferntesten ah-
nen, was seit Seligmann Biar-Bambergers erster Ausgabe (1894) an neuen Texten zutage ge-
treten und von Gelehrten erforscht worden ist. Bambergers Ausgabe diente den Ueberset-
zern (deren Englisch ja als lingua franca jedem zugéinglich ist) als immer noch zuverléssige
Richtschnur; seine Anmerkungen hitten aber in wesentlich grosserem Ausmass libernom-
men werden sollen. Dem Buchvertrieb Morascha gebiihrt Dank und Anerkennung fiir die-
sen wichtigen Dienst nicht nur an einer formalen Tradition, sondern vor allem auch an der
Verbreitung echten Bildungsgutes; es wird an den Gemeinden liegen, die damit gebotene

Chance zu nutzen. :
S. Lauer

Nathan Peter Levinson, EIN RABBINER ERKLART DIE BIBEL (= Abhandlungen
zum christlich-jiidischen Dialog 14), Miinchen (Chr. Kaiser Verlag) 1982, 192 Seiten,
ISBN 3-459-01449-0, DM 25,—.

Pinchas Lapide, MIT EINEM JUDEN DIE BIBEL LESEN, Stuttgart — Miinchen (Cal-
wer Verlag — Kosel-Verlag) 1982, 192 Seiten, ISBN 3-7668-0709-9, DM 19.80.

Jakob J. Petuchowski, WIE UNSERE MEISTER DIE SCHRIFT ERKLAREN. Beispiel-
hafte Bibelauslegung aus dem Judentum, Freiburg-Basel-Wien (Verlag Herder) 1982, 144
Seiten, ISBN 3-451-19684-3, DM 16.80.

Biicher zur jiidischen Bibelauslegung scheinen ihren Markt zu haben. In einem Jahr
sind gleich drei davon erschienen. Mégen sie auch gewisse Ahnlichkeiten in Themen- und
Textauswahl aufweisen, so unterscheiden sie sich doch in ihrem dusseren Format und in
der gehaltlichen Ausrichtung. Sie haben ihr je eigenes Profil,

Nathan Peter Levinson bietet 32 Predigten und Auslegungen in der Abfolge der bibli-
schen Fundorte der meist aus dem Pentateuch vorgegebenen Texte (35 - 166). IThnen gehen
vier «systematische» Reflexionen «iiber den Gottesnamen», zum «’’Alten Testament’’ als
Heiliger Schrift», «iiber Propheten und Wahrsager» und zum jiidischen Gottesdienst vor-
an (13-32). Die religiosen Reden sind Predigten bei synagogalen Gottesdiensten in ver-
schiedenen deutschen Gemeinden und bei Evangelischen Kirchentagen und Katholikenta-
gen sowie Ansprachen bei christlich-jiidischen Gemeinschaftsfeiern. Bereits die Anldsse
der Predigten deuten das Genus der Bibelinterpretation an: nicht ziinftige Schriftausle-
gung, sondern homiletische Erschliessung der Bibel als Schliissel zur Erhellung von
Lebens- und Alltagsproblemen oder umgekehrt: heutiges Leben als Schliissel zur Bibel. So

56



ist ein religioses Zeitdokument entstanden, das mehr als 20 Jahre umgreift und Ereignisse
und Stréomungen spiegelt, welche die jiidische Gemeinschaft besonders zwischen 1960 und
1981 beschaftigt haben.

Es empfiehlt sich, die nachdenkliche Lektiire mit der dltesten Predigt — dem Dokument
des Bandes — vom 27. Mai 1950 in der Berliner Synagoge Pestalozzistrasse zu beginnen
(111-114). Es ist die Predigt des soeben Zuriickgekehrten, der neun Jahre zuvor an den
Hohen Feiertagen auf einer Kanzel in der Alten Halle auf dem jiidischen Friedhof in Weis-
sensee zuletzt in Berlin gepredigt hatte. Damals sprach er zu einer Gemeinde von Todge-
weihten, nun zu dennoch Lebenden. Diese erschiitternde Predigt des «Dennoch» iiber den
Priestersegen von 4 Mose 6 enthélt bereits die sich durchhaltenden Grundlinien des bib-
lisch geprédgten Existenzverstdndnisses Levinsons: das appellative Zutrauen zur Ver-
antwortung des Menschen, der Partner Gottes ist; die Lebenszuversicht, die keinen post-
humen Sieg Hitlers duldet; den Freimut, «dem Ungeist Geist, der Entfremdung die Nihe,
der Entzweiung die Zwiesprache» entgegenzusetzen (vgl. 49). In den zeitlich nachfolgen-
den Predigten treten die kritische Auseinandersetzung mit einer Martyrer- und Leidens-
mentalitdt und der Briickenschlag zum christlichen Horer bzw. Leser als unverwechselba-
re Akzente hinzu.

Auf solchen Briickenschlag hin eigens angelegt ist Pinchas Lapides Bibellektiire. In
seiner kraftvollen, bisweilen kantigen Sprache nimmt er mit einem ersten Teil «Liebe zur
Tora» (10-91) den féllig bleibenden Kampf mit dem christlichen Missversténdnis einer jii-
dischen Gesetzlichkeit auf. Er demonstriert die Lebensfiille der Tora und die jiidische
Freude an ihr; so klart er wie nebenbei den christlichen Leser dariiber auf, dass er in seiner
Abwehr jiidischer Gesetzesfrommigkeit auch einem Selbstmissverstdndnis unterliegt. Oft
genug wird der Vorwurf der Gesetzlichkeit hineinverldngert in den der Kriegsliisternheit
des «Alten Testaments». So folgt mit einer gewissen Zwangslaufigkeit und aus aktuellem
Grund ein Kapitel «Krieg und Friede im jiidischen Denken» (92 -140), das mit kréftigen
Strichen die Eschatologisierung des Schalom-Begriffs in Bibel und Traditionsliteratur
nachzeichnet. Der letzte Teil «Aus der Bibel leben lernen» (141 - 192) versammelt biblische
Betrachtungen zum Pessachfest, Wunderverstdndnis sowie Schimpfen und Humor in der
Bibel. Lapides leicht lesbares Buch wirbt um die christliche Wertschédtzung des Alten Te-
staments als Hebrdischer Bibel und diirfte sie auch bei vielen seiner Leser erwirken.

Versteht Pinchas Lapide sein Volk als «Volk des Buches» (8), so ist die mit Hinfiih-
rungen, Einzelerlduterungen und theologischen Folgerungen substantiell angereicherte
Anthologie Jakob J. Petuchowskis zur Biblia Rabbinica ein Zeugnis fiir das Verstiandnis
Israels als «Volk der — vielfédltigen — Interpretationen des Buches». Das Leitmotiv der
Publikation gibt mit Sanhedrin 34a den herrschenden Ton der Sammlung an: «ein einziger
Schriftvers (kann) viele verschiedene Lehren vermitteln» (7) — eine talmudische Fassung
der mittelalterlichen Sentenz der «siebzig Arten, in denen die Torah ausgelegt werden
kann» (13). Anschaulich wird die Vielfalt in den Kostproben der Biblia Rabbinica. In ge-
wiss subjektiver Auswahl werden Bibelverse (wie Gen 1,1; Ex 21,24f; Jes 7,14-16 und
Psalm 2 u.a.) und die entsprechenden Kommentare der klassischen Auslegerdes 11. bis 13.
Jahrhunderts sowie des 15. / 16. Jahrhunderts (Abrabanel und Sforno) in deutscher Uber-
setzung dargeboten. Einzelhinfiihrungen und eingestreute Anmerkungen machen gezielt
auf die Vielfalt und Neuinterpretation der jiidischen Kommentarliteratur zur Bibel auf-
merksam; diese ist im Hindurchgang durch jene zu lesen und erst so in ihrem jiidischen
Verstandnis answhtlg Ist schon diese Leseeerkenntnis fiir den christlichen Theologen, der
kaum Zugang zum Traditionsmaterial der rabbinischen Bibel hat, im Blick auf seine Ein-
schédtzung nachbiblischer Tradition belangreich, so wird Petuchowskis Biichlein geradezu
aufregend fiir ihn in seiner grundsatzlichen Folgerung « Theologisches Fazit: Gotteswort

57



und Menschenwort» (120-138). Die traditionelle Rede von den 70 méglichen Auslegungs-
weisen der Schrift dokumentiert eine Toleranz zwischen den innerjiidischen Toradeutun-
gen. Petuchowski appliziert nun diese Deutetoleranz auf den christlich-jiidischen Ausle-
gungsstreit und fragt: « Wie wiére es nun, wenn man jiidischerseits damit rechnen wiirde,
dass auch die christlichen Auslegungen der Heiligen Schrift mit zu den siebzig Auslegungs-
moglichkeiten gehdren? Das wiirde nicht zu bedeuten haben, dass Juden jetzt die christli-
chen Auslegungen annehmen miissten. Nicht jede Auslegungsmoglichkeit ist fiir jeder-
mann annehmbar — auch innerhalb der rabbinischen Tradition nicht. Aber es wiirde doch
bedeuten, dass man endlich hinter der Vielfiltigkeit der Auslegung wieder auf den Gedan-
ken kommt, dass sich beide Seiten, die jiidische und die christliche, um das Verstdndnis des
gleichen Gotteswortes bemiihen — beide Seiten, mit ihrer Liebe zu Gott, ihrer Bereit-
schaft, Seinen Willen auf Erden zu tun, und auch ihren menschlichen Schwéchen und Be-
grenztheiten» (134f). In seiner Ausdehnung der Toleranz fiir Interpretationsunterschiede
innerhalb des Judentums auf die christliche Schriftauslegung sieht Petuchowski eine ge-
nuine «theoretische Moglichkeit ..., die sich aus den hermeneutischen Voraussetzungen
der jiidischen Bibelauslegung ergibt» (135). Wird aber «auch das christliche Schrifttum als
legitimer Bestandteil der siebzig Auslegungsmoglichkeiten der Torah mit hinzugerechnet»
(135), so haben wir hier in nuce eine nicht aus materialer « Dogmatik», sondern aus der
Hermeneutik gewonnene jiidische Theologie des Christentums vor uns! Und das verdient
stdrkste Beachtung. Petuchowski denkt bei seinen «des Hebrdischen unkundigen Lesern»
(13) wohl an Laien, und doch ist sein Biichlein eine hochst konstruktive Herausforderung
an den ziinftigen Theologen. L
H.H. Henrix

58



	Rezensionen

