
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Martin Buber, DAS DIALOGISCHE PRINZIP, 5. durchges. Aufl., Heidelberg: Schneider

1984 Lambert Schneider Taschenbücher), 324 S. 8°.

Genau dreissig Jahre nach Erscheinen der Erstausgabe, damals noch unter dem Titel
«Die Schriften über das dialogische Prinzip», bringt der Verlag diesen Sammelband in
nunmehr 5. Aufl. ein weiteres Mal heraus. Vier Schriften hatte Buber seinerzeit zu diesem
Sammelband vereinigt. Neben die Programmschrift «Ich und Du» (1923) treten hierin
jene, in denen Buber sein theologisch-philosophisches Credo, dass (menschliches) Leben erst

in der Begegnung mit dem göttlichen Du Sinn und Bestätigung erfährt, in seine
Konsequenzen bis zu den wechselweisen Beziehungen zwischen dem Ich eines Menschen und dem
Du des Mitmenschen hin entfaltet. Es sind dies: «Zwiesprache» (1929 / 1932), «Die Frage
an den Einzelnen» (1936), «Elemente des Zwischenmenschlichen» (1936) sowie die als
Nachwort konzipierte kleine Schrift «Zur Geschichte des dialogischen Prinzips» (1954).
Was immer an Würdigung zu diesen Schriften — hier darf ich mich wiederholen (vgl. Ju-
daica 40 (1984) S. 203) — zu sagen wäre, ist längst gesagt. Angefügt sei hier nur ein Wort
der Anerkennung für das verdienstvolle Bemühen des Verlages, wichtige Werke Bubers
stets im Angebot zu halten, damit sie auch sichtbar präsent bleiben; präsent im Sinne von
geistesgeschichtlich wirksam sind sie wohl ohnehin ebenso wie die von ihnen ausstrahlende

prägende Kraft ungebrochen scheint.
S. Schreiner

Wolfgang Haase (Hg), PRINCIPAT, AUFSTIEG UND NIEDERGANG DER
RÖMISCHEN WELT II / 21 / 1. u. 2. Halbband, Hellenistisches Judentum in römischer Zeit:
Philon und Josephus Berlin (De Gruyter) 1984.

Wie schon der 19. Band (Religion: Judentum), ist auch der 21. Band der Reihe «Aufstieg

und Niedergang der römischen Welt» für die moderne judaistische Forschung
grundlegend. Bei Philon von Alexandria und bei Josephus Flavius entscheiden sich Fragen, um
deren Lösung auch die Erforscher des rabbinischen Judentums und des Neuen Testaments
ringen. Dankbar ist man zunächst für die kritischen und synthetischen Forschungsübersichten

zu Philo (von Peder Borgen: 98-154) und zu Josephus (von Louis H. Feldmann:
763-862). Auf derselben Ebene stehen die wirkungsgeschichtlichen Arbeiten (Heinz
Schreckenberg: Josephus und die christliche Wirkungsgeschichte seines Bellum Judaicum:

1106-1217; FrancescoTrisoglio, Filone alessandrino el'esegesi cristiana; 588-730).
Unentbehrlich für die heutige Auseinandersetzung innerhalb der frühjüdischen und
rabbinischen Forschung sind auch Arbeiten, die das damalige Feld der Auseinandersetzung
abzustecken versuchen (Birger A. Pearsons, Philo and Gnosticism: 295 - 342; Ray Barrac-
lough, Philo's Politics, Roman Rule and Hellenistic Judaism: 417-553; Horst R. Moeh-
ring, Joseph ben Matthia and Josephus Flavius: The Jewish Prophet and Roman Historian:

864 - 944). Die um Philon und Josephus herumkreisenden wissenschaftlichen Hauptfragen

sind folgende: Stützen sich Philo und Josephus bereits auf festgefügte mündliche
(Midrasch-) Traditionen bei ihren historischen und exegetischen Darlegungen? Wie weit
schöpften auch die Rabbinen und die neutestamentlichen Autoren aus einem solchen
Thesaurus? Wie sind die exegetischen und ideologischen Eigenwege des hellenistischen und

51



palästinischen Judentums der ersten Jahrhunderten. Chr. zu umschreiben und zu werten?
Wie ist das Verhältnis zwischen inner- und ausserjiidischen Traditionen zu sehen? Wie und
unter welchen Umständen rezipierten und veränderten Spätere die opera Früherer? u.ä.

Es ist einschränkungslos zuzugestehen, dass für die einzelnen Untersuchungen
jeweils die führenden Fachleute gewählt wurden, und dass das ganze Spektrum der Problematik

so angepackt wurde, dass die zünftige Forschung über einen erneuerten soliden
Boden verfügt. In beiden Halbbänden finden sich Hypothesen, die weit über bisherige
Forschungen hinausweisen und von grosser interdisziplinärer Relevanz sind. So vertritt z.B.
Burton L. Mack, Philo Judaeusand Exegetical Traditions in Alexandria S. 256 die Hypothese,

dass die spätalttestamentlichen Weisheitstheologen den entscheideden Anstoss und
das Material für Philons allegorische Schriftauslegung gaben. Die Weisheitstheologen
(Verfasser von Spr, SapSal, Sir u.a.) nahmen in der Tat «relectures» alter
mythologisch-heiliger Texte vor und ordneten sie nach sapientialen Gesichtspunkten. Philon und
Josephus konnten daran anknüpfen und sich so auf eine jüdische, sozusagen hauseigene
Aussage berufen. Dadurch gerieten sie nicht in einen synkretistischen Geruch, wenn sie
daneben auch platonische und stoisch-kynische Inhalte und Methoden verwerteten. Wenn
man sich charakteristische Übereinstimmungen zwischen philonischen und rabbi-
nisch-haggadischen Texten (vgl. VitMos 1202f; II 266f mit MekhY 16,14; Op 11f mit tSan
8,7-9) vor Augen hält, kann man nicht anders urteilen, als dass es eine geistig-literarische
Oekumene im spätantiken Judentum gab. Das Manko ist nur, dass wir noch viel zu wenig
über die hermeneutischen Prinzipien der haggadischen Entwicklung wissen.

Da das jüdisch-christliche Gespräch in eminenter Weise von der
historisch-literarisch-theologischen Deutung des Zeitalters des Philon, des Josephus, Jesu und der Rabbi-
nen lebt, ist es notwendig, auf den 21. Band des Principats als ein zwar schwierig zu
erarbeitendes, jedoch kaum entbehrliches Werk hinzuweisen, das den neuesten Stand der
Forschung beispielhaft wiedergibt.

Franz Rosenzweig, Jehuda Halevi— FÜNFUNDNEUNZIG HYMNEN UND GEDICHTE
deutsch und hebräisch mit einem Vorwort und mit Anmerkungen, hrsg. von Rafael N.

Rosenzweig, The Hague-Boston-Lancaster: Martinus Nijhof Publishers 1983 Franz
Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk — Gesammelte Schriften IV: Sprachdenken im
Übersetzen, 1. Band: Jehuda Halevi), XXII, 263 S., Grossokt., 135,— Hfl./50,— US $.

Von Chajim Nachman Bialik stammt die Bemerkung, das Lesen von Poesie in
Übersetzung gleichedem Küssen der Braut durch den Schleier; und mit dieser Bemerkung hat er
sicher auch recht. Keine Übersetzung, sei sie auch noch so kongenial, vermag je das Original

zu ersetzen. Dessen war sich auch Franz Rosenzweig bewusst; wie anders hätte er sonst
jenen Satz des Iliasübersetzers Friedrich Leopold v. Stolberg «O lieber Leser, lerne
Griechisch und wirf meine Übersetzung ins Feuer» als Motto seiner eigenen Arbeit voranstellen

können. Doch nicht nur das; ebenso die Problematik des Übersetzens, der Tätigkeit
des Übersetzers selbst war ihm stets gegenwärtig und stets neu erörterungsbedürftig, wie
allein schon die Tatsache belegt, dass alle seine Übersetzungen begleitet waren von gleichzeitig

geschriebenen Aufsätzen, in denen er sich zunächst selber, dann aber auch anderen
gegenüber Rechenschaft über eine eben geleistete Übersetzungsarbeit ablegte. Wie sehr
ihm das Übersetzen auch etwas Unmögliches zu sein schien, so sehr erkannte er es dennoch
als etwas Notwendiges (an), als eine Aufgabe, die letztlich jeder Mensch zu bewältigen hat,
der etwas aus der Sprache seines Verstandes in die Sprache seines Mundes übersetzen

52



muss. Es ist daher durchaus kein Zufall, wenn er seine diesbezüglich wichtige Abhandlung
«Die Schrift und Luther» (1926) mit den programmatischen Sätzen beginnt: «Übersetzen
heisst zwei Herren dienen. Also kann es niemand. Also ist es wie alles, was theoretisch
besehen niemand kann, praktisch jedermanns Aufgabe. Jeder muss übersetzen und jeder
tuts. Wer spricht, übersetzt aus seiner Meinung in das von ihm erwartete Verständnis des

Andern Wer hört, übersetzt Worte, die an sein Ohr schallen, in seinen Verstand
alles Sprechen (ist) schon dialogisches Sprechen und also — Übersetzen».

Welche sprachliche Gestalt das so verstandene Übersetzte am Ende bekam, unterlag
auch bei Franz Rosenzweig mannigfachen Wandlungen. Seine «literarische Entwicklung
mit unterscheidbaren Stilperioden», wie sie an seinen Übersetzungen — zunächst einiger
Gebete für den Hausgebrauch, dann grösserer liturgischer, vor allem aramäischer,
Kompositionen, der Hymnen und Gedichte Jehuda Halevis und schliesslich biblischer Texte —
abzulesen ist, hat dankenswerterweise Hg. in seiner instruktiven Einleitung (S. I-XXII)
nachgezeichnet und durch jeweils charakteristische Beispiele dokumentiert. Für den Leser
ist diese Einleitung insofern hilfreich, als sie ihm den Stellenwert, den die Übersetzungen
der Hymnen und Gedichte Jehuda Halevis in Rosenzweigs übersetzerischem Schaffen
haben, deutlich macht.

Als Ziel seiner Übersetzungen nennt Rosenzweig den Versuch, dem deutschen Leser
einen Begriff von Jehuda Halevis hebräischen Dichtungen zu geben. Und das bedeutete
für ihn, seine «Übersetzungen wollen nichts sein als Übersetzungen. Sie wollen den Leser
keinen Augenblick vergessen machen, dass er nicht Gedichte von mir (Fr. R.), sondern
von Jehuda Halevi liest, und dass Jehuda Halevi kein deutscher Dichter und kein Zeitgenosse

ist. Mit einem Wort: diese Übersetzung ist keine Nachdichtung, und wenn sie es hier
und da doch ist, so nur aus Reimnot» (S. 1). In der Tat ist es Rosenzweig gelungen, Jehuda
Halevi zu übersetzen, ohne ihn einzudeutschen. Die Sprache ist trotz der deutschen Worte
die Sprache Halevis geblieben. Hingegen ist die Auswahl der Hymnen und Gedichte nicht
mehr Halevi, sondern Rosenzweig, denn von der gesamten sog. weltlichen Dichtung Halevis,

die doch bei ihm einen gewichtigen Platz im Gesamtwerk einnimmt, gibt es in Rosenzweigs

Auswahl keinen einzigen Text, und dies ist durchaus kein Zufall, wie Rosenzweig
selber bekennt: «Es kommt im Übersetzen immer irgendwann ein Augenblick, wo die
Scheidewand zwischen Gedicht und Übersetzung, und sei es nur für einen Augenblick,
fällt. Um dieses Augenblicks willen übersetzt man, wenn man es auch selber nicht weiss;
aber dieser Augenblick ist auch die Schranke, die einem in der Auswahl beschränkt» (S.
15). Wo indessen diese Scheidewand gefallen ist, und das ist in der vorliegenden Auswahl
von Anfang bis Ende der Fall, sonst wäre sie nicht so zustande gekommen, da meint man
als Leser den Übersetzungen ebenso wie den dazugehörenden und mit ihnen zusammenzusehenden

Kommentaren die Befriedigung des Übersetzers darüber abspüren zu können,
im Genius des Dichters dem alter ego begegnet zu sein, eine Begegnung, die letztlich das
Übersetzen, wie es Rosenzweig verstand, erst möglich macht.

So gesehen, dürfen Rosenzweigs Übersetzungen und Kommentierungen der Hymnen
und Gedichte Halevis ganz sicher wohl als Höhepunkt, als die Krönung seiner Übersetzertätigkeit

angesehen werden; und als solchen Meisterwerken an Wortgewalt und sprachlicher

Gestaltung gebührt ihnen ohne Zweifel ein besonderer Platz in aller Übersetzungsliteratur.

So bleibt am Ende Hg. und Verlag zu danken, dass sie diese Meisterwerke durch
Aufnahme in die höchst ansprechende — nur eben auch sehr teure — Neuausgabe der
Gesammelten Schriften Rosenzweigs wieder zugänglich gemacht haben.

S S hr iner

53



Rolf Rendtorff und Ekkehard Stegemann (Hg.), AUSCHWITZ — KRISE DER
CHRISTLICHEN THEOLOGIE. Eine Vortragsreihe, München (Chr. Kaiser Verlag)
1980 Abhandlungen zum christlich-jüdischen Dialog 10), 192 Seiten, ISBN
3-459-01293-5,25.—DM.

Der Sammelband präsentiert der weiteren Öffentlichkeit eine Vorlesungsreihe von
Mitgliedern des Lehrkörpers der evangelisch- theologischen Fakultät zu Heidelberg aus
dem Wintersemester 1979/80. Leitfrage des gemeinsamen Versuchs von Vertretern
verschiedener Disziplinen in der Theologie war die Frage: Was bedeutet es für die christliche
Theologie, dass sie heute Theologie «nach Auschwitz» ist? Das Faktum der gemeinsamen
Lehranstrengung zu diesem Thema hat bereits theologiegeschichtlichen Rang, auch wenn
die Antwortversuche den Charakter der Vorläufigkeit ausdrücklich unterstreichen.

Die meisten der vorgelegten Beiträge geben ihre Antwort, indem sie analysieren, wie
vor und in der nationalsozialistischen Zeit gepredigt (so G. Rau, Die antijüdisch-
antisemitische Predigt: 26-48), christliche Identität im gesellschaftlichen Kontext gebildet
(so G. Seebass, Christlicher Antijudaismus und moderner Antisemitismus: 9-25 und K.
Hungar, Faschismus und Antisemitismus: 49-59) und Kirchenpolitik bzw'. Theologie
getrieben wurde (so W. Huber, Die Kirche vor der «Judenfrage»: 60-81; L. Steiger, Die
Theologie vor der «Judenfrage» — Karl Barth als Beispiel: 82-98 und zum Teil auch R.
Rendtorff, Die jüdische Bibel und ihre antijüdische Auslegung: 99-116; E. Stegemann,
der Jude Paulus und seine antijüdische Auslegung: 117-139 und F. Crüsemann, Tora und
christliche Ethik: 159-177). H. Thyen fragt ohne ausgeführte theologiegeschichtliche
Rückvergewisserung, wie die Exegese die Erfahrung des Holocaust bei der Auslegung neu-
testamentlicher Texte in Ansatz bringen kann (140-158).

Der Zusammenhalt der einzelnen Beiträge äussert sich weniger darin, dass mehrfach
dieselben Bezugspunkte der Argumentation auftauchen. So wird U. Wilckens Äusserung,
es gebe christlich-theologisch essentielle Motive eines Antijudaismus', problematisiert;
und G. Kleins Position, Auschwitz sei kein theologisches Argument, erfährt an mehreren
Einzelstellen und mit dem Buch als Ganzem eine kritische Entgegnung. Vielmehr zeigt sich
der Zusammenhalt in dem allgemeinen Befund: Das aufgedeckte Versagen von Kirche und
Theologie kommt bei allen unterschiedlichen Motivzusammenhängen und Aussagen darin

überein, dass dem zeitgenössischen Judentum die «Gleichzeitigkeit» verweigert wurde
— eine Tendenz, die sich bis in die Gegenwart hinein kräftig auswirkt. Und dem katholischen

Leser stellen die Beiträge ein Defizit heutiger katholischer Theologie vor Augen;
dort fehlt es noch an dem hier gezeigten Freimut, die theologische Väter- und Grossvätergeneration

daraufhin kritisch zu befragen, wie sie denn in ihren Einzeldisziplinen zu ihrer
Zeit von Juden und Judentum gedacht, geredet oder geschwiegen haben. Solche kritische
Aufhellung der eigenen Theologiegeschichte will keine denunziatorische Beschämung.
Vielmehr ist sie — wie auch aus dem Nachwort «Aufgaben einer christlichen Theologie
nach Auschwitz» (178-188) hervorgeht — in eine konstruktive Perspektive einzurücken:
«Holocaust als erkannte Schuld der Christen brauchte kein Trauma zu bleiben, könnte
uns vielmehr zum Angeld der Hoffnung werden. Die Vergebung unserer Schuld haben wir
freilich in diesem Fall von der Zukunft zu erwarten, von dorther und nicht anders» (98).
Und Anzeichen der Schuldvergebung in der Zukunft könnte es sein, wenn Kirche und
Theologie eine Antwort auf die Frage gefunden haben, «was es bedeutet, dass Israel und
Kirche nebeneinander da sind, was der Wille Gottes in diesem Existenzbeweis wohl sei»
(97)'

H.H. Henrix

54



Klemens Richter (Hg), DIE KATHOLISCHE KIRCHE UND DAS JUDENTUM. Dokumente

von 1945 — 1982. Mit Kommentaren von Ernst Ludwig Ehrlich und Erich Zenger,
Freiburg-Basel-Wien (Verlag Herder) 1982,160 Seiten, ISBN 3-451 -19639-5,16.80 DM.

Es ist nicht ganz einfach, der hier anzuzeigenden Textsammlung Gerechtigkeit
widerfahren zu lassen. Einerseits ist es verdienstvoll und anerkennenswert, mit einer eigenen
Publikation zum Handgebrauch darauf aufmerksam zu machen, dass die katholische
Kirche, ihre Hierarchie und einzelne innerkirchliche Gruppen redlich bemüht sind, aus der
schmerzlichen Schuldgeschichte gegenüber Juden und Judentum zu lernen. Und die in dieser

Sammlung zusammengestellten 19 Texte römischer und deutscher Herkunft (63 -157)
dokumentieren die ernste und ernstzunehmende kirchliche Anstrengung, das jüdische
Volk in seiner Identität wiederzuentdecken und ansatzhaft zu fragen, was denn das Gegenüber

von Kirche und Israel für das theologische Verstehen des göttlichen Heilsplans
bedeute. Andererseits aber gibt das Büchlein doch Anlass zu kritischen Rückfragen. Sein Titel

«Die katholische Kirche und das Judentum» und das Vorwort des Herausgebers, es
kämen «alle wichtigen Dokumente seit 1945 zum Abdruck», versprechen mehr, als das
Büchlein halten kann. Aus der Reihe der vatikanischen Dokumente fehlen z.B. nicht nur
sämtliche Ansprachen und Grussadressen Pauls VI., in dessen Pontifikat wichtige Schritte

einer katholisch-jüdischen Entkrampfung fallen, sondern auch die neue, ökumenisch
ausgerichtete Karfreitagsfürbitte für die Juden. Neben den gut dokumentierten deutschen
Texten wird dann noch die bedeutende Handreichung des französischen Bischofskomitees
über die Haltung der Christen gegenüber dem Judentum aus dem Jahr 1973 wiedergegeben

(71 - 80). Ansonsten aber fehlt die lange Kette von z.T. hervorragenden Dokumenten
nichtdeutscher Bischofskommissionen, Bischofskonferenzen, Synoden und Diözesen
(besonders aus den Vereinigten Staaten) vollständig. Auch das Vorwort bzw. die Einführung
korrigieren die Engführung auf römische und deutsche Dokumente nicht. Ja, sie wird
noch verstärkt durch die beiden sehr lesenwerten Essays vom E. Zenger und E.L. Ehrlich,
die jeweils zum Zentralkomitee-Arbeitspapier von 1979 und zur Bischofserklärung über
das Verhältnis der Kirche zum Judentum des Jahres 1980 — bei Ehrlich angereichert durch
ein Echo auf zwei päpstliche Ansprachen — Stellung nahmen (25 - 62). Zudem sind bei den

abgedruckten Dokumenten vereinzelt Fehler der Vorlagen stehen geblieben (z.B. 76: statt
Ps 114 ist Ps 119 angesprochen; 80: «Nostra Aetate» vom 28. und nicht vom 26. Oktober
1965; 84: Der Abschlusssatz des 2. Kapitels «Die Liturgie» der vatikanischen
Ausführungsbestimmungen zu «Nostra Aetate» fehlt hier wie bisher in allen deutschen Wiedergaben).

Das Büchlein ist für den Handgebrauch nützlich. Aber vielleicht hat es sein
Verdienst besonders darin, auf die Notwendigkeit einer deutschsprachigen Dokumentation
hingewiesen zu haben, die — ähnlich wie die entsprechende französische Dokumentation
von M.-Th. Hoch und B. Dupuy — vollständiger und kritischer die kirchlichen Texte zum
christlich-jüdischen Verhältnis darbietet, ihre Auswahlkriterien benennt und in ökumenischer

Weite auch das Bemühen der nichtkatholischen Kirchen dokumentiert.

H.H. Henrix

Piyyutim. LITURGICAL POEMS FOR THE YEAR'S SPECIAL SABBATHS, WITH
A TRANSLATION FROM THE HEBREW ORIGINAL BY Emile and Jenny Marmorstein.

Jerusalem / New York: Feldheim, 1983; Vertrieb: Morascha, Zürich.

Die gottesdienstliche Poesie, soweit sie nicht zum Stammgebet geworden ist, erfreut
sich in breiten Kreisen keiner Beliebtheit. Die Gründe dafür sind leicht erkennbar: Der
Hebräischunterricht in Schule und Religionsunterricht nimmt (mit Recht) keine Rücksicht
auf die Kunstsprache der Paytannim; die Midraschim in ihrer grossen Vielfalt von Her-

55



kunftsorten und Entstehungszeiten könnten (und sollten vielleicht) erst einer reiferen
Jugend bekanntgemacht werden — und blieben auch dann nur eindringlichem Studium
zugänglich. Trotzdem halten viele Gemeinden daran fest, die überlieferten Dichtungen zur
bestimmten Zeit im Gottesdienst zu lesen; sie bewahren damit ein hohes Kulturgut und retten

es als wichtigen Bildungsstoff in eine bessere Zeit hinüber. Das hier anzuzeigende Buch
erfüllt in dieser Hinsicht eine nicht hoch genug zu schätzende Aufgabe, indem es die Piyyu-
tim für ausgezeichnete Sabbate in gut lesbarem Druck auf gutem Papier und — was besonders

förderlich sein dürfte — mit einer fasslichen Ueberseztung dem Beter in die Hand
gibt. Die Auswahl der Dichtungen entspricht wohl der in unseren Breiten üblichen. (In
verschiedenen Ausgaben des «Siddur Avodath Yisrael» differiert die Auswahl erheblich).
Die Einleitung dürfte fürs allererste genügen; sie lässt allerdings nicht im entferntesten
ahnen, was seit Seligmann Bär-Bambergers erster Ausgabe 1894) an neuen Texten zutage
getreten und von Gelehrten erforscht worden ist. Bambergers Ausgabe diente den Ueberset-
zern (deren Englisch ja als lingua franca jedem zugänglich ist) als immer noch zuverlässige
Richtschnur; seine Anmerkungen hätten aber in wesentlich grösserem Ausmass übernommen

werden sollen. Dem Buchvertrieb Morascha gebührt Dank und Anerkennung für diesen

wichtigen Dienst nicht nur an einer formalen Tradition, sondern vor allem auch an der
Verbreitung echten Bildungsgutes; es wird an den Gemeinden liegen, die damit gebotene
Chance zu nutzen. „S. Lauer

Nathan Peter Levinson, EIN RABBINER ERKLÄRT DIE BIBEL Abhandlungen
zum christlich-jüdischen Dialog 14), München (Chr. Kaiser Verlag) 1982, 192 Seiten,
ISBN 3-459-01449-0, DM 25,—.

Pinchas Lapide, MIT EINEM JUDEN DIE BIBEL LESEN, Stuttgart — München (Calwer

Verlag — Kösel-Verlag) 1982, 192 Seiten, ISBN 3-7668-0709-9, DM 19.80.

Jakob J. Petuchowski, WIE UNSERE MEISTER DIE SCHRIFT ERKLÄREN. Beispielhafte

Bibelauslegung aus dem Judentum, Freiburg-Basel-Wien (Verlag Herder) 1982,144
Seiten, ISBN 3-451 -19684-3, DM 16.80.

Bücher zur jüdischen Bibelauslegung scheinen ihren Markt zu haben. In einem Jahr
sind gleich drei davon erschienen. Mögen sie auch gewisse Ähnlichkeiten in Themen- und
Textauswahl aufweisen, so unterscheiden sie sich doch in ihrem äusseren Format und in
der gehaltlichen Ausrichtung. Sie haben ihr je eigenes Profil.

Nathan Peter Levinson bietet 32 Predigten und Auslegungen in der Abfolge der
biblischen Fundorte der meist aus dem Pentateuch vorgegebenen Texte (35 -166). Ihnen gehen
vier «systematische» Reflexionen «über den Gottesnamen», zum «"Alten Testament" als
Heiliger Schrift», «über Propheten und Wahrsager» und zum jüdischen Gottesdienst voran

(13-32). Die religiösen Reden sind Predigten bei synagogalen Gottesdiensten in
verschiedenen deutschen Gemeinden und bei Evangelischen Kirchentagen und Katholikentagen

sowie Ansprachen bei christlich-jüdischen Gemeinschaftsfeiern. Bereits die Anlässe
der Predigten deuten das Genus der Bibelinterpretation an: nicht zünftige Schriftauslegung,

sondern homiletische Erschliessung der Bibel als Schlüssel zur Erhellung von
Lebens- und Alltagsproblemen oder umgekehrt: heutiges Leben als Schlüssel zur Bibel. So

56



ist ein religiöses Zeitdokument entstanden, das mehr als 20 Jahre umgreift und Ereignisse
und Strömungen spiegelt, welche die jüdische Gemeinschaft besonders zwischen 1960 und
1981 beschäftigt haben.

Es empfiehlt sich, die nachdenkliche Lektüre mit der ältesten Predigt — dem Dokument
des Bandes — vom 27. Mai 1950 in der Berliner Synagoge Pestalozzistrasse zu beginnen
(111-114). Es ist die Predigt des soeben Zurückgekehrten, der neun Jahre zuvor an den
Hohen Feiertagen aufeiner Kanzel in der Alten Halle auf dem jüdischen Friedhof in Weis-
sensee zuletzt in Berlin gepredigt hatte. Damals sprach er zu einer Gemeinde von
Todgeweihten, nun zu dennoch Lebenden. Diese erschütternde Predigt des «Dennoch» über den

Priestersegen von 4 Mose 6 enthält bereits die sich durchhaltenden Grundlinien des
biblisch geprägten Existenzverständnisses Levinsons: das appellative Zutrauen zur
Verantwortung des Menschen, der Partner Gottes ist; die Lebenszuversicht, die keinen post-
humen Sieg Hitlers duldet; den Freimut, «dem Ungeist Geist, der Entfremdung die Nähe,
der Entzweiung die Zwiesprache» entgegenzusetzen (vgl. 49). In den zeitlich nachfolgenden

Predigten treten die kritische Auseinandersetzung mit einer Märtyrer- und
Leidensmentalität und der Brückenschlag zum christlichen Hörer bzw. Leser als unverwechselbare

Akzente hinzu.

Auf solchen Brückenschlag hin eigens angelegt ist Pinchas Lapides Bibellektüre. In
seiner kraftvollen, bisweilen kantigen Sprache nimmt er mit einem ersten Teil «Liebe zur
Tora» (10-91) den fällig bleibenden Kampf mit dem christlichen Missverständnis einer
jüdischen Gesetzlichkeit auf. Er demonstriert die Lebensfülle der Tora und die jüdische
Freude an ihr; so klärt er wie nebenbei den christlichen Leser darüber auf, dass er in seiner
Abwehr jüdischer Gesetzesfrömmigkeit auch einem Selbstmissverständnis unterliegt. Oft
genug wird der Vorwurf der Gesetzlichkeit hineinverlängert in den der Kriegslüsternheit
des «Alten Testaments». So folgt mit einer gewissen Zwangsläufigkeit und aus aktuellem
Grund ein Kapitel «Krieg und Friede im jüdischen Denken» (92-140), das mit kräftigen
Strichen die Eschatologisierung des Schalom-Begriffs in Bibel und Traditionsliteratur
nachzeichnet. Der letzte Teil «Aus der Bibel leben lernen» (141 -192) versammelt biblische
Betrachtungen zum Pessachfest, Wunderverständnis sowie Schimpfen und Humor in der
Bibel. Lapides leicht lesbares Buch wirbt um die christliche Wertschätzung des Alten
Testaments als Hebräischer Bibel und dürfte sie auch bei vielen seiner Leser erwirken.

Versteht Pinchas Lapide sein Volk als «Volk des Buches» (8), so ist die mit Hinführungen,

Einzelerläuterungen und theologischen Folgerungen substantiell angereicherte
Anthologie Jakob J. Petuchowskis zur Biblia Rabbinica ein Zeugnis für das Verständnis
Israels als «Volk der — vielfältigen — Interpretationen des Buches». Das Leitmotiv der
Publikation gibt mit Sanhédrin 34a den herrschenden Ton der Sammlung an: «ein einziger
Schriftvers (kann) viele verschiedene Lehren vermitteln» (7) — eine talmudische Fassung
der mittelalterlichen Sentenz der «siebzig Arten, in denen die Torah ausgelegt werden
kann» (13). Anschaulich wird die Vielfalt in den Kostproben der Biblia Rabbinica'. In
gewiss subjektiver Auswahl werden Bibelverse (wie Gen 1,1; Ex 21,24f; Jes 7,14-16 und
Psalm2u.a.)unddie entsprechenden Kommentare der klassischen Ausleger des 11. bis 13.

Jahrhunderts sowie des 15. / 16. Jahrhunderts (Abrabanel und Sforno) in deutscher
Übersetzung dargeboten. Einzelhinführungen und eingestreute Anmerkungen machen gezielt
auf die Vielfalt und Neuinterpretation der jüdischen Kommentarliteratur zur Bibel
aufmerksam; diese ist im Hindurchgang durch jene zu lesen und erst so in ihrem jüdischen
Verständnis ansichtig. Ist schon diese Leseeerkenntnis für den christlichen Theologen, der
kaum Zugang zum Traditionsmaterial der rabbinischen Bibel hat, im Blick auf seine
Einschätzung nachbiblischer Tradition belangreich, so wird Petuchowskis Büchlein geradezu
aufregend für ihn in seiner grundsätzlichen Folgerung «Theologisches Fazit: Gotteswort

57



und Menschenwort» (120-138). Die traditionelle Rede von den 70 möglichen Auslegungsweisen

der Schrift dokumentiert eine Toleranz zwischen den innerjüdischen Toradeutungen.

Petuchowski appliziert nun diese Deutetoleranz auf den christlich-jüdischen
Auslegungsstreit und fragt: «Wie wäre es nun, wenn man jüdischerseits damit rechnen würde,
dass auch die christlichen Auslegungen der Heiligen Schrift mit zu den siebzig
Auslegungsmöglichkeiten gehören? Das würde nicht zu bedeuten haben, dass Juden jetzt die christlichen

Auslegungen annehmen müssten. Nicht jede Auslegungsmöglichkeit ist für jedermann

annehmbar — auch innerhalb der rabbinischen Tradition nicht. Aber es würde doch
bedeuten, dass man endlich hinter der Vielfältigkeit der Auslegung wieder auf den Gedanken

kommt, dass sich beide Seiten, die jüdische und die christliche, um das Verständnis des

gleichen Gotteswortes bemühen — beide Seiten, mit ihrer Liebe zu Gott, ihrer
Bereitschaft, Seinen Willen auf Erden zu tun, und auch ihren menschlichen Schwächen und
Begrenztheiten» (1340- In seiner Ausdehnung der Toleranz für Interpretationsunterschiede
innerhalb des Judentums auf die christliche Schriftauslegung sieht Petuchowski eine
genuine «theoretische Möglichkeit..., die sich aus den hermeneutischen Voraussetzungen
der jüdischen Bibelauslegung ergibt» (135). Wird aber «auch das christliche Schrifttum als
legitimer Bestandteil der siebzig Auslegungsmöglichkeiten der Torah mit hinzugerechnet»
(135), so haben wir hier in nuce eine nicht aus materialer «Dogmatik», sondern aus der
Hermeneutik gewonnene jüdische Theologie des Christentums vor uns! Und das verdient
stärkste Beachtung. Petuchowski denkt bei seinen «des Hebräischen unkundigen Lesern»
(13) wohl an Laien, und doch ist sein Büchlein eine höchst konstruktive Herausforderung
an den zünftigen Theologen. rr „H.H. Henrix

58


	Rezensionen

