Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 41 (1985)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

SIDIC (Service International de Documentation Judéo-Chrétienne, Rom) Hinweise fiir
Theologieprofessoren, Pfarrer und Religionslehrer zum Thema der Beziehungen zwi-
schen Kirche und Judentum

Vorbemerkung der Redaktion:

Das Studien- und Informationszentrum SIDIC, gegriindet 1965 nach der Konzilserkla-
rung Nostra Aetate, hat in seiner gleichnamigen Zeitschrift folgende Hinweise und Stu-
dienvorschlidge zuhanden von Hochschullehrern und Verantwortlichen in Liturgie und
Verkiindigung veréffentlicht. Die aufgefiihrten Punkte sind heute zu einem grossen Teil,
nicht nur in Dialogkreisenund in der jiidisch-christlichen Forschung, sondern auch in der
kirchlichen Praxis als unverzichtbar anerkannt. Dennoch bediirfen sie noch sowohl der
wissenschaftlichen Prézisierung als auch der Umsetzung in kirchliche Praxis. Sie mogen
einer Verifizierung und Bestandesaufnahme der christlichen-jiidischen Arbeit auch im
deutschsprachigen Raum, dienen.

1. Theologischer Unterricht

«Es ist notwendig, dass die Christen danach streben, die grundlegenden Komponen-
ten der religiosen Tradition des Judentums besser zu verstehen und dass sie lernen, welche
Grundziige fiir die gelebte religiose Wirklichkeit der Juden nach ihrem eigenen Verstédnd-
nis wesentlich sind», (Richtlinien und Hinweise fiir die Durchfiihrung der Konzilserkla-
rung Nostra Aetate). Zu diesem Zweck ist zu lehren:

1. Auf dem Gebiet der hebrdischen Bibel

— die Einheit des Heilsplans Gottes und die Unwiderrufbarkeit der Verheissung Gottes an
das jlidische Volk (Rom. 9-11);

— die Wichtigkeit der Hebriischen Bibel, die dem Neuen Testament und der Botschaft Je-
su nicht entgegensteht, sondern die Basis fiir deren Verstédndnis und Erkldrung ist;

— der theologische und spirituelle Wert der Tora («Gesetz») ist mcht auf Gesetzlichkeit
und Ausserlichkeit zu reduzieren.

2. Auf dem Gebiet des Neuen Testaments

— die Verbindung des Neuen zum Alten Testament in ihrer theologischen und spirituellen
Bedeutung und nicht nur auf sprachlicher und kultureller Ebene;

— eine klare Darstellung von Vorurteilen gegen das antike Judentum, besonders der pha-
risdischen Bewegung, Tragerin grosser religioser Werte;

— die mit der Verurteilung Jesu zusammenhédngenden Probleme, besonders des «Gottes-
mordes»; A ‘

— die Entstehungsgeschichte der neutestamentlichen Texte, indem in einigen antijiidi-
schen Motiven der Niederschlag einer spéteren Polemik anerkannt wird.

3. Aufdem Gebiet des Urchristentums

— der Kontext des Friihjudentums, in dem und aus dem sowohl das Christentum als auch
das rabbinische Judentum entstanden sind;

— das Judesein Jesu, der Jungfrau Maria, der Apostel und der ersten christlichen Ge-
meinden;

45



— das Zusammenleben von Kirche und Synagoge wéhrend einiger Jahrzehnte, bis zur
Zerstérung des Tempels;

— die nicht immer theologischen Griinde des Konfliktes zwischen Kirche und Synagoge;

— die Originalitdt und Neuheit des Christentums ist nicht ausserhalb oder gegen das Ju-
dentum zu bekréftigen, sondern von ihm ausgehend und im Rahmen des Judentums.

4. Auf dem Gebiet des Judentums

— die historische und theologische Komplexitét des Judentums, die weder Vereinfachun-
gen noch Verallgemeinerungen vertragt;

— das Judentum nicht nur als historische, sondern auch als lebendige und aktuelle Wirk-
lichkeit bis heute;

— das Judentum in seinem Eigenwert und seiner urspriinglichen Wiirde, unabhanglg vom
Christentum;

— die Erkldrung des Judentums im Licht des Judentums selbst, indem man es definiert,
wie die Juden es definieren und nicht wie die Christen es gerne definieren mochten.

5. Auf dem Gebiet der theologischen Forschung

— die veranderte Einstellung der protestantischen, der orthodoxen und der rémisch-ka-
tholischen Kirche gegeniiber dem Judentum;

— die Kenntnis «unserer beiden religiosen Gemeinschaften (christlich und jiidisch) auf
der Ebene der jeweils eigenen Identitdat» (Johannes Paul I1);

— die theologische Bedeutung des Judentums in der Forschung und im dkumenischen
Dialog;

— die Geschichte der Untaten infolge der «Erziehung zur Verachtung» (Jules Isaac);

— der Skandal und die Herausforderung des Holocaust fiir die christliche Theologie;

— eine Theologie, die die Kontinuitdt und die Erfiillung und weniger den Bruch und die
Substitution betont;

— Ausarbeitung von angemessenen theologischen Denkmustern, um die Beziehung zwi-
schen Judentum und Christentum zu erkldren.

I1. Historischer Unterricht

«Die wissenschaftliche Erforschung der Probleme des Judentums und der jii-
disch-christlichen Beziehungen sollen geférdert werden, besonders in den Bereichen der
Exegese, der Theologie, der Geschichte und der Soziologie. Die katholischen Forschungs-
einrichtungen... sind eingeladen, ihren Beitrag zur Losung dieser Probleme zu leisten».
(Richtlinien und Hinweise zu Nostra Aetate).

Zu diesem Zweck wird es notwendig sein, auf dem Gebiet der Geschichte der Kirche
und ihrer Konflikte mit dem Judentum zu untersuchen:

1. Das nachexilische und intertestamentarische Judentum

— die Wiedergeburt des jiidischen Glaubens und das Entstehen neuer religioser Institutio-
nen;

— die Vitalitét des Judentums (saplen21ales und apokalyptisches Schrifttum) und die Plu-
ralitdt der religiosen Bewegungen (Phariséder, Sadduzéer u.a.);

— die Entstehung des Christentums, die Beziehung zwischen synagogaler und christlicher
Liturgie, die Griinde fiir den Bruch zwischen Kirche und Synagoge und das «Proto-
schismay.

2. Das rabbinische Judentum

— die Aufrechterhaltung des Judentums in der Synagoge und das Vorherrschen der phari-
saischen Schule;

— Ursprung, Struktur und Inhalt der grossen jiidischen Literaturwerke (Targum, Mi-
drasch, Talmud) und ihre Beziehung zur Theologie der Kirchenviiter.

46



3. Das Judentum des Mittelalters

— die Originalitdt des jiidischen Denkens in den grossen Schulen Babylons vom 5. -11
Jahrhundert (Saadja Gaon u.a.);

— die jiidischen Philosophen und Kommentatoren in Spanien und Frankreich vom
11.-16. Jahrhundert (Ibn Gabriol, Nachmanides, Rashi, Jehuda Halevi, Maimonides
u.a.) und die Beziehungen zwischen jiidischer, arabischer und christlicher Kultur;

— die Entwicklung der jiidischen Mystik und ihre Auswirkungen im christlichen Mittelal-
ter;

— die Kreuzziige, Vertreibungen, Zwangstaufen und die kirchliche Rechtsprechung be-
ziiglich der Juden.

4. Das Judentum von der Zeit der Reformation bis ins 20. Jahrhundert

— die Marginalisierung und Verfolgung der Juden durch Inquisition und Ghetto;

— die chassidische Bewegung und ihre Bedeutung in der Geschichte der Spiritualitét;

— die Aufkldrung und ihre Folgen fiir das Judentum (M. Mendelsohn) und fiir das Chri-
stentum;

— das religiose Denken der modernen ]udlschen Philosophie und Literatur und ihre Ver-
bindung zum christlichen Denken.

5. Das Judentum und der nazionalsozialistische Vélkermord

— die Rolle der theologischen und antijiidischen Vorurteile und die Haltung der Kirche in
der Entwicklung des neuheidnischen Nazismus;

— Theologie und Geschichte der Kirche im Lichte des nazionalsoz. Volkermordes. .

6. Das moderne Judentum

— die religiose Identitdt der Diaspora heute;

— die Wiedergeburt Israels und das Problem, vor das dadurch die christliche Theologie
gestellt wird.

III. Liturgie und kirchliche Unterweisung

«Was dieliturgischen Texte angeht, soll man darum besorgt sein, in der Homilie eine
gerechte Auslegung zu geben, besonders da, wo es sich um Abschnitte handelt, die schein-
bar das jlidische Volk als solches in ein schlechtes Licht setzen. Unser Bemiihen soll dahin
gehen, das christliche Volk so zu unterrichten, dass es zu einem rechten Verstidndnis dieser
Texte in ihrem wahren Sinn und in ihrer Bedeutung fiir den Gldubigen von heute gelangt».
(Richtlinien und Hinweise zu Nostra Aetate). Zu diesem Zweck ist es notwendig:

1. Den Marcionismus zu iiberwinden

— indem der Wert der ganzen Bibel bekréftigt und die hebréische Bibel als Gottes Wort
von gleichem Wert und gleicher Wiirde wie das N.T. dargelegt wird;
— indem die Typologie in ihren historischen Rahmen eingeordnet wird, ohne sie weder
iiber- noch unterzubewerten;
— indem eine Erziehung zu einer dreiphasigen Typologie (Vergangenheit- Gegenwart Zu-
kunft) liber die zweiphasige Typologie hinaus (Verheissung-Erfiillung) gefordert wird;

— indem eine Heilsgeschichte vermieden wird, die die Hebréische Bibel herabmindert;

— indem der Dualismus vermieden wird, der zu einem Gegensatz der Hebréischen Bibel
und der jiidischen Uberlieferung zum N.T. fiihrt;

— indem die Hebréische Bibel und das Judentum fiir nicht liberholt oder als einfache Vor-
bereitung auf das Neue Testament erklart wird.

2. Nicht in den Triumphalismus zu verfallen

— indem in der Liturgie das gemeinsame Leben in der Heilsgeschichte unterstrichen wird;

— indem an die Verbindungen zwischen Abendmahl, Pessachmahl und eucharistischem
Mabhl erinnert wird;

47



— indem mit Bescheidenheit v.a. in den Propheten der Sinn der Verheissungen herausge-
arbeitet wird, deren volle Erfiillung wir noch erwarten;

— indem unterstrichen wird, dass in der lebendigen Beziehung der beiden Testamente un-
tereinander eine Kontinuitadt wie zwischen Wurzel und Zweigen besteht (Rm. 9-11);

— indem aufgezeigt wird, wie Jesus und seine Lehre tief in der jiidischen Uberlieferung
verankert sind;

— indem man sich der positiven Elemente bedient, die in der Schrift enthalten sind, wie
Rm. 9-11;

— indem jiidische Quellen fiir die Erkldrung der Schrift beniitzt werden und so die Liebe
zum Reichtum der jiidischen Uberlieferung und ihre Wertschitzung geférdert werden.

3. Zweideutigkeiten zu kldren

— indem man die liturgischen Lesungen v.a. die alttestamentllchen im Lichte der beiden
vorherigen Abschnitte erklart;

— indem man den Gebrauch des Ausdruckes «Altes Testament» vermeidet, ist es doch le-
bendig und aktuell. Die Ausdriicke «Hebréische Bibel» oder «Tenach» sind zu bevor-
zugen;

— indem man es vermeidet, das Tetragramm auszusprechen, sei es wegen des jiidischen
Verbotes, den Namen Gottes auszusprechen, sei es wegen der Unmaoglichkeit, die kor-
rekte Vokalisation dieses Namens zu kennen;

— indem man vermeidet, von der Kirche als dem «Neuen Israe]» Zu sprechen, ein Aus-
druck, der im N.T. nicht vorkommt;

— indem man den stereotypen Gebrauch von Ausdriicken wie «die Juden» im Johannese-
vangelium oder «die Pharisder» im Matthdusevangelium erklért;

— indem der Kontext des Leidens und Sterbens Jesu wihrend der Fastenzeit und in der
Karwoche genau erhellt wird und indem daran erinnert wird, dass man «die Ereignisse
seines Leidens weder allen damals lebenden Juden ohne Unterschied noch den heutigen
Juden zur Last legen kann» (Nostra Aetate);

— indem die Karfreitagsliturgie mit geeigneten Texten gestaltet wird;

— indem der «Kreuzweg» (und dhnliche Andachtsformen) revidiert wird und der Sinn der
Ereignisse richtig dargestellt wird;

— indem man die alte und neue religiose Kunst einer historischen Priifung unterzieht.

Ubersetzt aus dem Italienischen von Martin Cunz

Jiidisches Pessach, christliches Abendmahl und Osterfest
Eine christlich-jiidische Studientagung der Paulusakademie, 12./13. Jan. 1985

Prof. Jakob Petuchowski aus Amerika, Gastdozent an der Theol. Fakultét Luzern,
legte in brillanter Weise dar, wie aus den Quellen sichtbar wird, dass das jiidische Pessach
auf ein Friihlingsfest aus der Nomadenzeit zuriickgeht. Zur Zeit des Lammerwurfes feier-
te man im Familienkreis das Opfer eines Lammes mit einem Mahle, an dem auch die Gott-
heit(en) als Teilnehmer gedacht wurden. Nach dem Auszug wurden die Israeliten in Ka-
naan Bauern und lernten den Kornbau, aus dessen Ernte im Friihjahr ungesduerte Fladen-
brote als Dankesfeier genossen wurden. Beide Kulturen und ihre Feste verschmolzen sich
dann zum Jahweh geweihten Pessachfest. Seit dem Tempelbau wurde das Opfer nur noch
dort gefeiert, man musste zum Fest also nach Jerusalem wallfahren. Nach der Zerstérung
des Tempels entfiel das Opfer, die Mazzen und das Bitterkraut blieben mit der Hoffnung
auf einen neuen Ubergang zur Befreiung bis heute Zeichen des grossen jiidischen Festes.

48



Die friihchristliche Gemeinde fiihrte das Pessachfest wohl noch einige Zeit weiter und deu-
tete den Sinn des Todes Jesu mit dem Schlachten des Osterlammes. Auch die Bedeutung
des Ubergangs von der Knechtschaft zur Freiheit wurde in christlichem Sinne iibernom-
men. Juden und Christen blicken ja nicht nur in Erinnerung zuriick, sondern hoffen auf
die kommende Befreiung und Erlosung. Der Inhalt des erhofften Heilszustandes ist oft
von der Not der Gegenwart her formuliert worden: Krieg/Frieden, Not/Fiille, Frem-
de/Heimat. (s. dazu den Aufsatz von J. Petuchowski in diesem Heft).

Dr. Meinrad Limbeck aus Tiibingen versuchte dann, das Abschiedsmahl Jesu mit sei-
nen Jiingern, das wohl wéhrend des Pessachfestes stattfand, aus den &ltesten Quellen zu
erschliessen. Die christliche Feier wurde haufiger, wohl téglich gehalten, also nicht nur
einmal im Friihling, und 16ste sich auch in der Form von den 4 Bechern der jiidischen Se-
derfeier. Die Verbindung der Kulthandlung mit einer sittigenden Mahlzeit bestand wohl
noch in Korinth, wurde dann aber aufgegeben. Sogar die Worte Jesu werden in Varianten
wiedergegeben. Sicher wollte Jesus angesichts des drohenden Todes ein Zeichen geben,
das die Gemeinschaft mit ihm auch iiber seinen Tod hinaus verheisst. Er verzweifelt nicht,
weder an sich, noch an Gott noch am zukiinftigen Heil. Sie alle bleiben im Glauben ver-
eint. Danach machten dann die Jiinger die Erfahrung seines Todes und der Auferstehung.
Mit dieser Erfahrung feierten sie nachher das Abendmahl weiter, sodass dessen
Abschiedscharakter durch die Auferstehungshoffnung iiberstrahlt wurde. Darum bekam
die Abendmahlsfeier nicht nur den Charakter einer zuriickblickenden Erinnerungsfeier,
sondern einer personlichen Hoffnung fiir alle Teilnehmer.

Der in Amsterdam lehrende Schweizer Professor Hans Jorg Auf der Maur untersuch-
te dann den Wandel vom Pessach zur Osterfeier, der sich ebenfalls langsam vollzog und
leider nur aus wenigen Quellen erst nach 150 erhellt werden kann. Sowohl wegen der Art
der Feier als auch wegen des Datums gab es heftige Auseinandersetzungen, die zur Kir-
chenspaltung zwischen Konstantinopel und Rom beitrugen.

Die #ltesten Quellen schildern eine Osterfeier als Fastennacht, die bis zum Hahnen-
schrei dauerte und dann mit der kultischen Feier und einer sidttigenden Mahlzeit abge-
schlossen wurde. Erst spédter wurden dann die Feiern von Karfreitag, Ostern, Himmel-
fahrt und Pfingsten auf mehrere Sonntage verteilt. Ort der Feier war wohl zuerst die Syna-
goge, dann vom 3. Jahrhundert an, eigene Rdume und Basiliken. Erhalten blieb der Inhalt
der Erinnerung und der eschatologischen Hoffnung.

Die gut besuchte Tagung trug bei zum bessern Verstdndnis der eigenen und der anderen Li-
turgien und Glaubensinhalte.
P. Biihler

Fritz L. Brassloff, s.A. (30. August 1907 - 3. Miirz 1985).

Die Redaktion der Judaica hat in Dr. Fritz L. Brassloff einen kritischen und zugleich
wohlwollenden Leser, Begleiter und Mitarbeiter verloren. Der Verstorbene hat in den letz-
ten Jahren durch Ubersetzungen und Buchbesprechungen unserer Zeitschrift einen wert-
vollen Dienst geleistet. Letztere (vgl. Judaica 39 (1983)256, 121f und 40(1984)52, 202f,
264) sind nicht bloss der Ausdruck eines grossen literarischen Sachverstandes, sondern in
ihnen spricht auch der Zeitgenosse und Augenzeuge einer Epoche der europdischen Kultur
und Politik, die wir Jiingere nur noch vom Hérensagen oder aus Biichern kennen.

Die Stationen seines Lebens sind, kurz zusammengefasst, folgende: Geboren in
Wien, erste Lehrerin Anna Freud, Absolvierung des Déblinger Gymnasiums und Studium
der Jurisprudenz in Wien, 1937 Er6ffnung der ersten Anwaltspraxis im Burgenland. Mérz

49



1938 Emigration nach Olten zu seinen friitheren Pflegeeltern, die ihn 1920 aufgenommen
hatten. August 1939 Auswanderung nach England und Aufnahme in einem Quaker-
College. 1947 Mitarbeiter und spater Leiter der juristischen Abteilung beim Jiidischen
Weltkongress, zuerst in London, ab 1966 in Genf. 1979 Pensionierung und Umzug nach
Ziirich. '

~ FritzL. Brassloff hat grosse Verdienste im Aufbau neuen jiidischen Lebens nach dem
Krieg, so auf dem Gebiet der Wiedergutmachung und in der Férderung von soliden jii-
disch-christlichen Beziehungen. Jahrelang hat er den Jiidischen Weltkongress beim Inter-
nationalen Rat fiir Jiidisch-Christliche Zusammenarbeit (ICCJ) vertreten. Diese Vertre-
tung hatte er auch bei den Vereinten Nationen, dem Europarat, der Unesco und bei Amne-
sty International inne.

Fritz L. Brassloff hat die menschliche Person vor die religidse oder politische Zugeho-
rigkeit gestellt. So war er im Gesprach mit Christen — der Schreibende konnte oft daran
teilnehmen — frei von jedem jiidischen «Antigojischismus», wie er sarkastisch und hu-
morvoll sagte. Er hat die Zerbrechlichkeit und die Gefahren jedes von Menschen konstrui-
erten Systems erfahren und gleichzeitig in jedem Menschen seine urspriingliche Integritat
gesehen, giitig-verstindnisvoll und ironisch-pessimistisch zugleich. Fritz L. Brassloff hat
nicht nur von Verséhnung gesprochen, er hat sie gelebt. Als Versohnter ist er von uns ge-
gangen.

M. Cunz

50



	Umschau

