
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Wirkliche und vermeintliche messianische Elemente der Sederfeier

Autor: Petuchowski, Jakob J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960757

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIRKLICHE UND VERMEINTLICHE
MESSIANISCHE ELEMENTE DER SEDERFEIER1

von Jakob J. Petuchowski

In seinem jüngst erschienenen Buch, The Origins of the Seder2,
argumentiert der amerikanische Gelehrte Baruch M. Bokser, dass der Seder in seiner

ursprünglichen Form nur die Feier einer Befreiung in der Vergangenheit
bedeutete und dass erst Rabbi Akiba im zweiten christlichen Jahrhundert
dieser Feier einen «messianischen» Charakter zulegte.

In der Mischnah Pessachim X, 7heisst es nämlich, dass man nach Rabbi
Tarphons Meinung nach dem Singen der Psalmen 113 und 114 folgenden
Segensspruch (beraka) spricht:

«Gelobt seist Du, Herr unser Gott, Weltenherrscher,
der uns und unsere Väter aus Ägypten erlöst hat
und der uns diese Nacht erreichen Hess,

um in ihr ungesäuertes Brot und Bitterkraut zu essen».

Rabbi Akiba akzeptiert diese Formulierung, will aber auch noch folgendes

hinzugefügt wissen:

«So lass uns auch,
Herr, unser Gott und Gott unserer Väter,
zu anderen Festtagen und Wallfahrtstagen gelangen,
die uns in Frieden entgegenkommen,
mit Freude am Wiederaufbau Deiner Stadt
und mit Wonne an Deinem Dienst.
Dort werden wir auch

von den Schlachtopfern und den Pessach-Opfern essen,
deren Blut zur wohlgefälligen Aufnahme
an die Wand Deines Altars gelangt.
Dann singen wir Dir
ein neues Lied des Dankes
für unsere Erlösung
und für die Befreiung unseres Lebens.
Gelobt seist Du, Herr,
der Israel erlöst hat».

Jakob J. Petuchowski ist der Sol und Arlene Bronstein Forschungsprofessor für
jüdisch-christliche Studien am Hebrew Union College, Jewish Institute of Religion in
Cincinnati, Ohio, U.S.A.
Adresse: 7836 Greenland Place, Cincinnati, Ohio 45237 U.S.A.

37



Daher wäre also — nach Bokser — die «Messianisierung» des Seders

erst im 2. christlichen Jahrhundert anzusetzen. (Rabbi Akiba starb als Märtyrer

zur Zeit des Bar Kokhba Aufstandes). Es ist ja auch ein Hauptanliegen
von Boksers These, dass die Seder-Vorschriften der Mischnah die Absicht
haben, die Sederfeier nach der Zerstörung des Tempels so darzustellen, als
ob sich nicht viel verändert hätte, und als ob durch die durch die Tempelzerstörung

verursachte Abschaffung des Pessach-Op/m nichts Fundamentales
verlorengegangen wäre, da man ja immerhin noch das ungesäuerte Brot und
das Bitterkraut hatte.

Was die Aussagen der Quellen betrifft, mag Bokser recht haben. Aber
psychologisch sieht die Sache doch etwas anders aus. Schliesslich war ja der
Kontrast zwischen der Befreiung, die gefeiert wurde, und der aktuellen
politischen Lage der Judäer schon vor dem zweiten Jahrhundert bemerkbar. Der
Tempel in Jerusalem wurde schon im Jahre 70 zerstört, und schon viele Jahre
davor fühlten sich die Judäer von der römischen Besatzungsmacht
unterdrückt. Das war ja der Grund dafür, warum es schon vor dem Jahre 70 —
oder 64 — zu verschiedenen bewaffneten Aufständen gegen die Römer in Ju-
däa kam, wie Flavius Josephus ziemlich ausführlich berichtet.

Wenn nun ein unterdrückter Judäer die Befreiung Israels aus ägyptischer

Sklaverei feierte, was wird er sich wohl dabei gedacht haben? War es

nur ein historisches Ereignis in der fernen Vergangenheit, an das er sich
erinnerte? Oder hat nicht gerade diese Erinnerung in ihm die Hoffnung erweckt,
dass Gott auch ihn erlösen wird?

Als im Zweiten Weltkrieg die BBC in ihren Sendungen nach dem besetzten

Frankreich die «Marseillaise» spielte, dachte der Franzose, der das hörte,
nur an die französische Revolution? Oder gab ihm diese Erinnerung nicht
auch die Hoffnung, dass seine eigene Befreiung von den Nazis nicht lange
ausbleiben wird? Man wird wohl letzteres annehmen dürfen.

Von diesem Standpunkt aus betrachtet, müsste man wohl doch annehmen,

dass sich die Verbindung von der Erinnerung an die vergangene Erlösung

mit der Hoffnung auf die zukünftige Erlösung schon lange vor dem
zweiten Jahrhundert den Judäern dargestellt hatte, — also schon seit dem

Zeitpunkt, als — unter der Herrschaft der römischen Prokuratoren — sich
der Judäer in seinem eigenen Land nicht mehr frei und unabhängig fühlen
konnte.

So ist also schon die Sederfeier als solche eine Erweckung der Hoffnung,
dass, so wie Gott einst die Ahnen erlöst hat, Er auch die Kindeskinder erlösen
wird. Denn, wenn diese Hoffnung fehlt, ist es schwer vorstellbar, dass man
zu Zeiten der Unterdrückung das Pessachfest überhaupt feiert. So sind z.B.
nach der Zerstörung Jerusalems und des Tempels fast alle in der tannai-

38



tischen Megillath Tcfanit erwähnten Freudentage, die eine historische Basis
hatten, von den Rabbinen abgeschafft worden, eben weil in der neuen politischen

Lage die weitere Feier dieser Freudentage unangemessen erschien. Das
hätte gewiss auch dem Pessachfest passieren können, da ja das Hauptanliegen

der biblischen Vorschriften das Pessach-Op/er war und das Pessach-Op-
fer — wie alle anderen Opfer — durch die Tempelzerstörung hinfällig wurde.
Es ist aber dem Pessachfest nicht passiert, und man darf wohl in der dem
Pessachfest eigenen Hoffnung auf die zukünftige Erlösung einen Grund dafür
sehen.

«In dieser Nacht wurden sie befreit, und in dieser Nacht werden sie
befreit werden». So heisst es in Meidita Pisha\ Kap. 14. Die Mekilia ist in der
Tat nicht vor dem dritten christlichen Jahrhundert anzusetzen. Aber der hier
ausgedrückte Gedanke dürfte viel, viel älter sein.

Die Schwierigkeit bei der Datierung von rabbinischen Quellen liegt eben

darin, dass die früheste rabbinische Quelle, die Mischnah, aus dem frühen
dritten christlichen Jahrhundert stammt, dass aber einige Komponenten der
Mischnah und anderer rabbinischen Quellen auf Traditionen beruhen, die
schon seit Generationen mündlich überliefert wurden und die schon als

«Tradition der Väter» (vgl. Mk. 7,3) den Evangelisten bekannt waren. Die
Pessach-Haggadah, wie sie uns in ihren Hauptbestandteilen heute vorliegt,
ist auf Grund der Vorschriften der Mischnah und deren talmudischen
Erweiterungen im Zeitalter der Gaonen, also um das achte/neunte Jahrhundert
herum, entstanden. Dass Teile davon auf viel frühere Zeiten zurückgehen,
unterliegt keinem Zweifel. Aber es ist nicht immer klar, wie weit sich die
einzelnen Bestandteile zurückverfolgen lassen. Vorsicht ist daher immer geboten,

wenn man etwas post hoc, ergo propter hoc (ursächliche Schlussfolgerung

aus einem zeitlichen Nacheinander) erschliessen will. Das bezieht sich
nicht zuletzt auch auf die Versuche, das letzte Abendmahl Jesu in der
Seder-Beschreibung der aus dem dritten Jahrhundert stammenden Mischnah
wiederzufinden, — obwohl ohne Zweifel die Mischnah auch Bestandteile aus
dem ersten Jahrhundert enthält.

Das «Brot des Elends»

So wie die Pessach-Haggadah uns heute vorliegt, kommt das Messiani-
sche schon so ziemlich am Amfang. Da wird das ungesäuerte Brot gezeigt
und folgendes gesprochen:

«Siehe, das ist das Brot des Elends,
das unsere Väter im Lande Ägypten gegessen haben.
Jeder Hungrige komme und esse!

39



Jeder Bedürftige komme und nehme am Pessach teil!
Dieses Jahr hier,
nächstes Jahr im Lande Israel.
Dieses Jahr Sklaven,
nächstes Jahr frei».

Dieser Text wird im Talmud nicht erwähnt und wird daher nachtalmu-
disch sein. Aber die Einladung an die Bedürftigen, am Pessach teilzunehmen
(weyifsah), wenn auch nicht die Hoffnung, nächstes Jahr im Lande Israel zu
sein, würde rein wörtlich genommen in die Zeit passen, in der das Pes-
sach-Lamm noch in Jerusalem geopfert wurde, also vor 70 A.D. Und die

Sprache ist aramäisch, d.h., die Sprache Palästinas zur Zeit Jesu. Es mag sich
hier um eine Verkettung verschiedener Elemente handeln.

Der «°Aßqöman»

Aber noch bevor dieser Text gesprochen wird, findet eine rituelle Handlung

statt, bei der — auffälligerweise — weder ein Segensspruch (berakah)
noch irgendein anderes Gebet gebetet wird. Die Rubrik heisst Yahaz, etwa
«das Brot brechen», und sie besteht darin, dass ein ungesäuertes Brot in zwei
Hälften gebrochen wird. Die eine Hälfte wird zu den anderen ungesäuerten
Broten zurückgelegt, und die andere Hälfte wird verborgen, um später als
letzte Speise der Sedermahlzeit verzehrt zu werden. Diese andere Hälfte wird
°aßqöman genannt, was in diesem Zusammenhang gewöhnlich mit «Nachtisch»

übersetzt wird. Die Rubrik des Seders, bei der dieser °aßqöman aus
seiner Verborgenheit herausgeholt und unter der Tischgesellschaft zum Essen

verteilt wird, ist wieder eine Rubrik, bei der keine Gebetstexte gesprochen
werden, und sie heisst Zafûn, was so viel wie «das Versteckte, das Verborgene»

bedeutet. Diese Rubriken werden gewöhnlich damit erklärt, dass schon
die tannaitische Tosephta die Anweisung gab, das ungesäuerte Brot «zu
schnappen» (hotefin mazzah) — mit der Begründung, dass man das der Kinder

wegen tut, damit sie nicht beim Seder einschlafen4. Die anwesenden Kinder

— mit den Fragen, die sie stellen, und den an sie gerichteten Antworten —
sind nämlich, schon seit biblischer Zeit, mit die wichtigsten Mitglieder der
Tischgesellschaft beim Seder, und der Seder würde fast seinen Zweck verfehlen,

wenn die Kinder noch vor der Erzählung vom Auszug aus Ägypten und
vor dem Verzehren der symbolischen Speisen einschlafen würden. Daher hat
sich auch der Brauch entwickelt, dass man die Kinder den °aßqöman
verstecken lässt; und da die Mahlzeit nicht ohne das Essen von °aßqöman beendet

werden kann, dürfen sich die Kinder für das Hervorholen des «Versteckten»

einen Lohn erbitten.

40



Das, wie gesagt, ist die gewöhnliche Erklärung dieser zwei wortlosen
Rubriken der Sederfeier. Nun hat sich Professor DavidDaube5, der nicht nur
ein berühmter Wissenschaftler auf dem Gebiet des römischen Rechts,
sondern auch Rabbinist und Neutestamentier ist, mit dieser gewöhnlichen
Erklärung nicht zufriedengegeben. Ihm fiel auf, dass hier keine liturgischen
Worte gesprochen werden, noch nicht einmal Worte der Erklärung, die bei
anderen Rubriken des Seders notwendig sind. Ferner verstand er das gewiss
auf dem Griechischen basierende Wort °aßqöman als «der Kommende»,
und er übersetzte das Hebräische Wort Zafün als «der Verborgene».
Schliesslich erinnerte er sich an eine Bemerkung des Rabbi Hillel aus dem
vierten Jahrhundert (nicht identisch mit dem Hillel, der ein Zeitgenosse Jesu

war), die im 11. Kapitel des Traktats Sanhédrin im babylonischen Talmud
tradiert wird. Rabbi Hillel behauptete nämlich, dass die alttestamentlichen
messianischen Verheissungen bereits zur Zeit des Königs Hiskia (vgl. Jes.

36-39) ihre Erfüllung gefunden hätten, — eine Position übrigens, die auch

von dem Juden Tryphon in seinem Dialog mit dem Märtyrer Justinus vertreten

wird, obwohl sie nicht den messianischen Anschauungen der meisten rab-
binischen Juden entspricht.

Nun benutzt der besagte Rabbi Hillel für das «Erfüllen» der messianischen

Weissagungen das hebräische Verbum °akal, das in seiner Hauptbedeutung

aber «Essen» heisst. So verstanden würde also der Ausspruch Rabbi
Hilleis lauten: «Es kommt kein Messias mehr zu Israel, denn sie haben ihn
schon in den Tagen des Hiskia gegessen».

Aus all diesen herbeigezogenen Tatsachen folgert Daube nun, dass auch
der jüdische Seder einmal als «messianisches Mahl» gefeiert wurde, bei dem

man — symbolisch, in der Form des ungesäuerten Brotes — den Messias

«ass». Als aber das Christentum gerade diese Form der Eucharistie dem
Judentum entlehnte und sie mit rein christlichem Inhalt füllte, gab das Judentum

diese Feier des «Kommenden» und des «Verborgenen» auf, und es blieben

weiterhin nur noch die wortlosen Rubriken übrig.

Wir haben hier die Hypothese Daubes mitgeteilt, weil wir sie sehr gelehrt
und hochinteressant finden. Aber überzeugend finden wir sie nicht, weil sie

nicht beweisbar ist. Die beiden wortlosen Rubriken Jahaz und Zafün kommen

weder in der Mischnah noch in den anderen klassischen rabbinischen
Quellen vor. Dies müsste schon der Fall sein, wenn sie von den Rabbinen als
ihren Inhalts entleerte Zeremonien noch aus vorchristlicher Zeit durch die
Generationen hindurch tradiert sein sollten, wie Daube behauptet.

41



Der «fünfte Becher»

Messianisch viel eindeutiger ist ein anderer Passus der Pessach-Hagga-
dah. Nachdem Gott gepriesen wird, weil Er das Versprechen, das Er Abraham

in Genesis 15,13 -14 gegeben hat, nämlich, dass Abrahams Nachkommen

in einem fremden Land versklavt, aber später auch erlöst werden, gehalten

hat, nimmt die Tischgesellschaft beim Seder die Weinbecher in die Hände
und singt:

«Es ist dieses Versprechen,
das unseren Vätern und uns beistand.
Denn nicht nur einer allein
hat sich gegen uns erhoben,
sondern in jeder Generation
erheben sich Menschen gegen uns,
um uns zu vernichten.
Jedoch der Heilige, gelobt sei Er,
errettet uns aus ihrer Hand».

Hier wird zwar nicht direkt auf das messianische Zeitalter hingewiesen,
aber es wird dennoch ganz deutlich gemacht, dass die göttliche Errettung
nicht auf die ferne Vergangenheit beschränkt ist.

Manchmal kann auch etwas völlig «Unmessianisches» von späteren
Generationen als absolut «messianisch» verstanden werden. Als Beispiel dafür
sei der sogenannte «fünfte Becher» am Sederabend hier erwähnt.

Die Mischnah6 verlangt,dass bei der Sederfeier ein Minimum von vier
Bechern Wein getrunken wird, — selbst von den Armen, die von der
Wohlfahrtsküche verpflegt werden. Diese vier Becher begleiten die folgenden
Rubriken der Sederfeier:
1. Zum Heiligungsgebet (qiddus) beim Anfang des Seders.
2. Zum «erzählenden» Teil des Seders, der in der sogenannten

«Erlösungsbenediktion» seinen Höhepunkt findet.
3. Zum Tischgebet nach der Mahlzeit.
4. Zum Abschluss der Hallel-Psalmen (Psalmen 115 bis 118).

Becher 1. und 3. kommen auch an anderen Festtagen und am Sabbat zur
Verwendung, so dass an sich nur der 2. und der 4. Becher das Besondere der
Sederfeier ausmachen.

Jedoch gibt es auch eine homiletische Erklärung dieser vier Becher, die
sich auf die «vier Ausdrücke der Befreiung» in Exodus 6, 6-7 stützt:

«Ich führe euch aus dem Frondienst heraus»,
«Ich rette euch aus der Sklaverei»,
«Ich erlöse euch», und
«Ich nehme euch als Mein Volk an»7.

42



Nun hört aber die zitierte Exodus-Perikope nicht mit Vers 7 auf. In Vers
8 steht nämlich noch: «Und ich bringe euch in das Land», — ein Satz, der
gewiss nach dem Jahre 70 etwas von seiner Bedeutung einbüssen musste. Dennoch

gab es Rabbinen, die darauf bestanden, auch wegen dieses «Ausdrucks
der Befreiung» einen Becher Wein, also einen füften, bei der Sederfeier zu
trinken8.

Aber diese Forderung blieb die Meinung einer Minderheit, und die Frage

des «fünften Bechers» wurde als «unentschieden» erklärt. Das heisst in
der talmudisch-aramäischen Sprache: TEQÛ, was so viel bedeutet wie: «(Die
Frage) bleibt bestehen». Das ist der allgemeine Ausdruck des Talmuds für
unentschiedene Fragen — und wird auch im modernen Hebräisch für das Urteil

«Unentschieden» bei Fussballspielen gebraucht. Im Volksverständnis
aber wurde TEQÛ als Abkürzung verstanden, und zwar von Tisbi Yetarez
Qusyyôt We°ibacyot, d.h.: «Der Mann aus Tischbe der Prophet Elija)
wird die Fragen und die Probleme lösen».

Elija gilt nun seit Maleachi 3,23 als Vorläufer des Messias, — eine Vorstellung,

die dann auch bei den Evangelisten in ihrer Beschreibung von Johannes
dem Täufer eine grosse Rolle spielt. Elija als Vorläufer des Messias, verbunden

mit der volkstümlichen Auffassung von dem Wort TEQÛ bei dem
Problem des «fünften Bechers» der Sederfeier, wurde nun zu einem Stück
Folklore, das wiederum in einem weit verbreiteten, wenn auch nachtalmudi-
schen Brauch in der Sederfeier mündete.

Es wird nämlich auf den Seder-Tisch ein Becher gestellt, der zwar mit
Wein gefüllt wird, über den aber kein Segensspruch gesprochen wird. Er wird
auch nicht getrunken und wird der «Becher des Propheten Elija» genannt. Es
ist der Becher, über den, prosaisch gesprochen, der Prophet Elija einst die
Entscheidung fällen wird, ob er religionsgesetzlich erforderlich ist oder
nicht.

Aber folkloristisch gesprochen, ist das der Becher, den Elija trinken
wird, wenn er am Seder-Abend erscheint, um die Ankunft des Messias zu
verkünden. Man erwartet ihn besonders gleich nach dem Tischgebet und bevor
die Psalmen 115 bis 118 gesungen werden. Dann wird nämlich die Tür geöffnet,

— ein Brauch, der ursprünglich am Anfang des Seders geübt wurde, als

man die bereits erwähnte Einladung aussprach: «Jeder Hungrige komme
und esse!», dann aber, wahrscheinlich in Zeiten der Verfolgung, näher zum
Ende des Seders verlegt wurde.

So wurde dann das Öffnen der Türe zum Höhepunkt der messianischen

Erwartung bei der Sederfeier. Es war sozusagen die jüdische Art, das Ma-
ran °atha\ zu dramatisieren. Und jedes Jahr — bis jetzt — hat man sich damit
getröstet, dass man sagte: «Dieses Jahr ist er nicht gekommen. Gewiss aber
kommt er nächstes Jahr».

43



«Nächstes Jahr in Jerusalem»

Schliesslich steht am Ende des Seders der letzte Teil eines Gedichts von
Elecazar Hakallir (ca. 8. Jahrhundert), in dem es heisst, dass Gott bald Sein
erlöstes Volk nach Zion zurückführen möge. Worauf dann alle Anwesenden
sprechen: «Nächstes Jahr in Jerusalem!».

Dass das ein messianischer Spruch ist, geht schon daraus hervor, dass

die Juden im Staate Israel und sogar in der Stadt Jerusalem ihn auch noch
sprechen, und zwar mit der Hinzufügung eines Wortes. Sie sagen nämlich:
«Nächstes Jahr im wiedererbauten Jerusalem!», d.h. im messianisch
wiedererbauten Jerusalem, da ja der heutige Staat Israel doch nicht so ganz, um es

milde zu sagen, dem messianischen Ideal entspricht.

Und auch die Juden, die sich nicht zur zionistischen Ideologie verstehen
und die das Messianische nicht unbedingt im nationalistischen Sinn deuten,
können sich diesem Wunsch anschliessen, — indem sie Jerusalem als «Stadt
des Friedens» auffassen, als CivitasDei, die überall errichtet werden kann.

So hat also die Sederfeier ihre messianischen Elemente. Einige davon
sind ganz bewusst messianisch, andere dagegen werden nur in der
Volksfrömmigkeit und in der Folklore messianisch gedeutet. So lange aber der
Seder in einer vor-messianischen, also unerlösten Welt überhaupt gefeiert wird
und gefeiert wurde, ist der Seder als solcher, wenn nicht gar ein Stück
«vorweggenommener Eschatologie», so doch zumindest ein prägnanter
Ausdruck der Hoffnung, dass der Gott, der unsere Väter aus ägyptischer Sklaverei

befreit hat — und, zusammen mit unseren Vätern, auch uns —, einst
Israel und der ganzen Menschheit die endgültige Erlösung, das Messiasreich,
zuteilwerden lassen wird.

«In dieser Nacht wurden sie befreit; und in dieser Nacht werden sie
befreit werden»\

ANMERKUNGEN

1. Vortrag gehalten am 13. Januar 1985 in der Paulus-Akademie, Zürich.
2. The Origins of the Seder, University of California Press, 1984.

3. Mejdlta, Ed. Horovitz-Rabin, S. 52.

4. Tosefta Pesahîm X, 9.

5. David Daube, The Significance of the Afikoman, in: Pointer, London, Bd. 3, S. 4f.
6. Pesahîm X, 1.

7. P. Pesahîm X,1 ed. Krotoschin, p. 37b,c.
8. Quellen bei Menahem M. Kasher Hg., Haggadah Selema, Jerusalem2, A. M. 5721, S.

161-171.
9. S. Anm. 3

44


	Wirkliche und vermeintliche messianische Elemente der Sederfeier

