Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Wirkliche und vermeintliche messianische Elemente der Sederfeier
Autor: Petuchowski, Jakob J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960757

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960757
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WIRKLICHE UND VERMEINTLICHE
MESSIANISCHE ELEMENTE DER SEDERFEIER'

von Jakob J. Petuchowski

In seinem jiingst erschienenen Buch, The Origins of the Seder?, argu-
mentiert der amerikanische Gelehrte Baruch M. Bokser, dass der Seder in sei-
ner urspriinglichen Form nur die Feier einer Befreiung in der Vergangenheit
bedeutete und dass erst Rabbi Akiba im zweiten christlichen Jahrhundert
dieser Feier einen «messianischen» Charakter zulegte.

In der Mischnah Pessachim X, 7 heisst es namlich, dass man nach Rabbi
Tarphons Meinung nach dem Singen der Psalmen 113 und 114 folgenden Se-
gensspruch (beraka) spricht:

«Gelobt seist Du, Herr unser Gott, Weltenherrscher,
der uns und unsere Viter aus Agypten erldst hat
und der uns diese Nacht erreichen liess,
um in ihr ungesduertes Brot und Bitterkraut zu essen».

Rabbi Akiba akzeptiert diese Formulierung, will aber auch noch folgen~
des hinzugefligt wissen:

«So lass uns auch,
Herr, unser Gott und Gott unserer Vater
zu anderen Festtagen und Wallfahrtstagen gelangen,
die uns in Frieden entgegenkommen,
mit Freude am Wiederaufbau Deiner Stadt
und mit Wonne an Deinem Dienst.
Dort werden wir auch
von den Schlachtopfern und den Pessach-Opfern essen,
deren Blut zur wohlgefilligen Aufnahme
an die Wand Deines Altars gelangt.
Dann singen wir Dir
ein neues Lied des Dankes
fiir unsere Erlosung
und fiir die Befreiung unseres Lebens.
Gelobt seist Du, Herr,
der Israel erlost hat».

Jakob J. Petuchowski ist der Sol und Arlene Bronstein Forschungsprofessor fir jii-
disch-christliche Studien am Hebrew Union College, Jewish Institute of Religion in Cin-
cinnati, Ohio, U.S.A.

Adresse: 7836 Greenland Place, Cincinnati, Ohio 45237 U.S.A.

37



Daher wire also — nach Bokser — die «Messianisierung» des Seders
erst im 2. christlichen Jahrhundert anzusetzen. (Rabbi Akiba starb als Mar-
tyrer zur Zeit des Bar Kokhba Aufstandes). Es ist ja auch ein Hauptanliegen
von Boksers These, dass die Seder-Vorschriften der Mischnah die Absicht
haben, die Sederfeier nach der Zerstorung des Tempels so darzustellen, als
ob sich nicht viel verdndert hédtte, und als ob durch die durch die Tempelzer-
storung verursachte Abschaffung des Pessach-Opfers nichts Fundamentales
verlorengegangen wire, da man ja immerhin noch das ungeséduerte Brot und
das Bitterkraut hatte.

Was die Aussagen der Quellen betrifft, mag Bokser recht haben. Aber
psychologisch sieht die Sache doch etwas anders aus. Schliesslich war ja der
Kontrast zwischen der Befreiung, die gefeiert wurde, und der aktuellen poli-
tischen Lage der Judder schon vor dem zweiten Jahrhundert bemerkbar. Der
Tempel in Jerusalem wurde schonim Jahre 70 zerstort, und schon viele Jahre
davor fiihlten sich die Judder von der rédmischen Besatzungsmacht unter-
driickt. Das war ja der Grund dafiir, warum es schon vor dem Jahre 70 —
oder 64 — zu verschiedenen bewaffneten Aufstinden gegen die Romer in Ju-
déda kam, wie Flavius Josephus ziemlich ausfiihrlich berichtet.

Wenn nun ein unterdriickter Judéer die Befreiung Israels aus dgypti-
scher Sklaverei feierte, was wird er sich wohl dabei gedacht haben? War es
nur ein historisches Ereignis in der fernen Vergangenheit, an das er sich erin-
nerte? Oder hat nicht gerade diese Erinnerung in ihm die Hoffnung erweckt,
dass Gott auch ian erlosen wird?

Als im Zweiten Weltkrieg die BBC in ihren Sendungen nach dem besetz-
ten Frankreich die «Marseillaise» spielte, dachte der Franzose, der das horte,
nur an die franzdsische Revolution? Oder gab ihm diese Erinnerung nicht
auch die Hoffnung, dass seine eigene Befreiung von den Nazis nicht lange
ausbleiben wird? Man wird wohl letzteres annehmen diirfen.

Von diesem Standpunkt aus betrachtet, miisste man wohl doch anneh-
men, dass sich die Verbindung von der Erinnerung an die vergangene Erlo-
sung mit der Hoffnung auf die zukiinftige Erlosung schon lange vor dem
zweiten Jahrhundert den Judéern dargestellt hatte, — also schon seit dem
Zeitpunkt, als — unter der Herrschaft der romischen Prokuratoren — sich
der Judéer in seinem eigenen Land nicht mehr frei und unabhéngig fiihlen
konnte.

Soist also schon die Sederfeier als solche eine Erweckung der Hoffnung,
dass, so wie Gott einst die Ahnen erlost hat, Er auch die Kindeskinder erl6sen
wird. Denn, wenn diese Hoffnung fehlt, ist es schwer vorstellbar, dass man
zu Zeiten der Unterdriickung das Pessachfest iiberhaupt feiert. So sind z.B.
nach der Zerstérung Jerusalems und des Tempels fast alle in der tannai-

38



tischen Megillath Taanit erwahnten Freudentage, die eine historische Basis
hatten, von den Rabbinen abgeschafft worden, eben weil in der neuen politi-
schen Lage die weitere Feier dieser Freudentage unangemessen erschien. Das
hétte gewiss auch dem Pessachfest passieren konnen, da ja das Hauptanlie-
gen der biblischen Vorschriften das Pessach-Opfer war und das Pessach-Op-
fer — wie alle anderen Opfer — durch die Tempelzerstérung hinféallig wurde.
Esist aber dem Pessachfest nicht passiert, und man darf wohl in der dem Pes-
sachfest eigenen Hoffnung auf die zukiinftige Erlosung einen Grund dafiir
sehen.

«In dieser Nacht wurden sie befreit, und in dieser Nacht werden sie be-
Sreit werden». So heisst es in Mekilta Pisha®, Kap. 14. Die Mekilta ist in der
Tat nicht vor dem dritten christlichen Jahrhundert anzusetzen. Aber der hier
ausgedriickte Gedanke diirfte viel, viel alter sein. ‘

Die Schwierigkeit bei der Datierung von rabbinischen Quellen liegt eben
darin, dass die friiheste rabbinische Quelle, die Mischnah, aus dem friihen
dritten christlichen Jahrhundert stammt, dass aber einige Komponenten der
Mischnah und anderer rabbinischen Quellen auf Traditionen beruhen, die
schon seit Generationen muiindlich tiberliefert wurden und die schon als
«Tradition der Viter» (vgl. Mk. 7,3) den Evangelisten bekannt waren. Die
Pessach-Haggadah, wie sie uns in ihren Hauptbestandteilen heute vorliegt,
ist auf Grund der Vorschriften der Mischnah und deren talmudischen Erwei-
terungen im Zeitalter der Gaonen, also um das achte/neunte Jahrhundert
herum, entstanden. Dass Teile davon auf viel frithere Zeiten zuriickgehen,
unterliegt keinem Zweifel. Aber es ist nicht immer klar, wie weit sich die ein-
zelnen Bestandteile zuriickverfolgen lassen. Vorsicht ist daher immer gebo-
ten, wenn man etwas post hoc, ergo propter hoc (ursachliche Schlussfolge-
rung aus einem zeitlichen Nacheinander) erschliessen will. Das bezieht sich
nicht zuletzt auch auf die Versuche, das letzte Abendmahl Jesu in der Se-
der-Beschreibung der aus dem dritten Jahrhundert stammenden Mischnah
wiederzufinden, — obwohl ohne Zweifel die Mischnah auch Bestandteile aus
dem ersten Jahrhundert enthélt.

Das «Brot des Elends»

So wie die Pessach-Haggadah uns heute vorliegt, kommt das Messiani-
sche schon so ziemlich am Amfang. Da wird das ungesduerte Brot gezeigt
und folgendes gesprochen:

«Siehe, das ist das Brot des E_l_ends,
das unsere Vater im Lande Agypten gegessen haben.
Jeder Hungrige komme und esse!

39



Jeder Bediirftige komme und nehme am Pessach teil!
Dieses Jahr hier,

ndchstes Jahr im Lande Israel.

Dieses Jahr Sklaven,

nédchstes Jahr frei».

Dieser Text wird im Talmud nicht erwahnt und wird daher nachtalmu-
disch sein. Aber die Einladung an die Bediirftigen, am Pessach teilzunehmen
(weyifsah), wenn auch nicht die Hoffnung, néchstes Jahr im Lande Israel zu
sein, wiirde rein wortlich genommen in die Zeit passen, in der das Pes-
sach-Lamm noch in Jerusalem geopfert wurde, also vor 70 A.D. Und die
Spracheist araméisch, d.h., die Sprache Paléstinas zur Zeit Jesu. Es mag sich
hier um eine Verkettung verschiedener Elemente handeln.

Der «?Afigéoman»

Aber noch bevor dieser Text gesprochen wird, findet eine rituelle Hand-
lung statt, bei der — auffilligerweise — weder ein Segensspruch (berakah)
noch irgendein anderes Gebet gebetet wird. Die Rubrik heisst Yahaz, etwa
«das Brot brechen», und sie besteht darin, dass ein ungeséduertes Brot in zwei
Halften gebrochen wird. Die eine Hélfte wird zu den anderen ungeséduerten
Broten zuriickgelegt, und die andere Halfte wird verborgen, um spéter als
letzte Speise der Sedermahlzeit verzehrt zu werden. Diese andere Hélfte wird
Yafigéman genannt, was in diesem Zusammenhang gewdéhnlich mit «Nach-
tisch» tibersetzt wird. Die Rubrik des Seders, bei der dieser afigéman aus
seiner Verborgenheit herausgeholt und unter der Tischgesellschaft zum Es-
sen verteilt wird, ist wieder eine Rubrik, bei der keine Gebetstexte gesprochen
werden, und sie heisst Zafiin, was so viel wie «das Versteckte, das Verborge-
ne» bedeutet. Diese Rubriken werden gewohnlich damit erklart, dass schon
die tannaitische Tosephta die Anweisung gab, das ungesduerte Brot «zu
schnappen» (hotefin mazzah) — mit der Begriindung, dass man das der Kin-
der wegen tut, damit sie nicht beim Seder einschlafen*. Die anwesenden Kin-
der — mit den Fragen, die sie stellen, und den ansie gerichteten Antworten —
sind ndmlich, schon seit biblischer Zeit, mit die wichtigsten Mitglieder der
Tischgesellschaft beim Seder, und der Seder wiirde fast seinen Zweck verfeh-
len, wenn die Kinder noch vor der Erzdhlung vom Auszug aus Agypten und
vor dem Verzehren der symbolischen Speisen einschlafen wiirden. Daher hat
sich auch der Brauch entwickelt, dass man die Kinder den “afigéman ver-
stecken ldsst; und da die Mahlzeit nicht ohne das Essen von “afigéman been-
det werden kann, diirfen sich die Kinder fiir das Hervorholen des « Versteck-
ten» einen Lohn erbitten.

40



Das, wie gesagt, ist die gewdhnliche Erkldrung dieser zwei wortlosen
Rubriken der Sederfeier. Nun hat sich Professor David Daube®, der nicht nur
ein berithmter Wissenschaftler auf dem Gebiet des romischen Rechts, son-
dern auch Rabbinist und Neutestamentler ist, mit dieser gewohnlichen Er-
klarung nicht zufriedengegeben. Ihm fiel auf, dass hier keine liturgischen
Worte gesprochen werden, noch nicht einmal Worte der Erkldrung, die bei
anderen Rubriken des Seders notwendig sind. Ferner verstand er das gewiss
auf dem Griechischen basierende Wort “afigéman als «der Kommende»,
und er tibersetzte das Hebridische Wort Zafiin als «der Verborgene».
Schliesslich erinnerte er sich an eine Bemerkung des Rabbi Hillel aus dem
vierten Jahrhundert (nicht identisch mit dem Hillel, der ein Zeitgenosse Jesu
war), die im 11. Kapitel des Traktats Sanhedrin im babylonischen Talmud
tradiert wird. Rabbi Hillel behauptete ndmlich, dass die alttestamentlichen
messianischen Verheissungen bereits zur Zeit des K6nigs Hiskia (vgl. Jes.
36-39) ihre Erfiillung gefunden hitten, — eine Position iibrigens, die auch
von dem Juden Tryphon in seinem Dialog mit dem Martyrer Justinus vertre-
ten wird, obwohl sie nicht den messianischen Anschauungen der meisten rab-
binischen Juden entspricht.

Nun benutzt der besagte Rabbi Hillel fiir das «Erfiillen» der messiani-
schen Weissagungen das hebriische Verbum 2akal, das in seiner Hauptbe-
deutung aber «Essen» heisst. So verstanden wiirde also der Ausspruch Rabbi
Hillels lauten: «Es kommt kein Messias mehr zu Israel, denn sie haben ihn
schon in den Tagen des Hiskia gegessen».

Aus all diesen herbeigezogenen Tatsachen folgert Daube nun, dass auch
der jiidische Seder einmal als «messianisches Mahl» gefeiert wurde, bei dem
man — symbolisch, in der Form des ungesduerten Brotes — den Messias
«ass». Als aber das Christentum gerade diese Form der Eucharistie dem Ju-
dentum entlehnte und sie mit rein christlichem Inhalt fillte, gab das Juden-
tum diese Feier des «kKommenden» und des « Verborgenen» auf, und es blie-
ben weiterhin nur noch die wortlosen Rubriken iibrig.

Wir haben hier die Hypothese Daubes mitgeteilt, weil wir sie sehr gelehrt
und hochinteressant finden. Aber iiberzeugend finden wir sie nicht, weil sie
nicht beweisbar ist. Die beiden wortlosen Rubriken Jahaz und Zafiin kom-
men weder in der Mischnah noch in den anderen klassischen rabbinischen
Quellen vor. Dies miisste schon der Fall sein, wenn sie von den Rabbinen als
ihren Inhalts entleerte Zeremonien noch aus vorchristlicher Zeit durch die
Generationen hindurch tradiert sein sollten, wie Daube behauptet.

41



Der «fiinfte Becher»

Messianisch viel eindeutiger ist ein anderer Passus der Pessach-Hagga-
dah. Nachdem Gott gepriesen wird, weil Er das Versprechen, das Er Abra-
ham in Genesis 15,13 - 14 gegeben hat, ndmlich, dass Abrahams Nachkom-
men in einem fremden Land versklavt, aber spédter auch erlost werden, gehal-
ten hat, nimmt die Tischgesellschaft beim Seder die Weinbecher in die Hande
und singt:

«Es ist dieses Versprechen,
das unseren Vitern und uns beistand.
Denn nicht nur einer allein
hat sich gegen uns erhoben,
sondern in jeder Generation
erheben sich Menschen gegen uns,
um uns zu vernichten.
Jedoch der Heilige, gelobt sei Er,
errettet uns aus ihrer Hand».

Hier wird zwar nicht direkt auf das messianische Zeitalter hingewiesen,
aber es wird dennoch ganz deutlich gemacht, dass die gottliche Errettung
nicht auf die ferne Vergangenheit beschrankt ist.

Manchmal kann auch etwas vollig «Unmessianisches» von spdteren Ge-
nerationen als absolut «messianisch» verstanden werden. Als Beispiel dafiir
sei der sogenannte «fiinfte Becher» am Sederabend hier erwahnt.

Die Mischnah® verlangt,dass bei der Sederfeier ein Minimum von vier
Bechern Wein getrunken wird, — selbst von den Armen, die von der Wohl-
fahrtskiiche verpflegt werden. Diese vier Becher begleiten die folgenden Ru-
briken der Sederfeier:

1. Zum Heiligungsgebet (giddus) beim Anfang des Seders.

2. Zum «erzdhlenden» Teil des Seders, der in der sogenannten «Erlosungs-
benediktion» seinen Héhepunkt findet.

3. Zum Tischgebet nach der Mahlzeit.

4. Zum Abschluss der Hallel-Psalmen (Psalmen 115 bis 118)

Becher 1. und 3. kommen auch an anderen Festtagen und am Sabbat zur
Verwendung, so dass an sich nur der 2. und der 4. Becher das Besondere der
Sederfeier ausmachen.

Jedoch gibt es auch eine homiletische Erklarung dieser vier Becher, die
sich auf die «vier Ausdriicke der Befreiung» in Exodus 6, 6-7 stiitzt:

«Ich fiihre euch aus dem Frondienst heraus»,
«Ich rette euch aus der Sklaverei»,

«Ich erlose euch», und

«Ich nehme euch als Mein Volk an»’.

42



Nun hort aber die zitierte Exodus-Perikope nicht mit Vers 7 auf. In Vers
8 steht ndmlich noch: «Und ich bringe euch in das Land», — ein Satz, der ge-
wiss nach dem Jahre 70 etwas von seiner Bedeutung einbiissen musste. Den-
noch gab es Rabbinen, die darauf bestanden, auch wegen dieses « Ausdrucks
der Befreiung» einen Becher Wein, also einen fiiften, bei der Sederfeier zu
trinken®. '

Aber diese Forderung blieb die Meinung einer Minderheit, und die Fra-
ge des «fiinften Bechers» wurde als «unentschieden» erklédrt. Das heisst in
der talmudisch-aramiischen Sprache: TEQU, was so viel bedeutet wie: «(Die
Frage) bleibt bestehen». Das ist der allgemeine Ausdruck des Talmuds fiir
unentschiedene Fragen — und wird auch im modernen Hebréisch fiir das Ur-
teil «Unentschieden» bei Fussballspielen gebraucht. Im Volksverstindnis
aber wurde TEQU als Abkiirzung verstanden, und zwar von 7isbi Yetarez
Qusyyét We?ibaCyot, d.h.: «Der Mann aus Tischbe (= der Prophet Elija)
wird die Fragen und die Probleme 16sen».

Elija gilt nun seit Maleachi 3,23 als Vorldufer des Messias, — eine Vorstel-
lung, die dann auch bei den Evangelisten in ihrer Beschreibung von Johannes
dem Téufer eine grosse Rolle spielt. Elija als Vorldufer des Messias, verbun-
den mit der volkstiimlichen Auffassung von dem Wort TEQU bei dem Pro-
blem des «fiinften Bechers» der Sederfeier, wurde nun zu einem Stiick Fol-
klore, das wiederum in einem weit verbreiteten, wenn auch nachtalmudi-
schen Brauch in der Sederfeier miindete.

Es wird ndmlich auf den Seder-Tisch ein Becher gestellt, der zwar mit
Wein gefiillt wird, liber den aber kein Segensspruch gesprochen wird. Er wird
auch nicht getrunken und wird der «Becher des Propheten Elija» genannt. Es
ist der Becher, liber den, prosaisch gesprochen, der Prophet Elija einst die
Entscheidung féllen wird, ob er religionsgesetzlich erforderlich ist oder
nicht.

Aber folkloristisch gesprochen, ist das der Becher, den Elija trinken
wird, wenn er am Seder-Abend erscheint, um die Ankunft des Messias zu ver-
kiinden. Man erwartet ihn besonders gleich nach dem Tischgebet und bevor
die Psalmen 115 bis 118 gesungen werden. Dann wird namlich die Tiir ge6ff-
net, — ein Brauch, der urspriinglich am Anfang des Seders geiibt wurde, als
man die bereits erwdahnte Einladung aussprach: «Jeder Hungrige komme
und esse!», dann aber, wahrscheinlich in Zeiten der Verfolgung, ndher zum
Ende des Seders verlegt wurde.

So wurde dann das Offnen der Tiire zum Hohepunkt der messianischen
Erwartung bei der Sederfeier. Es war sozusagen die jiidische Art, das Ma-
ran’atha! zu dramatisieren. Und jedes Jahr — bis jetzt — hat man sich damit
getrOstet, dass man sagte: «Dieses Jahr ist er nicht gegkommen. Gewiss aber
kommt er nidchstes Jahry.

43



«Nichstes Jahr in Jerusalem»

Schliesslich steht am Ende des Seders der letzte Teil eines Gedichts von
Ele®azar Hakallir (ca. 8. Jahrhundert), in dem es heisst, dass Gott bald Sein
erlostes Volk nach Zion zuriickfiihren mége. Worauf dann alle Anwesenden
sprechen: «Ndchstes Jahr in Jerusalem!». '

Dass das ein messianischer Spruch ist, geht schon daraus hervor, dass
die Juden im Staate Israel und sogar in der Stadt Jerusalem ihn auch noch
sprechen, und zwar mit der Hinzufligung eines Wortes. Sie sagen ndamlich:
«Ndachstes Jahr im wiedererbauten Jerusalem!», d.h. im messianisch wieder-
erbauten Jerusalem, da ja der heutige Staat Israel doch nicht so ganz, um es
milde zu sagen, dem messianischen Ideal entspricht.

Und auch die Juden, die sich nicht zur zionistischen Ideologie verstehen
und die das Messianische nicht unbedingt im nationalistischen Sinn deuten,
konnen sich diesem Wunsch anschliessen, — indem sie Jerusalem als «Stadt
des Friedens» auffassen, als Civitas Dei, die liberall errichtet werden kann.

So hat also die Sederfeier ihre messianischen Elemente. Einige davon
sind ganz bewusst messianisch, andere dagegen werden nur in der Volks-
frommigkeit und in der Folklore messianisch gedeutet. So lange aber der Se-
der in einer vor-messianischen, also unerlosten Welt iiberhaupt gefeiert wird
und gefeiert wurde, ist der Seder als solcher, wenn nicht gar ein Stiick «vor-
weggenommener Eschatologie», so doch zumindest ein pridgnanter Aus-
druck der Hoffnung, dass der Gott, der unsere Vater aus dgyptischer Sklave-
rei befreit hat — und, zusammen mit unseren Vétern, auch uns —, einst Is-
rael und der ganzen Menschheit die endgiiltige Erlésung, das Messiasreich,
zuteilwerden lassen wird. '

«In dieser Nacht wurden sie befreit; und in dieser Nacht werden sie be-
freit werden»®.

ANMERKUNGEN

. Vortrag gehalten am 13. Januar 1985 in der Paulus-Akademie, Ziirich.

. The Origins of the Seder, University of California Press, 1984.

. Mekilta, Ed. Horovitz-Rabin, S. 52.

. Tosefta Pesahim X, 9.

. David Daube, The Significance of the Afikoman, in: Pointer, London, Bd. 3, S. 4f.
. Pesahim X, 1.

. P. Pesahim X, 1 ed. Krotoschin, p. 37b,c.

. Quellen bei Menahem M. Kasher Hg., Haggadah Selema, Jerusalem?, A. M. 5721, S.
161-171.
. S. Anm. 3

44

00 1 N W kW —

o



	Wirkliche und vermeintliche messianische Elemente der Sederfeier

