
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Der "Gottesknecht" bei Deuterojesaja im Verständnis des Judentums

Autor: Haag, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960756

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER «GOTTESKNECHT» BEI DEUTEROJESAJA
IM VERSTÄNDNIS DES JUDENTUMS1

von Herbert Haag

Dass die vier Perikopen im Deuterojesaja-Buch (Jes 42,1-4; 49,1-6;
50,4-9; 52,13-53,12), die von einem anonymen Eved JHWH oder Gottesknecht

handeln und gewöhnlich Gottesknechtlieder oder Eved-JHWH-Lie-
der genannt werden, die umstrittensten Texte der hebräischen Bibel sind, ist
bekannt2. Zwar lag die neuere Eved-JHWH-Forschung vorwiegend in christlicher

Hand. Aber schon einzelne Kirchenväter, vor allem aber die christlichen

Ausleger des Mittelalters und der Neuzeit haben immer wieder danach
gefragt, wie denn die Juden selbst diese Texte verstehen. Zwar braucht das

jüdische Verständnis nicht unfehlbar und deshalb auch nicht unbedingt
massgeblich zu sein. Aber da die Texte nun einmal von einem jüdischen
Propheten stammen, dürften die Juden doch den besten unmittelbaren Zugang
zu ihrem Sinn haben. Die von namhaften christlichen Theologen vertretene
Überzeugung, nur ein Christ könne das «Alte Testament» (AT) richtig
verstehen, werden wir uns ja schwerlich zu eigen machen können.

Aber wie kommen wir an das jüdische Verständnis der Perikopen heran?

Wie wird es uns greifbar?

Wir haben in der Geschichte der jüdischen Schriftgelehrsamkeit drei
grosse Perioden zu unterscheiden: die frühjüdische — sie reicht vom babylonischen

Exil (von da an beginnt man von Juden zu sprechen) bis etwa zur
arabischen Eroberung ca. 640 nC., ein Zeitraum von rund 1000 Jahren. Die
zweite Periode ist die der grossen jüdischen Schriftgelehrsamkeit im Mittelalter,

und schliesslich gibt es die jüdische Exegese der Neuzeit, von der Aufklärung

bis zur Gegenwart.

1. Die frühjüdische Auslegung der Gottesknechtlieder

Am meisten interessiert uns zweifellos, wie die Juden in der ältesten Zeit
unsere Texte verstanden haben. Wenn ein Gottesknechtlied in der Synagoge

Prof. Dr. Herbert Haag ist emeritierter Ordinarius für Altes Testament der
katholisch-theologischen Fakultät der Universität Tübingen. Adresse: Guggistrasse 12",
CH-6005 Luzern.

23



im Gottesdienst gelesen wurde, was dachte sich der Zuhörer dabei? Wie wurde

der Text ausgelegt (zum Ritus vgl. Lk 4, 16-30)2.

a) Die Bibel

Die ältesten Spuren jüdischer Auslegung finden wir zweifellos in der
Bibelselbst. Die Bibel ist ihr bester eigener Kommentar. Wenn in einem späteren

Bibeltext auf einen früheren Bezug genommen wird, geht in der Regel
daraus auch hervor, wie dieser Text von den späteren Lesern verstanden wurde.

Es gilt somit konkret festzustellen, ob und in welchem Sinn die Gottes-
knechtlieder in späteren biblischen Texten herangezogen werden. Dabei
kann es sich natürlich nur um sehr junge Schriften des AT handeln, solche,
die zwischen dem 4. und dem 2. Jahrhundert vC. entstanden sind.

Freilich wird die Benennung solcher Schriftstellen immer eine
Ermessensfrage bleiben. Denn man kann sich in guten Treuen darüber streiten, ob
bei einer textlichen Ähnlichkeit eine bewusste Bezugnahme vorliegt oder ob
es sich um einen blossen Zufall handelt. Wir müssen uns hier auf die Stellen
beschränken, an denen nach übereinstimmendem Urteil der Ausleger ein
Bezug vorliegt. Es handelt sich um die Folgenden:

Daniel 12,3

Der Abschnitt Dan 12,1-3 gehört zu den besonders wichtigen Stellen des

AT, vor allem deshalb, weil hier zum ersten Mal im AT die Erwartung der
individuellen Auferstehung ausgesprochen wird. Die historische Situation ist
die der Religionsverfolgung durch Antiochus IV. Epiphanes (175-164), dessen

Tod unmittelbar vorher (11,45) angekündigt wird. Der Tod des Tyrannen

ist für den Apokalyptiker das Signal für den Anbruch der Endzeit. Diese
wird — ähnlich wie in den eschatologischen Reden bei den Synoptikern —
eingeleitet durch eine Periode von vielerlei Bedrängnissen (V. 1). In diesem
endzeitlichen Kampf wird jedoch das jüdische Volk mit dem Leben
davonkommen, freilich nur jene aus dem Volk, die «aufgeschrieben sind im Buch
(des Lebens)», das heisst die Gerechten. In einer kühnen und bisher ungehör-
ten Vision gesellt der Prophet dem Heil der Lebenden nun aber auch die Toten

bei. Während jedoch bei den Lebenden die Rettung auf die Gerechten
beschränkt bleibt, werden von den «Vielen» — gemeint sind alle, soweit sie zu
Israel gehören — Gerechte und Frevler sich aus dem Staub erheben. Freilich
wird sie ein unterschiedliches Los erwarten: «die einen (werden erwachen) zu
ewigem Leben, die anderen zu Schmach, zu ewigem Abscheu» (V. 2). Dabei
wird der Tod mit einem Schlaf verglichen («die schlafen im Erdenstaub»);
deshalb heisst es nicht: sie werden auferstehen (qüm), sondern sie werden
«erwachen» (qîz).

24



Ohne sich nun aber um das Los der Bösen weiter zu kümmern, wendet
sich der Prophet in V. 3 nur noch dem Los der Gerechten zu. Er bezeichnet sie

nicht mit dem geläufigen Ausdruck zaddîqîm, vielmehr nennt er sie die mas-
kîlîm. ski im Hi. kann mehrerlei bedeuten: einsichtig sein, klug sein (s'ekel
Verstand, Einsicht, Intelligenz). Das Partizip bedeutet «einsichtig», im
religiösen Sinn «fromm». Es kann aber auch «erfolgreich sein, Erfolg haben»
bedeuten (Gen 3,6). Die maskîlîm sind also die Einsichtigen, die Frommen.
Nun wissen wir, dass es in der Makkabäerzeit eine Gruppe oder eine Partei
gab, die angesichts der seleukidischen Religionsverfolgung die absolute
Treue zum Gesetz auf ihre Fahne geschrieben hatte. Diese Leute nannten sich
die hasîdîm (1. Makk. 2,42), die Frommen aus ihnen ging später die Partei
der Pharisäer hervor), und es kann kein Zweifel darüber bestehen, dass mit
den maskîlîm in Dan 12,3 eben diese hasîdîm derfromme, der getreue Teil
des Volkes gemeint sind. Besser als «die Weisen» würden wir wohl «die
Frommen» übersetzen, und wenn wir bei « Weisen» bleiben, müssen wir uns
bewusst sein, dass damit hier nicht die Weisheitslehrer, die Schriftgelehrten,
gemeint sind. Im 2. Halbvers werden sie als jene bezeichnet, die «die Vielen
gerecht gemacht haben» (mazdîqey harabbîm) oder, wie sinngemäss übersetzt

werden kann, «die Vielen zur Gerechtigkeit geführt haben». Gemeint
ist wiederum nicht durch Unterricht und Belehrung, sondern durch ihr Vorbild

und ihren beispielhaften Tod. Und offenbar wurde dem Sterben der
makkabäischen Märtyrer eine sühnende Kraft zugeschrieben. Von daher
verstehen wir die Bezüge unserer Stelle auf das 4. Gottesknechtlied. Dort
(Jes. 52,13) wird vom Knecht gesagt: hinne yas'kîl cavdî, was man gewöhnlich

übersetzt: «Siehe, mein Knecht wird Erfolg haben». Er wird ein mas'kîl
sein, und wenn in Dan 12,3 die Gerechten oder Frommen nicht zaddîqîm
genannt werden, sondern eben maskîlîm, dann wohl deshalb, weil auf den
Gottesknecht Bezug genommen werden sollte. Diese maskîlîm werden in Dan
12,3 auch die mazdîqey harabbîm genannt: die «die vielen Rechtfertigenden»,

und ebenso heisst es in Jes 53,11: yazdîq cavdî larabbîm, «mein
Knecht wird den Vielen Gerechtigkeit verschaffen». Der Seher von Dan
12,1 - 3 hat somit das, was in Jes 53 vom Gottesknecht gesagt wird, erfüllt
gesehen in den hasîdîm, in den Frommen und Gesetzestreuen der Makkabäerzeit,

die das Volk nicht nur belehren, sondern sich auch hinopfern für es. Damit

wird dem Gottesknecht von Jes 53 ein kollektiver Sinn zugesprochen: der
Eved (Knecht) ist die Gruppe der hasîdîm.

Sirach 48,10

Die zweite Stelle ist Jesus Sirach 48,10. Auch wenn die Kirchen der
Reformation, jüdischem Beispiel folgend, sich für den verkürzten Kanon ent-

25



schieden haben und Sir nicht zur Schrift rechnen, so ist das Buch auf alle Fälle

ein gewichtiges Zeugnis jüdischen Denkens im 2. Jh. vC. (ungefähr gleichzeitig

mit Dan). Übrigens plädieren in neuerer Zeit angesehene evangelische
Theologen für die Aufwertung von Sir. Doch braucht uns diese Frage hier
nicht weiter zu beschäftigen. Die Stelle 48,10 steht im sog. «Lobpreis der
Väter». Dieser ist ein grösserer literarischer Block, der mit 44,1 einsetzt und den
Preis der grossen Gestalten der Vorzeit singt. Er verzichtet auf jede Kritik
und hebt ganz einseitig die Tugenden seiner Helden hervor, ähnlich wie die
traditionellen christlichen Heiligenbiographien. Wir haben es also mit einem
beginnenden Heiligenkult zu tun. Im 48. Kap. wird der Prophet Elija besungen.

Von ihm heisst es in V. 10:

«Du stehst, wie die Schrift sagt, für die (End) zeit bereit,
um den Zorn (Gottes) zu stillen, bevor er entbrennt,
um die Herzen der Väter zu den Kindern zu wenden
und die Stämme Jakobs wieder aufzurichten».

Unmittelbar vorher ist von der Aufnahme Elijas in den Himmel die Rede,

im Sturmwind und im feurigen Wagen (V. 9). In unserem Vers wird die
Erwartung auf die Wiederkunft des Elija ausgesprochen. Dabei wird
zunächst Bezug genommen auf Mal 3,23f. Dort wird angekündigt, als Vorbote
des Tages Jahwes werde der Prophet Elija auftreten, und er werde die Väter
mit den Söhnen und die Söhne mit den Vätern versöhnen. Angesichts der
Hellenisierung des Landes war das «Generationenproblem» besonders akut,
da die Religion der Väter der Jugend als altväterisch erschien. Der Vorbote
Elija wird verhindern, dass der Tag Jahwes das Volk in einem so desolaten
Zustand antrifft.

Im letzten Halbvers von Sir 48,10 wird aber vom wiederkehrenden Elija
nicht nur gesagt, was Maleachi ihm als Aufgabe zugeschrieben hatte. Es wird
darüber hinaus von ihm auch gesagt, er werde die Stämme Jakobs wieder
aufrichten, worin wir zweifellos einen Bezug auf Jes 49,6 zu sehen haben.
Das bedeutet somit, dass der Gottesknecht mit dem wiederkehrenden Elija
identifiziert wird. In den Augen des Sirach ist demnach der Gottesknecht der
Prophet der Endzeit und wird somit als Einzelpersönlichkeit verstanden.

Aus den beiden Stellen Dan 12,3 und Sir 48,10 ergibt sich also keine
eindeutige Bilanz über das jüdische Verständnis des Gottesknechts, indem er
das eine Mal kollektiv, das andere Mal individuell gesehen wird.

b) DasTargum

Andererseits werden wir uns hüten, aus solch vereinzelten Zeugnissen
weitreichende Folgerungen zu ziehen. Aber, es gibt andere Zeugnisse, die ei-

26



ne grössere Aussagekraft besitzen. Wir müssen uns auf das wichtigste
beschränken: das Targum, die alte aramäische Übersetzung der hebräischen
Bibel.

In der nachexilischen Zeit ersetzte, wie wir wissen, das Aramäische, die
Verwaltungssprache des persischen Grossreiches, in Palästina mehr und
mehr das Hebräische als Landessprache. Vom einfachen Volk wurde der
hebräische Text der Bibel allmählich nicht mehr verstanden; deshalb wurde bei
der synagogalen Lesung eine aramäische Übersetzung des hebräischen Textes

gegeben, sei es Vers für Vers, sei es abschnittweise. Diese Übersetzung
durfte jedoch nur mündlich und aus dem Stegreif erfolgen, es war dem Übersetzer

nicht erlaubt, sich einer schriftlichen Vorlage zu bedienen. Deshalb
wurde mehr sinngemäss als wörtlich übersetzt und sind alle Targume mehr
oder weniger freie, paraphrasierende Übersetzungen ins Aramäische. Dass
dieser Brauch synagogaler Übersetzung bereits zur Zeit Jesu bestand, ist
unbestritten. Umstritten ist nur, wann die Targume schliesslich doch
aufgeschrieben wurden (denn wären sie nicht aufgeschrieben worden, besässen wir
sie nicht). Wir müssen diese Frage für den Augenblick offen lassen, wir kommen

später darauf zurück.

Eine Übersetzung ist immer schon ein Kommentar, denn ich kann einen
Text nicht ubersetzen, ohne ihn schon in einem bestimmten Sinn zu deuten.
Aus der Art und Weise, wie die Juden zur Zeit Jesu die Gottesknechtlieder
übersetzt haben, können wir somit erschliessen, wie sie diese verstanden. JDie

Gottesknechtlieder finden sich im Prophetentargum, auch Targum Jonathan

genannt3. Unsere besondere Aufmerksamkehrmuss sich dabei auf das 4.

Lied (Jes 53) richten, wo vom Leiden und Sterben des Eved die Rede ist, weil
sich die christliche Anwendung der Gottesknechtlieder auf Jesus besonders
auf dieses Kapitel stützte.

Das Targum von Jes 52,13-53,12 lautet so:

52.13 Siehe, Erfolg haben wird mein Knecht, der Messias,
hoch und bedeutend und mächtig werden gar sehr.

52.14 So wie auf ihn hoffte das Haus Israel viele Tage lang,
als verfinstert war unter den Völkern ihr Aussehen
und ihr Glanz geringer als der der Menschen

52.15 so wird er zerstreuen viele Völker,
seinetwegen werden Könige schweigen,
die Hand auf den Mund legen;
denn was ihnen nicht erzählt worden war, sehen sie,
und was sie nicht gehört hatten, nehmen sie wahr.

53,1 Wer glaubte dieser unserer Botschaft,
und die Stärke des mächtigen Armes Jahwes,
wem wurde sie jetzt offenbart?

27



53.2 Und es werden aufwachsen die Gerechten vor ihm, siehe, wie sprossen¬
de Triebe,
und wie ein Baum, der aussendet seine Wurzeln zu Wasserbächen, so
werden zahlreich werden die heiligen Geschlechter in dem Lande, das
seiner bedürftig war.
Nicht ein profaner Anblick ist seine Erscheinung
und die Furcht vor ihm nicht gewöhnliche Furcht,
sondern ein heiliger Glanz wird sein Glanz sein,
so dass jeder, der ihn erblickt, ihn (hingerissen) betrachtet.

53.3 Sodann wird (er) zur Verachtung werden
und aufhören (machen) die Herrlichkeit aller Königreiche;
sie werden schwach und jämmerlich sein, siehe

wie ein Mann der Schmerzen und bestimmt für Krankheiten,
und wie wenn die Seklna das Angesicht von uns gewendet hätte,
Verachtete und Unbeachtete.

53.4 Sodann wird er bitten für unsere Schulden,
und unsere Missetaten werden um seinetwillen vergeben werden,
und wir sind gerechnet als Zerstossene,
von Jahwe her Geschlagene und Geplagte.

53.5 Und er wird bauen das Heiligtum, das entweiht worden ist
durch unsere Schulden,
preisgegeben durch unsere Sünden,
und durch seine Lehre wird sein Frieden reich sein über uns
und wenn wir uns um ihn sammeln,
werden unsere Schulden uns vergeben werden.

53.6 Wir alle wurden zerstreut wie Kleinvieh,
jeder ging für sich seinen Weg in die Verbannung,
aber vor Jahwe war es wohlgefällig zu vergeben
unser aller Schulden um seinetwillen.

53.7 Wenn er bittet, erhält er Antwort,
und bevor er seinen Mund auftut, wird er erhört.
Die Starken der Völker wird er wie ein Lamm zur Schlachtung hingeben
und wie ein Mutterschaf, das vor seinen Scherern stumm ist,
und niemand wird vor ihm den Mund auftun und ein. Wort sagen.

53.8 Aus Leiden und Züchtigung wird er herzubringen unsere
Exulantenschaften;
die Wunder, die uns widerfahren werden in seinen Tagen,
wer vermag sie zu erzählen?
Denn er wird weichen lassen die Herrschaft der Völker aus dem Lande
Israel;
die Schulden, die beging mein Volk, wird er auf jene treffen lassen.

28



53.9 Und er wird dahingehen die Gottlosen zur Hölle,
und die sich durch Raub bereichert haben, in den Tod des Verderbens,
damit nicht erhalten werden die Übeltäter
und sie nicht (mehr) Trug reden mit ihrem Munde.

53.10 Aber Jahwe war es wohlgefällig, zu reinigen und zu läutern den Rest sei¬

nes Volkes,
um rein zu machen von Schulden ihre Seelen.
Sie werden sehen die Königsherrschaft ihres Messias,
viele Söhne und Töchter haben, lange leben,
und die das Gesetz Jahwes tun, werden durch sein Wohlgefallen Erfolg
haben.

53.11 Aus der Knechtschaft der Völker wird er entrinnen lassen ihre Seelen,
sie werden sehen die Züchtigung ihrer Hasser,
satt werden am Raub ihrer Könige.
In seiner Weisheit wird er gerecht sprechen die Gerechten,
um viele zu Knechten des Gesetzes zu machen,
und für ihre Schulden wird er bitten.

53.12 Dann will ich ihm den Raub vieler Völker zuteilen,
und den Besitz starker Städte wird er verteilen als Beute,
dafür dass er dahingab in den Tod seine Seele

und die Widerspenstigen dem Gesetz unterwarf.
Und er wird für viele Schulden Fürbitte tun,
und den Widerspenstigen wird vergeben werden um seinetwillen.

Was wir da lesen, kann uns nur in höchstem Mass überraschen. Denn
hier geht es nicht mehr um eine freie Übersetzung des hebräischen Textes, wie
wir sie von den Targumen gewohnt sind, sondern um eine sinnwidrige Um-
formulierung des biblischen Textes. Zwar wird der Abschnitt gleich am
Anfang dezidiert auf den Messias bezogen, der Eved ist der Messias, aber es werden

von diesem systematisch alle Leidenszüge ferngehalten. Das Targum
entwickelt vom Messias ein völlig anderes Bild als der hebräische Text vom
Eved: Wenn der Messias erscheint, wird er das Volk zerstreut und sein Land
in der Hand heidnischer Machthaber finden (wohl Anspielung auf die römische

Herrschaft). Der Messias aber ist gross und heilig, und er erreicht alles,
was er von Gott erbittet. Er wird die Heidenvölker zerstreuen, ausrotten,
vernichten, vor den Augen Israels züchtigen, und er selbst wird grosse Beute
davontragen. Aber auch die gottlosen und reichen Israeliten wird er ausrotten,
für die übrigen aber tut er Fürbitte, damit ihre Schuld getilgt und ihre Sünden
vergeben werden. Er wird dem befreiten Israel Ordnung, Gerechtigkeit und
Frieden bringen, die Exulanten zurückführen, den Tempel wieder aufbauen
und alle zu getreuen und lange lebenden Thoradienern machen.

29



Wie konnte es, so fragen wir, in der Synagoge zu einer derart abweichenden

Wiedergabe des hebräischen. Textes kommen? Lange Zeit hat die
Antwort das Feld beherrscht, die J. Jeremias4 gab: Wir haben antichristliche
Polemik vor uns! Nach Jeremias wäre der Text in vorchristlicher Zeit getreu
übersetzt worden; das Judentum hätte also in vorchristlicher Zeit mit einem
leidenden Messias gerechnet. Als sich dann aber die Kirche dieses Textes
bediente und mit seiner Erfüllung in Jesus den Juden gegenüber die Messianität
Jesu bewies, hätten die Juden die Vorstellung eines leidenden Messias aufgegeben

und deshalb die alte Targumübersetzung nachträglich gefälscht.

Diese Position setzt natürlich voraus, dass das Targum wenn nicht in
schriftlicher Gestalt, so doch zu mindest in mündlicher Überlieferung in
vorchristliche Zeit zurückreicht. Denn eine durch die christliche Polemik provozierte

Fälschung ist ja nur denkbar, wenn bereits eine vorchristliche Fassung
des Targums vorlag, in dem mit dem Messiasleiden gerechnet wurde. In
diesem Punkt widersprach Jeremias der opinio communis seiner Zeit. Denn es

galt während Jahrzehnten als ausgemachte Sache, dass das Targum seine
jetzige Gestalt erst im 5. Jh. nC. erhalten hat, wenn auch immer schon mit einer
langen Entwicklungsgeschichte gerechnet wurde.

Jeremias hat mit seiner Position zahlreiche Anhänger gefunden, auf die
hier nicht weiter einzutreten ist. Uns interessiert vor allem, wie die Diskussion

in den letzten dreissig Jahren seit Jeremias verlief. Wir können das

Ergebnis schon vorwegnehmen: Jeremias hat in einem Punkt recht bekommen,
in einem anderen aber ist er mehr und mehr ins Unrecht versetzt worden.

Recht erhielt Jeremias in der Frühdatierung des Targums, das nach ihm,
wie wir sahen, zumindest in mündlicher Gestalt in vorchristliche Zeit zurückreicht.

Schon damals stand er mit dieser Ansicht nicht allein auf weiter Flur.
Schon vor Jeremias gab es namhafte, vor allem jüdische Gelehrte, die sogar
mit schriftlichen vorchristlichen Targumen rechneten. Um nur einen von
ihnen zu nennen: Leopold Zunz schreibt in seinem klassischen Werk über den
jüdischen Gottesdienst «Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden» (Berlin
1832): «Geschriebene aramäische Übersetzungen der meisten biblischen
Bücher hat es sicherlich schon unter den Hasmonäern gegeben» (61).

Vor allem aber haben wir seit 1947 die Funde von Qumran, die hinsichtlich

des Alters der geschriebenen Targume eine völlig neue Sachlage schufen.
Denn in Qumran wurden verschiedene Targumfragmente gefunden, vor
allem in Höhle 11 ein ansehnliches Fragment eines Ijob-Targums (1 lQtgJob).
Damit ist es zur Gewissheit geworden, dass es seit spätestens dem 2. Jh. vC.
schriftliche Targume gab. Heute neigt man deshalb mehr und mehr dazu,
LXX (Septuaginta) und Targum als Parallelerscheinungen zu sehen. Es war
immer unbestritten, dass die LXX um 200 vC. für die Bedürfnisse der grie-

30



chischsprechenden Juden geschaffen wurde. Warum soll nicht um die gleiche

Zeit das Targum für die Bedürfnisse der aramäischsprechenden Juden
geschrieben worden sein?

Bekam Jeremias somit Recht, was das Alter des Targums angeht, ja
wurden seine diesbezüglichen optimistischen Vorstellungen durch die Tatsachen

eher noch übertroffen, so wurde er in einem anderen Punkt von der
fortschreitenden Forschung mehr und mehr ins Unrecht versetzt: in seiner
gewiss recht absonderlichen Meinung, die Juden hätten das Targum
nachträglich aus antichristlichem Affekt gefälscht. Den Widerspruch gegen Jeremias

eröffnete Erich Fasched. Fascher gibt zu bedenken, dass vor dem2. Jh.
nC. keine jüdische Vorstellung eines leidenden Messias nachweisbar ist. Hätten

die Juden zur Zeit Jesu mit einem leidenden Messias gerechnet, wäre das

Unverständnis der Jünger gegenüber den Leidensandeutungen Jesu nicht zu
verstehen. Diesen Einwand versucht Jeremias, ThWNT V, 697 Anm. 331,
mit der Annahme zu entkräften, die Vorstellung eines leidenden Messias sei

Gelehrtenkreisen vorbehalten geblieben und nicht bis in die Kreise des einfachen

Volkes gedrungen.

Es waren aber vor allem zwei weitere Arbeiten, die die Unhaltbarkeit der
These Jeremias' überzeugend nachwiesen: Martin Rese6 und Klaus Koch1.
Nach Koch entspricht die Übersetzung von Jes 53 durchaus den
Übersetzungsprinzipien des Targum. Das Besondere daran sei, dass die Sündenvergebung

des Messias so stark herausgestellt werde. Was den gewaltsamen Tod
des Knechts angeht, so werde dieser zwar nicht ausdrücklich ausgesagt, aber
auch nicht ausgeschlossen. Das Targum gehe damit bis zum Äussersten dessen,

was mit den damaligen Messiasvorstellungen in Einklang zu bringen
war. Der Grund, warum das Targum dem Messiasleiden möglichst auszuweichen

sucht, sei also nicht eine nachträgliche antichristliche Verfälschung des

Targums, sondern die Unvereinbarkeit des Evedleidens mit den gängigen
Vorstellungen des damaligen Judentums, das einen triumphalen Messias

erwartete, was uns ja auch die Evangelien bestätigen (bes. Mk 8,33 par Mt
16,23 «Hinweg von mir Satan!»).

Sicher hat das frühe Judentum also das 4. Lied auf den Messias bezogen,
allerdings auf einen sündenvergebenden und nicht auf einen sterbenden Messias.

Wie steht es um die anderen drei Lieder? Ich kann das hier nur kurz
andeuten. Auch das 1. Lied wird vom Targum auf den Messias gedeutet, hingegen

das 2. und 3. auf den Propheten selbst. Abschliessend können wir sagen,
dass im frühen Judentum das individuelle Verständnis des Eved wuchtig
überwiegt.

Allerdings betreffen die Zeugnisse, die wir bisher gesehen haben, nur
das palästinische Judentum, das uns im Hinblick auf Jesus, die Jünger und

31



die Urgemeinde auch am meisten interessiert. Eine andere Situation finden
wir im hellenistischen Judentum vor. Wir sahen vorhin schon, dass die
hellenistische Entsprechung des Targums die LXX war. Was ergibt sich aus der
LXX-Übersetzung für das Eved-Verständnis des hellenistischen Judentums?
Die LXX fügt in Abweichung vom masoretischen Text in Jesaia 42,1
«Jakob» und «Israel» ein und spricht sich somit eindeutig für die Identifizierung
des Knechts mit Israel aus. Ebenso wird das 2. Lied von der LXX auf Israel
bezogen. Über das 3. Lied lässt sich nichts Bestimmtes sagen. Das 4. Lied
scheint die LXX auf den Propheten selbst zu beziehen, so dass sich in der
LXX kollektives und individuelles Verständnis abwechseln. Das darf uns
nicht überraschen. Das alte Judentum sah die vier Lieder noch keineswegs als
eine thematische Einheit an, wié wir das heute tun, und hatte deshalb auch
keine Veranlassung, im Eved aller vier Lieder die gleiche Grösse zu sehen.

2. Die jüdischen Kommentare des Mittelalters

Exegese im heutigen Sinn des Wortes: Erklärung des Bibeltextes mit Hilfe

der hebräischen Grammatik und der Erforschung des hebräischen
Sprachschatzes, beginnt im Judentum im 10. Jh. nC., nachdem rund tausend Jahre
lang der Midrasch, die erbaulich belehrende, tröstende, nutzanwendende,
wegweisende Deutung der Schrift das Feld beherrscht hatte. Die Blütezeit der
jüdischen Kommentarliteratur setzt mit dem Gaon Saadya ben Josef
(892-942) ein und zieht sich über Rabbi Schlomo ben Jizchak (Raschi)
(1040-1105), Abraham Ibn Esra (1093-1168), Josef Kimchi und vor allem
seinen Sohn David Kimchi (1160-1235) bis in das 15. Jh. hin, wo sie mit Ab-
ravanel (1437-1508) ihren Abschluss findet. Die Zentren dieser jüdischen
Schriftgelehrsamkeit liegen in drei Regionen: Spanien, wo die Begegnung
mit der arabischen Geisteswelt sich ausserordentlich befruchtend auswirkte
(Ibn Esra, Abravanel), Nordfrankreich (Raschi) und die Provence (Kimchi).

Die jüdischen Kommentare des Raschi, Ibn Esra, David Kimchi und
Abravanel zu den Gottesknechtliedern wurden von N. Hutterer8 in sorgfältiger

deutscher Übersetzung herausgegeben'.

Das Studium dieser Kommentare ist hochinteressant, auch deshalb, weil
die Deutung des Eved keineswegs einhellig ist. Abravanel sieht im Knecht des
1. Liedes den Messias. Er weist zunächst alle anderen Deutungen zurück (die
Gerechten Israels, Kyros, der Prophet) und erklärt dann: «Mir selbst scheint
es, dass alle die Weisen mit Blindheit geschlagen waren und nicht sahen, dass

man alle diese Worte nicht nach dem einfachen Wortlaut deuten kann,
sondern auf den König Israels, aus dem Hause Davids, beziehen muss» (Hutte-

32



rer 40). Diese Auffassung machen sich jedoch nicht alle Kommentatoren zu
eigen. So bezieht Raschi das erste Lied auf Israel.

Hingegen herrscht Einmütigkeit beim 2. Lied: alle Kommentatoren
beziehen es auf den Propheten selbst, Jesaja (Ich-Form der Rede). Auch das 3.

Lied (50, 4-9) ist eine Ich-Rede, was wiederum der Grund ist, warum auch
hier alle Ausleger im Knecht den Propheten selbst sehen. Einstimmigkeit
herrscht auch beim 4. Lied: der Knecht ist Israel. Freilich müssen wir hier eine

gewichtige Ausnahme vermerken. Sie betrifft Ibn Esra, dessen Kommentar

aus allen anderen herausragt und als eine singuläre Leistung angesprochen

werden muss. Er ist der einzige jüdische Kommentator, der bereits alle
vier Lieder aufden Propheten bezieht, also die sog. autobiographische Deutung

vertritt, die im übrigen erst im 20. Jh. zum Zug kommen sollte. Allerdings

sind Ibn Esra von der Tradition her die Hände gebunden, so dass er seine

persönliche Überzeugung nur sehr diskret andeuten kann. Im 4. Lied trägt
er, als Konzession an die gängige Lehre, zunächst die Deutung auf Israel vor.
In einer Schlussbemerkung erklärt er dann jedoch: «Aber meine Meinung
ist, dass der Prophet die Worte «siehe mein Knecht wird Erfolg haben» von
sich selbst sagt, ebenso wie «mein Knecht» in 42,1 und 49,3 auf ihn selbst

bezogen ist». Ibn Esra rechnet auch bereits, wie es die moderne Forschung erst
seit dem Ende des 19. Jh. tut, mit drei verschiedenen Verfassern für Jes 1-39;
40-55 und 56-66.

Zusammenfassend können wir von den mittelalterlichen Kommentaren
im Vergleich zur frühjüdischen Auslegung sagen, dass vor allem beim 4. Lied
die vorherrschende Deutung auf den Messias verdrängt worden ist durch die
Deutung auf Israel10. Wir werden gleich sehen, dass diese Entwicklung sich in
der neuesten Zeit noch weiter fortgesetzt hat.

3. Stimmen des 20. Jahrhunderts

Wie erwähnt, neigt das heutige Judentum noch stärker als das mittelalterliche

dazu, im leidenden Gottesknecht das jüdische Volk zu sehen, wenn
auch die Deutung auf den Messias, nicht zuletzt dank dem noch immer
anhaltenden Einfluss des Targums, sich bei einer Minderheit jüdischer Exege-
ten weiterhin behauptet.

Und dass bei den zeitgenössischen jüdischen Denkern vereinzelt auch
andere Vorstellungen vertreten werden, wird niemand überraschen.
Zwischen den beiden Weltkriegen und im deutschsprachigen Raum wird sich unser

Blick vor allem auf M. Buber, F. Rosenzweig und L. Baeck richten.

Für L. Baeck", der grundsätzlich von einer konkreten Messiasgestalt
absieht, ist der Eved mit Israel identisch.

33



«Die Auserwählung Israels wird als ein Prophetentum des ganzen Volkes er-
fasst. Sie wird in ihm zu einem Glauben an eine Sendung über sich selbst hinaus,
an ein Auserwähltsein um der anderen willen. Ganz Israel ist der Bote des Herrn,
der Messias, der Knecht Gottes, der die Religion für alle Lande hüten, von dem
das Licht zu allen Völkern ausstrahlen soll». Und es folgt Zitat von Jes 42,6f.
«Das ist ein klassischer Gedanke geworden, und die späteren Zeiten haben
festgehalten, was sein Wesentliches, Kraftvolles ist. Nur aus dem Bewusstsein der

Auserwählung vermochte er hervorzugehen. Aus dem Glauben an sich konnte
dieser Glaube an die Verantwortlichkeit aufwachsen, diese fordernde Zuversicht,

für die Welt da zu sein. Nur ein Volk, das sein Eigenes in seiner Seele fühlte,
konnte empfinden ,wie viel es den anderen allen zu bedeuten hätte» (66).

«Das Judentum kann die Menschheit nicht ohne sich und sich nicht ohne die
Menschheit denken Das biblische Wort von der Stadt voller Sünden, die nicht
untergeht um der zehn Gerechten willen, die in ihr sind, ergriff mit seiner tiefen
Symbolik die Gemüter. So hatte es auch die alte Weisheit oft ausgesprochen, dass

die Welt auf dem Gerechten beruht; schon sein Dasein ist eine Sühne auf Erden.
Nur wegen der Frommen, die in ihr sind, besteht die Welt. Einer der Propheten
hatte darin die grosse Antwort für die Gemeinde Israels gefunden, ihr darin den
Sinn ihres Lebens verkündet: ihr Leiden ist das Leiden um der Versöhnung der
Welt willen. Für ihn ist Israel der "Knecht des Ewigen" — der Begriff des
Gottesdienstes personifiziert sich darin. Und diesen Gottesknecht zeigt er als den, der
"nicht Gestalt und Schöne hat... (und es folgt Zitat Jes 5 3,2 - 6.10 -12)" » (276f).

Faschers bemerkt zur kollektiven Messiasvorstellung Baecks und zu
seinem Verzicht auf eine konkrete Messiasgestalt: «Das geht freilich nur durch
einen Gewaltstreich: die Auslassung von Jes 53,7-9, ohne dass der Leser, für
dieses Verfahren eine Begründung erhält» (48).

Die Überlegungen F. Rosenzweigs'2 berühren sich mit denen Baecks:

«Gott der Herr gilt seinem Volk zugleich als der Gott der Vergeltung und der
Gott der Liebe... Er hat sein Volk erwählt, aber um an ihm zu strafen alle seine

Sünden. Er will, dass jegliches Knie sich ihm beuge, und thront doch auf den

Lobgesängen Israels. Für die Sünde der Völker tritt Israel vor ihm ein, und wird
mit Krankheit geschlagen, auf dass jene Heilung finden, — vor Gott stehen sie

beide, Israel sein Knecht und die Könige der Völker, und unentwirrbar für
menschliche Hände schlingt sich der Knoten von Leiden und Schuld, von Liebe
und Gericht, von Sünde und Versöhnung» (III, 59).

M. Buber umspannt mit seinem Schrifttum die Zeit vor und nach dem
zweiten Weltkrieg. Er nimmt in seine Eved-Vorstellung Elemente verschiedener

Deutungen auf. Gottesknecht und Messias sind für ihn nicht einmalige
Gestalten, sie haben sich in der Geschichte Israels ständig abgelöst, wobei
allerdings DtJes einen bevorzugten Platz einnimmt.

34



Buber13 behandelt die Gottesknechtlieder unter dem Stichwort «Das
Mysterium», unter das er das ganze DtJes-Buch subsumiert. Der Eved der
Lieder darf nicht mit dem Eved Israel identifiziert werden. Vielmehr muss,
«um den Hörer und Leser vor den Irrtümern eines zu engen Blickfelds zu
bewahren und ihm eine breitere Sicht in die offenbarten Wege Gottes zu gewähren,

dem unzulänglichen Knecht Israel der zulängliche namenlose Eved

gegenübergestellt werden, wie Israel "erwählt" und "gehalten", aber im
Gegensatz zu ihm einer, an dem JHWH auch Gefallen gefunden und auf den er
seinen Geist gegeben hat (42,1)» (317).

Dieser namenlose Eved ist für Buber nicht eine einmalige Persönlichkeit,

sie wiederholt sich vielmehr in der Geschichte Israels. Sicher aber gehört
Deuterojesaj a besonders dazu :

«Auch das können wir nicht wissen, welche geschichtlichen Gestalten er
der Prophet) in den Weg des Ebed einbezogen hat; er hatte ein Mysterium zu künden

und nicht es zu deuten. Aber eines darf uns gewiss sein: dass der namenlose
Prophet sich selber an einem Punkte des Weges gesehen hat. ...Wir dürfen
annehmen, dass er, an Kyros enttäuscht, sein eigenes Dasein als Zeitelement im
Weg der Person erfuhr, der das eigentliche Werk der Erlösung der Weltgeschichte

vorbehalten war» (327). Und insofern das Leiden Israels im Bild des Ebed
gedeutet wird, bilden der persönliche Ebed und der Ebed Israel doch wieder eine
Einheit. «Wer in Israel das Leiden Israels tut, ist der Ebed, und er ist das Israel,
an dem JHWH sich verherrlicht» (333).

Die Tragödie des Holocaust konnte die jüdische Theologie nur darin
bestärken, im leidenden Eved ihr eigenes Volk zu sehen. Die Überzeugung, dass

das Leiden des Knechts für die Vielen das Leiden Israels ist, artikuliert sich
besonders in der reflektierenden Holocaust-Theologie. Bei M. Brocke-H.
Jochum14lesen wir:

«Die sechs Millionen Juden starben als Unschuldige, sie starben für die Sünden

anderer. Die Menschen des Westens müssen reumütig von den Juden sagen,
was Jesaja von dem Gottesknecht sagte: "Aber er hat unsere Krankheit getragen
und unsere Schmerzen auf sich geladen... Doch er wurde durchbohrt wegen
unserer Verbrechen, wegen unserer Sünden zermalmt" (53,4-5). Das Martyrium
der Juden erklärt die Bedeutung, welche das Kreuz weiterhin behält; es kann das
besser als es je dem mittelalterlichen christlichen Dogma gelang» (15).

Das ist moderne jüdische, existentielle und aktualisierende
Gottesknecht-Auslegung. Wir werden ihr unseren Respekt nicht versagen können.

35



ANMERKUNGEN

1. Gastvortrag vom 16.1.85 am Institut für jüdisch-christliche Forschung der Theologischen

Fakultät Luzern. Der Vortrag ist eine verkürzte Fassung des entsprechenden
Kapitels meines Forschungsberichts «Der Gottesknecht bei Deutero-Jesaja» (erscheint
Ende 1985 in der Reihe «Erträge der Forschung», Wiss. Buchgesellschaft Darmstadt).
Für den Druck wurde das Vortragsmanuskript beibehalten, für Belege muss auf das
Buch verwiesen werden.

2. Allein seit 1892, der Eröffnung der modernen GK-Forschung durch Bernhard Duhm,
sind dazu rund 600 Bücher und Artikel geschrieben worden (Liste in meinem Buch,
vgl. Anm. 1).

3. Krit. Ausgaben des aram. Textes: J.F. Stenning, The Targum of Isaiah, Oxford 1949

(mit engl. Übersetzung); A. Sperber, The Bible in Aramaic III: The Latter Prophets
According to Targum Jonathan, Leiden 1962. Deutsche Übersetzung in vielen
Behandlungen des Themas, z.B. Jeremias, ThWNT V, 691f.

4. ThWNT V, 693, und in anderen Veröffentlichungen.
5. Jesaia 53 in christlicher und jüdischer Sicht, Berlin 1958.

6. Überprüfung einiger Thesen von Joachim Jeremias zum Thema Gottesknecht im
Judentum, ZThK 60 (1963) 21 -41.

7. Messias und Sündenvergebung in Jesaia 53-Targum, Journal for the Study of Judaism
3 (1972) 117-148.

8. Die mittelalterlichen jüdischen Kommentare zu den Ebed-JHWH-Liedern des Jesaja,
Berlin 1938. — Als Ergänzung zu Hutterer kann benützt werden: W.J. De Wilde, De
messiaansche opvattingen der middeleeuwsche exegeten Rasji, Aben Ezra en Kimchi
vooral volgens hun commentaren op Jesaja, Wageningen 1929.

9. Die Berner Dissertation von Hutterer wurde 1938 in Berlin vor Einbruch der dunklen
Nacht offenbar in grosser Hast gedruckt. Die vielen Druckfehler deuten darauf hin,
dass der Verfasser nicht mehr dazu kam, die Korrekturen zu lesen.

10. Es wird vermutet, dass dafür die Judenmassaker von 1096 in Speyer, Worms und
Mainz, wie auch in Köln, mitbestimmend waren. Die Zeitläufte boten den Juden reichlich

Gelegenheit, sich als die unschuldig Leidenden zu verstehen.

11. Das Wesen des Judentums, Frankfurt5 1926. S. auch: Dieses Volk, Frankfurt 1955,
89f.

12. Der Stern der Erlösung, Frankfurt 1921,21930.

13. Der Glaube der Propheten, Zürich, 1950.

14. Wolkensäule und Feuerschein. Jüdische Theologie des Holocaust, München 1982.

36


	Der "Gottesknecht" bei Deuterojesaja im Verständnis des Judentums

