Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 41 (1985)

Artikel: Der "Gottesknecht" bei Deuterojesaja im Verstandnis des Judentums
Autor: Haag, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960756

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER «GOTTESKNECHT» BEI DEUTEROJESAJA
IM VERSTANDNIS DES JUDENTUMS!

von Herbert Haag

Dass die vier Perikopen im Deuterojesaja-Buch (Jes 42,1-4; 49,1-6;
50,4-9; 52,13-53,12), die von einem anonymen Eved JHWH oder Gottes-
knecht handeln und gewohnlich Gottesknechtlieder oder Eved-JHWH-Lie-
der genannt werden, die umstrittensten Texte der hebrédischen Bibel sind, ist
bekannt?. Zwar lag die neuere Eved-JHWH-Forschung vorwiegend in christ-
licher Hand. Aber schon einzelne Kirchenviter, vor allem aber die christli-
chen Ausleger des Mittelalters und der Neuzeit haben immer wieder danach
gefragt, wie denn die Juden selbst diese Texte verstehen. Zwar braucht das
jidische Verstandnis nicht unfehlbar und deshalb auch nicht unbedingt
massgeblich zu sein. Aber da die Texte nun einmal von einem jiidischen Pro-
pheten stammen, diirften die Juden doch den besten unmittelbaren Zugang
zu ihrem Sinn haben. Die von namhaften christlichen Theologen vertretene
Uberzeugung, nur ein Christ konne das «Alte Testament» (AT) richtig ver-
stehen, werden wir uns ja schwerlich zu eigen machen kénnen.

Aber wie kommen wir an das jiidische Verstandnis der Perikopen her-
an? Wie wird es uns greifbar? )

Wir haben in der Geschichte der jlidischen Schriftgelehrsamkeit drei
grosse Perioden zu unterscheiden: die friihjiidische — sie reicht vom babylo-
nischen Exil (von da an beginnt man von Juden zu sprechen) bis etwa zur ara-
bischen Eroberung ca. 640 nC., ein Zeitraum von rund 1000 Jahren. Die
zweite Periodeist die der grossen jlidischen Schriftgelehrsamkeit im Mittelal-
ter, und schliesslich gibt es die jiidische Exegese der Neuzeit, von der Aufkla-
rung bis zur Gegenwart. '

1. Die friihjiidische Auslegung der Gottesknechtlieder

Am meisten interessiert uns zweifellos, wie die Juden in der dltesten Zeit
unsere Texte verstanden haben. Wenn ein Gottesknechtlied in der Synagoge

Prof. Dr. Herbert Haag ist emeritierter Ordinarius fiir Altes Testament der katho-
lisch-theologischen Fakultdt der Universitdt Tiibingen. Adresse: Guggistrasse 12%,
CH-6005 Luzern.

23



im Gottesdienst gelesen wurde, was dachte sich der Zuhorer dabei? Wie wur-
de der Text ausgelegt (zum Ritus vgl. Lk 4, 16-30)°.

a) Die Bibel

Die dltesten Spuren jiidischer Auslegung finden wir zweifellos in der Bi-
bel selbst. Die Bibel ist ihr bester eigener Kommentar. Wenn in einem spéte-
ren Bibeltext auf einen fritheren Bezug genommen wird, geht in der Regel
daraus auch hervor, wie dieser Text von den spéteren Lesern verstanden wur-
de. Es gilt somit konkret festzustellen, ob und in welchem Sinn die Gottes-
knechtlieder in spéteren biblischen Texten herangezogen werden. Dabei
kann es sich natiirlich nur um sehr junge Schriften des AT handeln, solche,
die zwischen dem 4. und dem 2. Jahrhundert vC. entstanden sind.

Freilich wird die Benennung solcher Schriftstellen immer eine Ermes-
sensfrage bleiben. Denn man kann sich in guten Treuen dariiber streiten, ob
bei einer textlichen Ahnlichkeit eine bewusste Bezugnahme vorliegt oder ob
es sich um einen blossen Zufall handelt. Wir miissen uns hier auf die Stellen
beschrianken, an denen nach tibereinstimmendem Urteil der Ausleger ein Be-
zug vorliegt. Es handelt sich um die Folgenden:

Daniel 12,3

Der Abschnitt Dan 12,1 -3 gehort zu den besonders wichtigen Stellen des
AT, vor allem deshalb, weil hier zum ersten Mal im AT die Erwartung der in-
dividuellen Auferstehung ausgesprochen wird. Die historische Situation ist
die der Religionsverfolgung durch Antiochus IV. Epiphanes (175-164), des-
sen Tod unmittelbar vorher (11,45) angekiindigt wird. Der Tod des Tyran-
nen ist fiir den Apokalyptiker das Signal fiir den Anbruch der Endzeit. Diese
wird — dhnlich wie in den eschatologischen Reden bei den Synoptikern —
eingeleitet durch eine Periode von vielerlei Bedridngnissen (V. 1). In diesem
endzeitlichen Kampf wird jedoch das jiidische Volk mit dem Leben davon-
kommen, freilich nur jene aus dem Volk, die «aufgeschrieben sind im Buch
(des Lebens)», das heisst die Gerechten. In einer kiithnen und bisher ungehor-
ten Vision gesellt der Prophet dem Heil der Lebenden nun aber auch die To-
ten bei. Wahrend jedoch bei den Lebenden die Rettung auf die Gerechten be-
schriankt bleibt, werden von den «Vielen» — gemeint sind alle, soweit sie zu
Israel gehoren — Gerechte und Frevler sich aus dem Staub erheben. Freilich
wird sie ein unterschiedliches Los erwarten: «die einen (werden erwachen) zu
ewigem Leben, die anderen zu Schmach, zu ewigem Abscheu» (V. 2). Dabei
wird der Tod mit einem Schlaf verglichen («die schlafen im Erdenstaub»);
deshalb heisst es nicht: sie werden auferstehen (g#im), sondern sie werden
«erwachen» (giz).

24



Ohne sich nun aber um das Los der Bosen weiter zu kiimmern, wendet
sich der Prophetin V. 3 nur noch dem Los der Gerechten zu. Er bezeichnet sie
nicht mit dem geldufigen Ausdruck zaddigim, vielmehr nennt er sie die mas-
kilim. $klim Hi. kann mehrerlei bedeuten: einsichtig sein, klug sein (sekel =
Verstand, Einsicht, Intelligenz). Das Partizip bedeutet «einsichtig», im reli-
gidsen Sinn «fromm». Es kann aber auch «erfolgreich sein, Erfolg haben»
bedeuten (Gen 3,6). Die maskilim sind also die Einsichtigen, die Frommen.
Nun wissen wir, dass es in der Makkabaerzeit eine Gruppe oder eine Partei
gab, die angesichts der seleukidischen Religionsverfolgung die absolute
Treue zum Gesetz auf ihre Fahne geschrieben hatte. Diese Leute nannten sich
die hasidim (1. Makk. 2,42), die Frommen aus ihnen ging spéter die Partei
der Phariséder hervor), und es kann kein Zweifel dariiber bestehen, dass mit
den maskilim in Dan 12,3 eben diese hasidim = der fromme, der getreue Teil
des Volkes gemeint sind. Besser als «die Weisen» wiirden wir wohl «die
Frommeny tibersetzen, und wenn wir bei « Weisen» bleiben, miissen wir uns
bewusst sein, dass damit hier nicht die Weisheitslehrer, die Schriftgelehrten,
gemeint sind. Im 2. Halbvers werden sie als jene bezeichnet, die «die Vielen
gerecht gemacht haben» (mazdigey harabbim) oder, wie sinngemaéss liber-
setzt werden kann, «die Vielen zur Gerechtigkeit gefiihrt haben». Gemeint
ist wiederum nicht durch Unterricht und Belehrung, sondern durch ihr Vor-
bild und ihren beispielhaften Tod. Und offenbar wurde dem Sterben der
makkabdischen Mairtyrer eine siihnende Kraft zugeschrieben. Von daher
verstehen wir die Beziige unserer Stelle auf das 4. Gottesknechtlied. Dort
(Jes. 52,13) wird vom Knecht gesagt: hinne yaskil cavdi, was man gewohn-
lich tibersetzt: «Siehe, mein Knecht wird Erfolg haben». Er wird ein maskil
sein, und wenn in Dan 12,3 die Gerechten oder Frommen nicht zaddigim ge-
nannt werden, sondern eben maskilim, dann wohl deshalb, weil auf den Got-
tesknecht Bezug genommen werden sollte. Diese maskilim werden in Dan
12,3 auch die mazdigey harabbim genannt: die «die vielen Rechtfertigen-
den», und ebenso heisst es in Jes 53,11: yazdiq Cavdi larabbim, «mein
Knecht wird den Vielen Gerechtigkeit verschaffen». Der Seher von Dan
12,1-3 hat somit das, was in Jes 53 vom Gottesknecht gesagt wird, erfiillt ge-
sehen in den hasidim, in den Frommen und Gesetzestreuen der Makkabéer-
zeit, die das Volk nicht nur belehren, sondern sich auch hinopfern fiir es. Da-
mit wird dem Gottesknecht von Jes 53 ein kollektiver Sinn zugesprochen: der
Eved (Knecht) ist die Gruppe der hasidim.

Sirach 48,10

Die zweite Stelle ist Jesus Sirach 48,10. Auch wenn die Kirchen der Re-
formation, jlidischem Beispiel folgend, sich fiir den verkiirzten Kanon ent-

25



schieden haben und Sir nicht zur Schrift rechnen, so ist das Buch auf alle Fal-
le ein gewichtiges Zeugnis jiidischen Denkens im 2. Jh. vC. (ungeféhr gleich-
zeitig mit Dan). Ubrigens plddieren in neuerer Zeit angesehene evangelische
Theologen fiir die Aufwertung von Sir. Doch braucht uns diese Frage hier
nicht weiter zu beschéftigen. Die Stelle 48,10 steht im sog. «Lobpreis der V-
ter». Dieser ist ein grosserer literarischer Block, der mit 44,1 einsetzt und den
Preis der grossen Gestalten der Vorzeit singt. Er verzichtet auf jede Kritik
und hebt ganz einseitig die Tugenden seiner Helden hervor, dhnlich wie die
traditionellen christlichen Heiligenbiographien. Wir haben es also mit einem
beginnenden Heiligenkult zu tun. Im 48. Kap. wird der Prophet Elija besun-
gen. Von ihm heisst esin V. 10:

«Du stehst, wie die Schrift sagt, fiir die (End) zeit bereit,
um den Zorn (Gottes) zu stillen, bevor er entbrennt,
um die Herzen der Viter zu den Kindern zu wenden
und die Stimme Jakobs wieder aufzurichten».

Unmittelbar vorher ist von der Aufnahme Elijas in den Himmel die Re-
de, im Sturmwind und im feurigen Wagen (V. 9). In unserem Vers wird die
Erwartung auf die Wiederkunft des Elija ausgesprochen. Dabei wird zu-
nichst Bezug genommen auf Mal 3,23f. Dort wird angekiindigt, als Vorbote
des Tages Jahwes werde der Prophet Elija auftreten, und er werde die Viter
mit den S6hnen und die S6hne mit den Vétern versbhnen. Angesichts der
Hellenisierung des Landes war das «Generationenproblem» besonders akut,
da die Religion der Viter der Jugend als altvéterisch erschien. Der Vorbote
Elija wird verhindern, dass der Tag Jahwes das Volk in einem so desolaten
Zustand antrifft.

Im letzten Halbvers von Sir 48,10 wird aber vom wiederkehrenden Elija
nicht nur gesagt, was Maleachi ihm als Aufgabe zugeschrieben hatte. Es wird
dariiber hinaus von ihm auch gesagt, er werde die Staimme Jakobs wieder
aufrichten, worin wir zweifellos einen Bezug auf Jes 49,6 zu sehen haben.
Das bedeutet somit, dass der Gottesknecht mit dem wiederkehrenden Elija
identifiziert wird. In den Augen des Sirach ist demnach der Gottesknecht der
Prophet der Endzeit und wird somit als Einzelpersonlichkeit verstanden.

Aus den beiden Stellen Dan 12,3 und Sir 48,10 ergibt sich also keine ein-
deutige Bilanz iiber das jiidische Verstdndnis des Gottesknechts, indem er
das eine Mal kollektiv, das andere Mal individuell gesehen wird.

b) Das Targum

Andererseits werden wir uns hiiten, aus solch vereinzelten Zeugnissen
weitreichende Folgerungen zu ziehen. Aber, es gibt andere Zeugnisse, die ei-

26



ne grossere Aussagekraft besitzen. Wir miissen uns auf das wichtigste be-
schrianken: das Targum, die alte araméische Ubersetzung der hebréischen
Bibel. ‘

In der nachexilischen Zeit ersetzte, wie wir wissen, das Aramadische, die
Verwaltungssprache des persischen Grossreiches, in Paldstina mehr und
mehr das Hebrdische als Landessprache. Vom einfachen Volk wurde der he-
bréische Text der Bibel allméhlich nicht mehr verstanden; deshalb wurde bei
der synagogalen Lesung eine araméische Ubersetzung des hebraischen Tex-
tes gegeben, sei es Vers fiir Vers, sei es abschnittweise. Diese Ubersetzung
durfte jedoch nur miindlich und aus dem Stegreif erfolgen, es war dem Uber-
setzer nicht erlaubt, sich einer schriftlichen Vorlage zu bedienen. Deshalb
wurde mehr sinngemadss als wortlich libersetzt und sind alle Targume mehr
oder weniger freie, paraphrasierende Ubersetzungen ins Araméische. Dass
dieser Brauch synagogaler Ubersetzung bereits zur Zeit Jesu bestand, ist un-
bestritten. Umstritten ist nur, wann die Targume schliesslich doch aufge-
schrieben wurden (denn wéren sie nicht aufgeschrieben worden, besidssen wir
sie nicht). Wir miissen diese Frage fiir den Augenblick offen lassen, wir kom-
men spater darauf zuriick.

Eine Ubersetzung ist immer schon ein Kommentar, denn ich kann einen
Text nicht ubersetzen, ohne ihn schon in einem bestimmten Sinn zu deuten.
Aus der Art und Weise, wie die Juden zur Zeit Jesu die Gottesknechtlieder
iibersetzt haben, kénnen wir somit erschliessen, wie sie diese verstanden. Die
Gottesknechtlieder finden sich im Prophetentargum, auch Targum Jonat-
han genannt®. Unsere besondere Aufmerksamkeimuss sich dabei auf das 4.
Lied (Jes 53) richten, wo vom Leiden und Sterben des Eved die Rede ist, weil
sich die christliche Anwendung der Gottesknechtlieder auf Jesus besonders
auf dieses Kapitel stiitzte.

Das Targum von Jes 52,13-53,12 lautet so:

52,13  Siehe, Erfolg haben wird mein Knecht, der Messias,
hoch und bedeutend und méchtig werden gar sehr.

52,14  So wie auf ihn hoffte das Haus Israel viele Tage lang,
als verfinstert war unter den Volkern ihr Aussehen
und ihr Glanz geringer als der der Menschen

52,15 so wird er zerstreuen viele Volker,

seinetwegen werden Konige schweigen,

die Hand auf den Mund legen;

denn was ihnen nicht erzahlt worden war, sehen sie,

und was sie nicht gehort hatten, nehmen sie wahr.
53,1 Wer glaubte dieser unserer Botschaft,

und die Starke des médchtigen Armes Jahwes,

wem wurde sie jetzt offenbart?

27



332

53,3

53,4

33,5

53,6

53,7

53,8

28

Und es werden aufwachsen die Gerechten vor ihm, siehe, wie sprossen-
de Triebe,

und wie ein Baum, der aussendet seine Wurzeln zu Wasserbédchen, so
werden zahlreich werden die heiligen Geschlechter in dem Lande, das
seiner bediirftig war.

Nicht ein profaner Anblick ist seine Erscheinung

und die Furcht vor ihm nicht gewohnliche Furcht,

sondern ein heiliger Glanz wird sein Glanz sein,

so dass jeder, der ihn erblickt, ihn (hingerissen) betrachtet.

Sodann wird (er) zur Verachtung werden

und aufhoren (machen) die Herrlichkeit aller Konigreiche;

sie werden schwach und jammerlich sein, sieche

wie ein Mann der Schmerzen und bestimmt fiir Krankheiten,
und wie wenn die Sekina das Angesicht von uns gewendet hiitte,
Verachtete und Unbeachtete.

Sodann wird er bitten fiir unsere Schulden,

und unsere Missetaten werden um seinetwillen vergeben werden,
und wir sind gerechnet als Zerstossene,

von Jahwe her Geschlagene und Geplagte.

Und er wird bauen das Heiligtum, das entweiht worden ist
durch unsere Schulden,

preisgegeben durch unsere Stinden,

und durch seine Lehre wird sein Frieden reich sein tiber uns
und wenn wir uns um ihn sammeln,

werden unsere Schulden uns vergeben werden.

Wir alle wurden zerstreut wie Kleinvieh,

jeder ging fiir sich seinen Weg in die Verbannung,
aber vor Jahwe war es wohlgeféllig zu vergeben
unser aller Schulden um seinetwillen.

Wenn er bittet, erhdlt er Antwort,

und bevor er seinen Mund auftut, wird er erhort.

Die Starken der Volker wird er wie ein Lamm zur Schlachtung hingeben
und wie ein Mutterschaf, das vor seinen Scherern stumm ist,

und niemand wird vor ihm den Mund auftun und ein. Wort sagen.

Aus Leiden und Ziichtigung wird er herzubringen unsere
Exulantenschaften;

die Wunder, die uns widerfahren werden in seinen Tagen,

wer vermag sie zu erzdhlen?

Denn er wird weichen lassen die Herrschaft der Volker aus dem Lande
Israel;

die Schulden, die beging mein Volk, wird er auf jene treffen lassen.



53,9 Und er wird dahingeben die Gottlosen zur Hélle,
und die sich durch Raub bereichert haben, in den Tod des Verderbens,
damit nicht erhalten werden die Ubeltiter
und sie nicht (mehr) Trug reden mit ihrem Munde.

53,10  Aber Jahwe war es wohlgefillig, zu reinigen und zu ldutern den Rest sei-
nes Volkes,
um rein zu machen von Schulden ihre Seelen.
Sie werden sehen die Konigsherrschaft ihres Messias,
viele Sohne und Tochter haben, lange leben,
und die das Gesetz Jahwes tun, werden durch sein Wohlgefallen Erfolg
haben.

53,11  Ausder Knechtschaft der Volker wird er entrinnen lassen ihre Seelen,
sie werden sehen die Ziichtigung ihrer Hasser,
satt werden am Raub ihrer Konige.
In seiner Weisheit wird er gerecht sprechen die Gerechten,
um viele zu Knechten des Gesetzes zu machen,
und fiir ihre Schulden wird er bitten.

53,12 Dann will ich ihm den Raub vieler Volker zuteilen,
und den Besitz starker Stddte wird er verteilen als Beute,
dafiir dass er dahingab in den Tod seine Seele
und die Widerspenstigen dem Gesetz unterwarf.
Und er wird fiir viele Schulden Fiirbitte tun,
und den Widerspenstigen wird vergeben werden um seinetwillen.

Was wir da lesen, kann uns nur in hochstem Mass iiberraschen. Denn
hier geht es nicht mehr um eine freie Ubersetzung des hebriischen Textes, wie
wir sie von den Targumen gewohnt sind, sondern um eine sinnwidrige Um-
formulierung des biblischen Textes. Zwar wird der Abschnitt gleich am An-
fang dezidiert auf den Messias bezogen, der Eved ist der Messias, aber es wer-
den von diesem systematisch alle Leidensziige ferngehalten. Das Targum
entwickelt vom Messias ein vollig anderes Bild als der hebraische Text vom
Eved: Wenn der Messias erscheint, wird er das Volk zerstreut und sein Land
in der Hand heidnischer Machthaber finden (wohl Anspielung auf die rémi-
sche Herrschaft). Der Messias aber ist gross und heilig, und er erreicht alles,
was er von Gott erbittet. Er wird die Heidenvélker zerstreuen, ausrotten, ver-
nichten, vor den Augen Israels ziichtigen, und er selbst wird grosse Beute da-
vontragen. Aber auch die gottlosen und reichen Israeliten wird er ausrotten,
fiir die librigen aber tut er Fiirbitte, damit ihre Schuld getilgt und ihre Stinden
vergeben werden. Er wird dem befreiten Israel Ordnung, Gerechtigkeit und
Frieden bringen, die Exulanten zuriickfiihren, den Tempel wieder aufbauen
und alle zu getreuen und lange lebenden Thoradienern machen.

29



Wie konnte es, so fragen wir, in der Synagoge zu einer derart abweichen-
den Wiedergabe des hebriischen. Textes kommen? Lange Zeit hat die Ant-
wort das Feld beherrscht, die J. Jeremias* gab: Wir haben antichristliche Po-
lemik vor uns! Nach Jeremias wére der Text in vorchristlicher Zeit getreu
iibersetzt worden; das Judentum hétte also in vorchristlicher Zeit mit einem
leidenden Messias gerechnet. Als sich dann aber die Kirche dieses Textes be-
diente und mit seiner Erfiillung in Jesus den Juden gegeniiber die Messianitét
Jesu bewies, hétten die Juden die Vorstellung eines leidenden Messias aufge-
geben und deshalb die alte Targumiibersetzung nachtriglich gefélscht.

Diese Position setzt natiirlich voraus, dass das Targum wenn nicht in
schriftlicher Gestalt, so doch zu mindest in miindlicher Uberlieferung in vor-
christliche Zeit zuriickreicht. Denn eine durch die christliche Polemik provo-
zierte Filschung ist ja nur denkbar, wenn bereits eine vorchristliche Fassung
des Targums vorlag, in dem mit dem Messiasleiden gerechnet wurde. In die-
sem Punkt widersprach Jeremias der opinio communis seiner Zeit. Denn es
galt wiahrend Jahrzehnten als ausgemachte Sache, dass das Targum seine jet-
zige Gestalt erstim 5. Jh. nC. erhalten hat, wenn auch immer schon mit einer
langen Entwicklungsgeschichte gerechnet wurde.

Jeremias hat mit seiner Position zahlreiche Anhidnger gefunden, auf die
hier nicht weiter einzutreten ist. Uns interessiert vor allem, wie die Diskus-
sion in den letzten dreissig Jahren seit Jeremias verlief. Wir kénnen das Er-
gebnis schon vorwegnehmen: Jeremias hat in einem Punkt recht bekommen,
in einem anderen aber ist er mehr und mehr ins Unrecht versetzt worden.

Recht erhielt Jeremiasin der Friihdatierung des Targums, das nach ihm,
wie wir sahen, zumindest in miindlicher Gestalt in vorchristliche Zeit zurtick-
reicht. Schon damals stand er mit dieser Ansicht nicht allein auf weiter Flur.
Schon vor Jeremias gab es namhafte, vor allem jiidische Gelehrte, die sogar
mit schriftlichen vorchristlichen Targumen rechneten. Um nur einen von ih-
nen zu nennen: Leopold Zunz schreibt in seinem klassischen Werk iliber den
jidischen Gottesdienst «Die gottesdienstlichen Vortrédge der Juden» (Berlin
1832): «Geschriebene aramiische Ubersetzungen der meisten biblischen Bii-
cher hat es sicherlich schon unter den Hasmondéern gegeben» (61).

Vor allem aber haben wir seit 1947 die Funde von Qumran, die hinsicht-
lich des Alters der geschriebenen Targume eine véllig neue Sachlage schufen.
Denn in Qumran wurden verschiedene Targumfragmente gefunden, vor al-
lem in Hohle 11 ein ansehnliches Fragment eines Ijob-Targums (11QtgJob).
Damit ist es zur Gewissheit geworden, dass es seit spatestens dem 2. Jh. vC.
schriftliche Targume gab. Heute neigt man deshalb mehr und mehr dazu,
LXX (Septuaginta) und Targum als Parallelerscheinungen zu sehen. Es war
immer unbestritten, dass die LXX um 200 vC. fiir die Bediirfnisse der grie-

30



chischsprechenden Juden geschaffen wurde. Warum soll nicht um die glei-
che Zeit das Targum fiir die Bediirfnisse der araméischsprechenden Juden
geschrieben worden sein?

Bekam Jeremias somit Recht, was das Alter des Targums angeht, ja
wurden seine diesbeziiglichen optimistischen Vorstellungen durch die Tatsa-
chen eher noch tibertroffen, so wurde er in einem anderen Punkt von der
fortschreitenden Forschung mehr und mehr ins Unrecht versetzt: in seiner
gewiss recht absonderlichen Meinung, die Juden héitten das Targum nach-
triglich aus antichristlichem Affekt gefilscht. Den Widerspruch gegen Jere-
mias eroffnete Erich Fascher’. Fascher gibt zu bedenken, dass vor dem 2. Jh.
nC. keine jlidische Vorstellung eines leidenden Messias nachweisbar ist. Hét-
ten die Juden zur Zeit Jesu mit einem leidenden Messias gerechnet, wire das
Unverstandnis der Jiinger gegeniiber den Leidensandeutungen Jesu nicht zu
verstehen. Diesen Einwand versucht Jeremias, ThWNT V, 697 Anm. 331,
mit der Annahme zu entkraften, die Vorstellung eines leidenden Messias sei
Gelehrtenkreisen vorbehalten geblieben und nicht bis in die Kreise des einfa-
chen Volkes gedrungen.

Es waren aber vor allem zwei weitere Arbeiten, die die Unhaltbarkeit der
These Jeremias’ liberzeugend nachwiesen: Martin Rese® und Klaus Koch’.
Nach Koch entspricht die Ubersetzung von Jes 53 durchaus den Uberset-
zungsprinzipien des Targum. Das Besondere daran sei, dass die Siindenver-
gebung des Messias so stark herausgestellt werde. Was den gewaltsamen Tod
des Knechts angeht, so werde dieser zwar nicht ausdriicklich ausgesagt, aber
auch nicht ausgeschlossen. Das Targum gehe damit bis zum Aussersten des-
sen, was mit den damaligen Messiasvorstellungen in Einklang zu bringen
war. Der Grund, warum das Targum dem Messiasleiden mdglichst auszuwei-
chen sucht, sei also nicht eine nachtragliche antichristliche Verféalschung des
Targums, sondern die Unvereinbarkeit des Evedleidens mit den géngigen
Vorstellungen des damaligen Judentums, das einen triumphalen Messias er-
wartete, was uns ja auch die Evangelien bestdtigen (bes. Mk 8,33 par Mt
16,23 «Hinweg von mir Satan!»).

Sicher hat das friihe Judentum also das 4. Lied auf den Messias bezogen,
allerdings auf einen siindenvergebenden und nicht auf einen sterbenden Mes-
sias. Wie steht es um die anderen drei Lieder? Ich kann das hier nur kurz an-
deuten. Auch das 1. Lied wird vom Targum auf den Messias gedeutet, hinge-
gen das 2. und 3. auf den Propheten selbst. Abschliessend kénnen wir sagen,
dass im friihen Judentum das individuelle Verstindnis des Eved wuchtig
uberwiegt. '

Allerdings betreffen die Zeugnisse, die wir bisher gesehen haben, nur
das paldstinische Judentum, das uns im Hinblick auf Jesus, die Jiinger und

31



die Urgemeinde auch am meisten interessiert. Eine andere Situation finden
wir im hellenistischen Judentum vor. Wir sahen vorhin schon, dass die helle-
nistische Entsprechung des Targums die LXX war. Was ergibt sich aus der
LXX-Ubersetzung fiir das Eved-Verstindnis des hellenistischen Judentums?
Die LXX fiigt in Abweichung vom masoretischen Text in Jesaia 42,1 «Ja-
kob» und «Israel» ein und spricht sich somit eindeutig fiir die Identifizierung
des Knechts mit Israel aus. Ebenso wird das 2. Lied von der LXX auf Israel
bezogen. Uber das 3. Lied lisst sich nichts Bestimmtes sagen. Das 4. Lied
scheint die LXX auf den Propheten selbst zu beziehen, so dass sich in der
LXX kollektives und individuelles Verstdndnis abwechseln. Das darf uns
nicht liberraschen. Das alte Judentum sah die vier Lieder noch keineswegs als
eine thematische Einheit an, wié wir das heute tun, und hatte deshalb auch
keine Veranlassung, im Eved aller vier Lieder die gleiche Grdsse zu sehen.

2. Die jiidischen Kommentare des Mittelalters

Exegeseim heutigen Sinn des Wortes: Erklarung des Bibeltextes mit Hil-
fe der hebrdischen Grammatik und der Erforschung des hebréischen Sprach-
schatzes, beginnt im Judentum im 10.Jh. nC., nachdem rund tausend Jahre
lang der Midrasch, die erbaulich belehrende, trostende, nutzanwendende,
wegweisende Deutung der Schrift das Feld beherrscht hatte. Die Bliitezeit der
judischen Kommentarliteratur setzt mit dem Gaon Saadya ben Josef
(892-942) ein und zieht sich iiber Rabbi Schlomo ben Jizchak (Raschi)
(1040-1105), Abraham Ibn Esra (1093-1168), Josef Kimchi und vor allem
seinen Sohn David Kimchi (1160-1235) bis in das 15. Jh. hin, wo sie mit Ab-
ravanel (1437-1508) ihren Abschluss findet. Die Zentren dieser jiidischen
Schriftgelehrsamkeit liegen in drei Regionen: Spanien, wo die Begegnung
mit der arabischen Geisteswelt sich ausserordentlich befruchtend auswirkte
(Ibn Esra, Abravanel), Nordfrankreich (Raschi) und die Provence (Kimchi).

Die jiidischen Kommentare des Raschi, Ibn Esra, David Kimchi und
Abravanel zu den Gottesknechtliedern wurden von N. Hutterer® in sorgfalti-
ger deutscher Ubersetzung herausgegeben®.

Das Studium dieser Kommentare ist hochinteressant, auch deshalb, weil
die Deutung des Eved keineswegs einhellig ist. Abravanel siecht im Knecht des
1. Liedes den Messias. Er weist zunéchst alle anderen Deutungen zuriick (die
Gerechten Israels, Kyros, der Prophet) und erkldrt dann: «Mir selbst scheint
es, dass alle die Weisen mit Blindheit geschlagen waren und nicht sahen, dass
man alle diese Worte nicht nach dem einfachen Wortlaut deuten kann, son-
dern auf den Konig Israels, aus dem Hause Davids, beziehen muss» (Hutte-

32



rer 40). Diese Auffassung machen sich jedoch nicht alle Kommentatoren Zu
eigen. So bezieht Raschi das erste Lied auf Israel.

Hingegen herrscht Einmiitigkeit beim 2. Lied: alle Kommentatoren be-
ziehen es auf den Propheten selbst, Jesaja (Ich-Form der Rede). Auch das 3.
Lied (50, 4-9) ist eine Ich-Rede, was wiederum der Grund ist, warum auch
hier alle Ausleger im Knecht den Propheten selbst sehen. Einstimmigkeit
herrscht auch beim 4. Lied: der Knecht ist Israel. Freilich miissen wir hier ei-
ne gewichtige Ausnahme vermerken. Sie betrifft Ibn Esra, dessen Kommen-
tar aus allen anderen herausragt und als eine singuldre Leistung angespro-
chen werden muss. Er ist der einzige jiidische Kommentator, der bereits alle
vier Lieder auf den Propheten bezieht, also die sog. autobiographische Deu-
tung vertritt, die im {ibrigen erst im 20. Jh. zum Zug kommen sollte. Aller-
dings sind Ibn Esra von der Tradition her die Hande gebunden, so dass ersei-
ne personliche Uberzeugung nur sehr diskret andeuten kann. Im 4. Lied trigt
er, als Konzession an die gidngige Lehre, zunédchst die Deutung auf Israel vor.
In einer Schlussbemerkung erklart er dann jedoch: « Aber meine Meinung
ist, dass der Prophet die Worte «siehe mein Knecht wird Erfolg haben» von
sich selbst sagt, ebenso wie «mein Knecht» in 42,1 und 49,3 auf ihn selbst be-
zogen ist». Ibn Esra rechnet auch bereits, wie es die moderne Forschung erst
seit dem Ende des 19.Jh. tut, mit drei verschiedenen Verfassern fiir Jes 1-39;
40-55 und 56-66.

Zusammenfassend konnen wir von den mittelalterlichen Kommentaren
im Vergleich zur frithjiidischen Auslegung sagen, dass vor allem beim 4. Lied
die vorherrschende Deutung auf den Messias verdrdngt worden ist durch die
Deutung auf Israel'®. Wir werden gleich sehen, dass diese Entwicklung sichin
der neuesten Zeit noch weiter fortgesetzt hat.

3. Stimmen des 20. Jahrhunderts

Wie erwihnt, neigt das heutige Judentum noch starker als das mittelal-
terliche dazu, im leidenden Gottesknecht das jiidische Volk zu sehen, wenn
auch die Deutung auf den Messias, nicht zuletzt dank dem noch immer an-
haltenden Einfluss des Targums, sich bei einer Minderheit jiidischer Exege-
ten weiterhin behauptet.

Und dass bei den zeitgendssischen jlidischen Denkern vereinzelt auch
andere Vorstellungen vertreten werden, wird niemand liberraschen. Zwi-
schen den beiden Weltkriegen und im deutschsprachigen Raum wird sich un-
ser Blick vor allem auf M. Buber, F. Rosenzweig und L. Baeck richten.

Fiir L. Baeck"', der grundsitzlich von einer konkreten Messiasgestalt
absieht, ist der Eved mit Israel identisch.

33



«Die Auserwédhlung Israels wird als ein Prophetentum des ganzen Volkes er-
fasst. Sie wird in ihm zu einem Glauben an eine Sendung iiber sich selbst hinaus,
an ein Auserwéhltsein um der anderen willen. Ganz Israel ist der Bote des Herrn,
der Messias, der Knecht Gottes, der die Religion fiir alle Lande hiiten, von dem
das Licht zu allen Volkern ausstrahlen soll». Und es folgt Zitat von Jes 42,6f.
«Das ist ein klassischer Gedanke geworden, und die spdteren Zeiten haben fest-
gehalten, was sein Wesentliches, Kraftvolles ist. Nur aus dem Bewusstsein der
Auserwihlung vermochte er hervorzugehen. Aus dem Glauben an sich konnte
dieser Glaube an die Verantwortlichkeit aufwachsen, diese fordernde Zuver-
sicht, fiir die Welt da zu sein. Nur ein Volk, das sein Eigenes in seiner Seele fiihlte,
konnte empfinden ,wie viel es den anderen allen zu bedeuten hitte» (66).

«Das Judentum kann die Menschheit nicht ohne sich und sich nicht ohne die
Menschheit denken. ... Das biblische Wort von der Stadt voller Siinden, die nicht
untergeht um der zehn Gerechten willen, die in ihr sind, ergriff mit seiner tiefen
Symbolik die Gemiiter. So hatte es auch die alte Weisheit oft ausgesprochen, dass
die Welt auf dem Gerechten beruht; schon sein Dasein ist eine Siihne auf Erden.
Nur wegen der Frommen, die in ihr sind, besteht die Welt. Einer der Propheten
hatte darin die grosse Antwort fiir die Gemeinde Israels gefunden, ihr darin den
Sinn ihres Lebens verkiindet: ihr Leiden ist das Leiden um der Verséhnung der
Welt willen. Fiir ihn ist Israel der *’Knecht des Ewigen’’ — der Begriff des Gottes-
dienstes personifiziert sich darin. Und diesen Gottesknecht zeigt er als den, der
’nicht Gestalt und Schone hat ... (undes folgt Zitat Jes 53,2-6. 10-12)"» (276f).

Fascher’ bemerkt zur kollektiven Messiasvorstellung Baecks und zu sei-
nem Verzicht auf eine konkrete Messiasgestalt: «Das geht freilich nur durch
einen Gewaltstreich: die Auslassung von Jes 53,7-9, ohne dass der Leser fiir
dieses Verfahren eine Begriindung erhdlt» (48).

Die Uberlegungen F. Rosenzweigs'* beriihren sich mit denen Baecks:

«Gott der Herr gilt seinem Volk zugleich als der Gott der Vergeltung und der
Gott der Liebe... Er hat sein Volk erwihlt, aber um an ihm zu strafen alle seine
Siinden. Er will, dass jegliches Knie sich ihm beuge, und thront doch auf den
Lobgesidngen Israels. Fiir die Siinde der Volker tritt Israel vor ihm ein, und wird
mit Krankheit geschlagen, auf dass jene Heilung finden, — vor Gott stehen sie
beide, Israel sein Knecht und die Konige der Volker, und unentwirrbar fiir
menschliche Hiande schlingt sich der Knoten von Leiden und Schuld, von Liebe
und Gericht, von Siinde und Verséhnung» (111, 59).

M. Buber umspannt mit seinem Schrifttum die Zeit vor und nach dem
zweiten Weltkrieg. Er nimmt in seine Eved-Vorstellung Elemente verschiede-
ner Deutungen auf. Gottesknecht und Messias sind fiir ihn nicht einmalige
Gestalten, sie haben sich in der Geschichte Israels stindig abgeldst, wobei al-
lerdings DtJes einen bevorzugten Platz einnimmt.

34



Buber'?® behandelt die Gottesknechtlieder unter dem Stichwort «Das
Mysterium», unter das er das ganze DtJes-Buch subsumiert. Der Eved der
Lieder darf nicht mit dem Eved Israel identifiziert werden. Vielmehr muss,
«um den Horer und Leser vor den Irrtiimern eines zu engen Blickfelds zu be-
wahren und ihm eine breitere Sicht in die offenbarten Wege Gottes zu gewéh-
ren, dem unzuldnglichen Knecht Israel der zuldngliche namenlose Eved
gegeniibergestellt werden, wie Israel ’erwahlt’’ und ’gehalten’’, aber im Ge-
gensatz zu ihm einer, an dem JHWH auch Gefallen gefunden und auf den er
seinen Geist gegeben hat (42,1)» (317).

Dieser namenlose Eved ist fiir Buber nicht eine einmalige Persdnlich-
keit, sie wiederholt sich vielmehr in der Geschichte Israels. Sicher aber gehort
Deuterojesaja besonders dazu:

«Auch das konnen wir nicht wissen, welche geschichtlichen Gestalten er (=
der Prophet) in den Weg des Ebed einbezogen hat; er hatte ein Mysterium zu kiin-
den und nicht es zu deuten. Aber eines darf uns gewiss sein: dass der namenlose
Prophet sich selber an einem Punkte des Weges gesehen hat. ... Wir diirfen an-
nehmen, dass er, an Kyros enttduscht, sein eigenes Dasein als Zeitelement im
Weg der Person erfuhr, der das eigentliche Werk der Erlésung der Weltgeschich-
te vorbehalten war» (327). Und insofern das Leiden Israels im Bild des Ebed ge-
deutet wird, bilden der personliche Ebed und der Ebed Israel doch wieder eine
Einheit. «Wer in Israel das Leiden Israels tut, ist der Ebed, und er ist das Israel,
an dem JHWH sich verherrlicht» (333). "

Die Tragodie des Holocaust konnte die jiidische Theologie nur darin be-
stiarken, im leidenden Eved ihr eigenes Volk zu sehen. Die Uberzeugung, dass
das Leiden des Knechts fiir die Vielen das Leiden Israels ist, artikuliert sich
besonders in der reflektierenden Holocaust-Theologie. Bei M. Brocke-H.
Jochum®*lesen wir:

«Die sechs Millionen Juden starben als Unschuldige, sie starben fiir die Siin-
den anderer. Die Menschen des Westens miissen reumiitig von den Juden sagen,
was Jesaja von dem Gottesknecht sagte: >’ Aber er hat unsere Krankheit getragen
und unsere Schmerzen auf sich geladen... Doch er wurde durchbohrt wegen un-
serer Verbrechen, wegen unserer Siinden zermalmt’’ (53,4-5). Das Martyrium
der Juden erklirt die Bedeutung, welche das Kreuz weiterhin behdlt; es kann das
besser als es je dem mittelalterlichen christlichen Dogma gelang» (15).

Das ist moderne jiidische, existentielle und aktualisierende Gottes-
knecht-Auslegung. Wir werden ihr unseren Respekt nicht versagen kénnen.

5



ANMERKUNGEN

. Gastvortrag vom 16.1.85 am Institut fiir jiidisch-christliche Forschung der Theologi-

schen Fakultat Luzern. Der Vortrag ist eine verkiirzte Fassung des entsprechenden Ka-
pitels meines Forschungsberichts «Der Gottesknecht bei Deutero-Jesaja» (erscheint
Ende 1985 inder Reihe «Ertrédge der Forschung», Wiss. Buchgesellschaft Darmstadt).
Fiir den Druck wurde das Vortragsmanuskript beibehalten, fiir Belege muss auf das
Buch verwiesen werden.

. Allein seit 1892, der Er6ffnung der modernen GK-Forschung durch Bernhard Duhm,

sind dazu rund 600 Biicher und Artikel geschrieben worden (Liste in meinem Buch,
vgl. Anm. 1). .

. Krit. Ausgaben des aram. Textes: J.F. Stenning, The Targum of Isaiah, Oxford 194

(mit engl. Ubersetzung); A. Sperber, The Bible in Aramaic I11: The Latter Prophets
According to Targum Jonathan, Leiden 1962. Deutsche Ubersetzung in vielen Be-
handlungen des Themas, z.B. Jeremias, TWWNT V, 691f.

4. ThWNT V, 693, und in anderen Verdffentlichungen.

o\ L

10.

L1

12.
13.
14.

36

. Jesaia 53 in cl";ristlicher.und judischer Sicht, Berlin 1958.
. Uberpriifung einiger Thesen von Joachim Jeremias zum Thema Gottesknecht im Ju-

dentum, ZThK 60 (1963) 21-41.

. Messias und Siindenvergebung in Jesaia 53-Targum, Journal for the Study of Judaism

3(1972) 117-148.

. Die mittelalterlichen jiidischen Kommentare zu den Ebed-JHWH-Liedern des Jesaja,

Berlin 1938. — Als Ergidnzung zu Hutterer kann beniitzt werden: W.J. De Wilde, De
messiaansche opvattingen der middeleeuwsche exegeten Rasji, Aben Ezra en Kimchi
vooral volgens hun commentaren op Jesaja, Wageningen 1929.

. Die Berner Dissertation von Hutterer wurde 1938 in Berlin vor Einbruch der dunklen

Nacht offenbar in grosser Hast gedruckt. Die vielen Druckfehler deuten darauf hin,
dass der Verfasser nicht mehr dazu kam, die Korrekturen zu lesen.

Es wird vermutet, dass dafiir die Judenmassaker von 1096 in Speyer, Worms und
Mainz, wie auch in Koln, mitbestimmend waren. Die Zeitldufte boten den Juden reich-
lich Gelegenheit, sich als die unschuldig Leidenden zu verstehen.

Das Wesen des Judentums, Frankfurt® 1926. S. auch: Dieses Volk, Frankfurt 1955,
89f.

Der Stern der Erlosung, Frankfurt 1921, 21930.
Der Glaube der Propheten, Ziirich, 1950.
Wolkensdule und Feuerschein, Jiidische Theologie des Holocaust, Miinchen 1982.



	Der "Gottesknecht" bei Deuterojesaja im Verständnis des Judentums

