
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Jesus - Messias Israels - Christus der Kiche

Autor: Mayer, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JESUS - MESSIAS ISRAELS -

CHRISTUS DER KIRCHE

von Reinhold Mayer

Man hat mich seitens der Redaktion der Judaica als einen christlich-
jüdisch-ökumenisch gestimmten Menschen angesprochen und mich um meine

Meinung zur Messianität Jesu angefragt. Ich will nun weder traditionelle
Anschauungen variieren noch Welträtsel lösen. Vielmehr möchte ich zuerst
schildern, wie seinerzeit messianisch interessierte Juden von Jesus gehört
und gelesen haben und wie sie über die Entwicklung der Botschaft unter den
Völkern verwundert und besorgt waren. Schliesslich möchte ich schildern,
wie ein heutiger, von den Turbulenzen und Schrecknissen der Judenmorde
betroffener Christ sich eine Erneuerung des Christseins vorstellt.

I. Jesus, Messias Israels

1. Versuche messianischer Verwirklichung

Zeitgenossen der Apostel horchten gespannt auf, wenn sie von Messias-
sen hörten. Sie hörten, dass einer versprach, mitsamt seinen Jüngern trockenen

Fusses den Jordan zu durchschreiten; ein anderer versprach, auf der Sa-

maritaner heiligem Berge die Geräte des Mose zu zeigen; wieder einer, vom
Ölberg aus Jerusalems Mauern zu stürzen. Auch Jesus habe verheissen, den

Tempel zu zerstören und ihn innert drei Tagen neu zu bauen. Bei Jesus und
bei andern Messiassen hörte sich alles als Wiederaufnahme grosser Ereignisse

in der Geschichte des Heils für Israel an: Zug durchs Schilfmeer, Gabe der
Tora am Sinai, Einnahme der Operationsbasis Jericho, Bau des Jerusalemer
Tempels durch Salomo und Herodes Der Erwählte sollte bestätigt und Gott
an seine Wundertaten in der Vergangenheit und an seine Verheissungen für
die Zukunft erinnert werden. Juden hofften, ein kleines Wunder werde das

grosse initiieren: Gott werde seine zwölf Legionen schicken, um Israel wieder

Dr. Reinhold Mayer ist Dozent für Judaistik an der Universität Tübingen. Seine bekannteste

Publikation ist die Textauswahl aus dem Babylonischen Talmud «Der babylonische
Talmud», Goldmann-Taschenbücher. Adresse: Peter-Gössler-Strasse 6, D-7400 Tübingen.

248



zu befreien. Aber immer kamen die Römer zuvor, zerstreuten die Masse und
hängten die Anführer an eins der vielen Kreuze. Enttäuscht, suchten die meisten

neue Retter, nur wenige hielten das Erfahrene fest.

Als Lehrer der Weisheit und Rufer zur Umkehr forderte Jesus vollkommenen

Gehorsam. Gottes Herrschaft beginne, wenn die Tora gehalten und
ihm geglaubt werde. Als Wundertäter nahm er zukünftige Heilsfülle zeichenhaft

vorweg, indem er Hungrige satt, Kranke gesund, Gebundene frei und
Tote lebendig machte. Als designierter Messias sammelte er Zerstreute und
Randsiedler um die Zwölf. Als Sprecher der Unterdrückten und Entrechteten

bedrohte er die sadduzäische Oligarchie wegen steten Tempelmissbrauchs,

womit sein gewaltsamer Tod vorprogrammiert war. Sein Sterben
zeigt ihn als einen jüdischen Mann, der im jüdischen Land fürs jüdische Volk
ein jüdisches Märtyrerschicksal erlitt. Wie sehr er auch im Stich gelassen
wurde — immer blieb er eingebunden, «eingemeindet» in Israel. Er lebte,
wirkte und starb so israel- und bibelgemäss wie nur irgend möglich. Sein
Messiastum, hier entstanden und hier verstanden, ist nur wirklich in, mit und
durch Israel.

Schon in den ersten Evangelien wurde Jesu Geschichte gemäss den
Schriften ausgestaltet. Nach seiner Geburt im davidischen Bethlehem trachtete

Herodes danach, ihn zu ermorden. Andere starben, er wurde gerettet.
Als Flüchtling lebte er im Exil in Aegypten, als Rückwanderer in
Wunderwüsteneinsamkeit. Auf dem Berge pries er die Armen und Verfolgten selig. Er
gebot dem Chaoswasser Ruhe. Er besiegte Dämonen. Indem er lehrte und
mahnte, sammelte und ordnete, speiste und heilte, umwarb und verklagte,
betete und weinte, hoffte und verzagte, lebte er in der imitatio der Grossen
Israels und überbot sie zugleich: Abrahams Vertrauen, Isaaks Bereitschaft und
Jakobs Kampf, Mose, David, Salomo, den Eiferer Elia, die Propheten mit
ihrer Anklage und Fürbitte, den Gottesknecht mit seinem stellvertretenden
Leiden. Daraus erklärt sich auch die Fülle der Jesus beigelegten Bezeichun-

gen, am wichtigsten wohl die Würdetitel Sohn und Herr. Als Sohn ward er
aus Aegypten gerufen und bei der Taufe zu geheimnisvoll messianischem
Amte berufen. Eine Vielzahl von Benennungen kam hinzu: König,
Hochpriester, Prophet, Weinstock, Herr und Knecht, Mittler und Löser, Vater
und Mutter, Lehrer und Arzt, Hirte und Lamm, Sämann und Brot — und

ganz entsprechend der Tora und Halacha: Licht, Wahrheit und Weisheit,
Weg und Leben, Quelle und Wasser. Wohl kein Titel steht für Israel und seine

Lehrer, der dann nicht auf Jesus übertragen wurde und umgekehrt: kein
Amt und keine Würde, Jesus zugedacht, die nicht schon Israel gegolten hätten.

Anfangs tastend, dann aber kräftig zu räum- und zeitübergreifender
Linie ausgezogen und ins Kosmische geweitet, ist der Heilbringer mit
Schöpfungswort, Urmensch, Tora und Weisheit, identifiziert worden. Ent-

249



sprechend ist der Bogen auch nach vorne zur fernsten Zukunft hin gespannt:
Alles um und nach Jesu Tod wird positiv-israelmässig entworfen, da sich im
Leiden und Scheitern zeigt, dass Gott seinen Knecht Israel liebt und
annimmt. Erfahrungen einzelner Gotteslieblinge — Henoch, Mose und Elia —,
die den Tod nicht schauten, wurden auf Jesus bezogen, ebenso Erwartungen
Israels: die Visionen Ezechiels über die Belebung der Totengebeine und die
Schau des Menschenähnlichen durch Daniel. Mehr als von irgendeinem
anderen frommen Juden seiner Zeit wird von Jesus berichtet, dass er sich mit
der Wahl seines Schicksals an Israels Geschichte orientierte. Er nahm sie an,
nahm sie auf und erfüllte sie. Er teilte Erwartung und Enttäuschung, Leid
und Heil. Dadurch verblieb alles messianische Geschehen in der hiesigen
Welt, blieb der Messias, mochte er fast bis zum Himmel reichen, doch ganz
Mensch, so dass Juden Messiasanhänger sein und zugleich Gottes Einheit
festhalten konnten. Dazu gesellten sich Erfahrungen im Horizont der Bibel,
die den blossen Welterfahrungen weit überlegen waren. Geschichtserfahrungen

und Bibelerkenntnis ergänzten sich zu einem vielschichtig dynamischen
Ganzen. Denn wieviele Fragen sich hier auch stellten, soviele Antworten
ergaben sich, entsprechend der Vielgestalt Israels und dem Geheimnis des Messias.

Verborgenheit geht nicht allein aller Offenbarung voraus, sondern
gehört ihr wesensmässig bleibend zu. Messiastum ergibt kein festes Bild, bleibt
vielmehr auf Rivalität und Risiko, Ungesichertheit und Unabgeschlossenheit
gestellt. Das Schwebende ist klangecht vernehmbar in der Frage: Wer meint
denn ihr, dass ich sei?

2. Messias und Israel gehören zusammen

Die Wiederherstellung der ursprünglichen, durch Befreiung und
Einbindung gestifteten Ganzheit Israels galt als wichtigste messianische Aufgabe:

der Israelmessias sammelt das Israelvolk unters Israelgebot im Israelland
für den Israelgott. Sein Werk ist partielle und paradigmatische Prolepsis,
weist — ein zeichenhafter Neuanfang in der Gegenwart — zurück in verheis-
sungsvolle Vergangenheit und voraus auf dann erfüllte Zukunft. Was schon
jetzt und dann bald vollends dem Messias geschieht, das wird einst auch ganz
Israel erreichen. Weil sich also alles Erinnern und Erfahren, alles Erleiden
und Erwarten Israels im Messias bündelt, darum ist dieser nicht bloss ein
wichtiger, auch nicht nur der wichtigste Teil, sondern der Repräsentant und
Garant Israels. Messiasse gab es allein in Israel, und ohne Israel gab es keinen
Messias. Sollten Messias und Israel voneinander getrennt werden, so fiele die
Sicherung gegen Vergeistigung und Vergottung und gegen Verweltlichung
und Vermachtung. Er kann sich weder zum dünnen Mythos verflüchtigen
noch zum triumphalen Pantokrator versteigen, wenn er Israels Messias ist.

250



Diese Kongruenz und Identität bewirkte, dass der Messias bei aller
Schärfe seiner prophetischen Kritik mit seiner israelitischen Gemeinde
verbunden blieb. Wo es aber doch zu Missverständnissen und Spannungen kam,
da gehört auch dies in den Umkreis des unverfügbaren Mysteriums. Neben
Zuwendung und Nähe gab es auch Abkehr und Distanz. Dies lag auch darin
begründet, dass der Messias von Juden als eigen und vertraut, zugehörig und
verwandt empfunden worden ist. Messiasnachfolge war niemals Preisgabe
der Jüdischkeit, sondern immer Umkehr innerhalb Israels: eine erneuernde
Hinkehr zum Ursprung, weg von schlechterem und hin zu besserem Judentum.

Weil sich nicht von Israel trennen konnte, wer dem Messias anhing, ist
ein sicheres Kennzeichen der frühen Messianer: Israeltreue, Israeltrauer und
Israelliebe.

Wenn dann pharisäische Juden, die stark von Messiaserwartungen
geprägt waren, diesen nach der Tempelzerstörung des Jahres 70 n.C. mit
Misstrauen zu begegnen begannen, so hatte das geschichtliche Gründe. Messia-
nischem Eifer folgten jeweils die Katastrophen. Messiasse versprachen zwar,
Heil zu bringen, führten Israel aber immer tiefer ins Unglück. Um das Überleben

des Judentums zu sichern, Messen die Meister ab von den schönen Träumen

und nahmen die Krise zum Anlass des Umdenkens und Umkehrens. Das
Schweigen der Mischna über alles, was mit Messiastum zusammenhing, ist
beredt. Entschlossen wurde von den pharisäisch gestimmten Rabbinen eine

Richtung beschritten, in der Juden fast 2000 Jahre lang mitten durch eine
Welt von Feinden gingen, mit der Tora als ihrem transportablen Heiligtum.
In werktäglichem Gehorsam gegenüber dem offenbarten Gebot sollen
Menschen die geschaffene Welt fürs kommende Reich bereiten. Sie sind unterwegs.

Der Weg ist ihre Sache, das Ziel aber Gottes allein.

Vergleichsweise unwichtig ist dagegen, dass mit zunehmendem Abstand
vom Christentum, in der späteren talmudischen Gemara, alle messianischen

Möglichkeiten dann doch noch einmal, wenn auch recht kurz, durchgespielt
worden sind : 1 Der Messias war schon da, aber zum Guten geändert hat sich
nichts; wir haben's überstanden, sollen jetzt andere damit glücklich werden!
2) Er wird erst irgendwann einmal kommen, aber auch das ändert nichts. Ich
wills nicht erleben, sondern verschont bleiben! 3) Am bezeichnendsten gibt
die Legende den Zeitgeist wieder, die das zelotisch Apokalyptische, das Mes-
sianische, zum hillelpharisäischen Prophetischen, eben zum gegenwärtig
Halachischen wandelt: Nicht wir sollen Seiner harren, vielmehr wartet Er
überall, allezeit auf jeden von uns!

251



3. Messiastum und haggadischer Midrasch

Fromme Juden leben in derart intensiver Weise mit der Bibel, in ihr und
aus ihr, dass dies die Vorstellung Aussenstehender übersteigt. Was dieses

Buch über Gott, Welt und Menschen erzählt, das gilt ihnen als dichter und
wichtiger als alle mögliche Erfahrung sonst. Aus Mythos, Legende und
Geschichte, aus Dichtung und Wahrheit, Traum und Wirklichkeit erwächst den
Bibellesern ein Erleben, das die hiesige Welt aus den Angeln hebt. Offenbarung

schafft in mitten der Zeit eine Enklave der Ewigkeit, wirkt Erkenntnis
und Weisheit als Mass für eigenständiges Denken und für verantworteten
Wandel. So ist das Judentum nicht nur eine Gemeinde der Bibel, sondern
auch ihrer Auslesung, nämlich des Midrasch.

Halachischer Midrasch reguliert den Lebensvollzug: Tora wird durch
Weisheit zur Halacha, wird lebenspraktisch. Solche Normierung gibt Juden
festen Halt, lässt sie auf gemeinsamem Wege sichere Tritte tun. Haggadischer

Midrasch dagegen gibt Gedanken frei. Die Türen ins Lehrhaus sind
offen. Drinnen darf jeder sagen was er will, auslegen wie er kann und mag,
nach dem Reichtum seines Erkennens und gemäss der Kraft seiner Hoffnung.

Haggada entspricht damit dem komplexen Leben selber, das sich
erneuert indem Altes abstirbt. Eine Bereitschaft ist vorhanden für immer neue
Erfahrung zwischen Erinnern und Erwarten: experimentierend, durchlässig,
flexibel, ein lebenlanges Lernen und Weiterdenken, ein Umdenken auch, das
Lebensumkehr wirkt. Daraus ergibt sich, dass jede Zeit und jeder Mensch, je
nach Alter und Umständen, nach Fragens- und Verstehenshorizont, auch
andere Antworten erhält. Solche Schau bedarf exakter Beobachter, die mit
gesundem und kritischem Verstand alles und jeden, einschliesslich Gott, kreativ

einbeziehen, aufnehmen, manchmal mit Gegenfragen oder Rätsel
antworten. Gerne erzählen sie Gleichnisse oder Begebenheiten, meist in einfacher

Form, jedem Schüler und Hörer verständlich. Haggada ist dialogisch,
menschenfreundlich und humorvoll. Weil das Ich im Du ersteht, weil Israel
nur gegenüber Esau besteht, ist ein Anderer nicht als Gegner gesehen,
sondern als Partner, nicht einengend, sondern bereichernd fürs Gespräch. Sie
haben Zeit für- und Geduld miteinander, sind bei aller Schärfe willens, Rivalen

nicht allein zu ertragen, sondern mitsamt ihrer anderen Meinung einzube-
ziehen, zu überzeugen, gar zu gewinnen. Die Diskussionen sind fair, die
Atmosphäre in Lehrhäusern von ernster Heiterkeit und Heimeligkeit. Gelassen
und locker, fast immer geistreich und manchmal gar witzig lehrte und lernte
der homo ludens im Freiraum vor seinem Gott, der ebenfalls lernt, spielt und
lacht. Es durfte geschmunzelt, konnte sogar herzhaft gelacht werden, sodass
sich nicht nur Balken bogen, sondern auch Wände schiefstellten. Jüdisches
Denken ist inklusiv, leidenschaftlich kompromissbereit, riskiert das Unaus-

252



geglichene. Das Herz eines Juden hat für vieles, auch für Widersprüchliches
Platz. Es verweigert sich einer seinsmässig zeitlosen Begrifflichkeit: nur kein
festes Bild, nur keine Definition, bloss kein Dogma! Entwurf steht neben
Entwurf. So ergibt sich ein offenes System, das sich durch Menschen wieder
andern, sich neuen Situationen leicht anpassen lässt. Denn Menschen sind,
auch wo sie denken, immer auf dem Weg, endgültig festgelegt erst im Tod.
Der Mut zum Pluralismus wird begründet durch Respekt vor jedem Einzelnen,

der, im Bilde Gottes erschaffen, mitsamt seiner Meinung einmalig,
unersetzlich, unverwechselbar und unauswechselbar bleibt. Der einzelne muss
sich aber bescheiden. Niemand kann die Wahrheit besitzen, nur an ihr Anteil
haben und sie durchs Leben bewähren. Die ganze Wahrheit ist nur bei Gott.

Wie der Messias inhaltlich zu Israel gehört, so gehört er methodisch zur
Haggada, weil doch wesentliches Kennzeichen allen Messiastums das
geheimnisvoll Schwebende ist und dies sich vor jedem verbirgt, der es fassen
und festmachen will. Allein haggadischer Midrasch kann nämlich auch alle
Erfahrung von Menschen und der hiesigen Welt weit hinter sich lassen und
sich in Himmelshöhen schwingen. Idealisierte Vergangenheit wird dann im
Horizont gespannter Erwartung überhöht und auf eine noch wunderbarere
Zukunft hin entworfen. Leiden und Trauer erscheinen begrenzter und
erträglicher. Anderes bekommt Vorrang, weil es, wie die Bibel berichtet, vor
Gott schon immer wirklich ist. Grad in schweren Zeiten wurden deshalb
geheimnisumwitterte Sätze in immer neu sich übersteigernden Anläufen
studiert und meditiert, wurde ein metahistorischer Messias aus der Bibel er-le-
sen, dadurch das Defizit hier durch den Überschuss dort mehr als ausgeglichen.

Haggadischer Midrasch könnte an typologische Auslegung des Alten
Testaments durch Heidenchristen erinnern. Aber im Unterschied und
Gegensatz dazu verbleibt hier alles im jüdischen Rahmen auf jüdischem Grund.
Demgegenüber entwerteten Christen das Eigenwort der hebräischen Bibel,
sie usurpierten den Text und unterlegten ihn dem kirchlichen Bild vom
dogmatischen Christus, um damit Juden wieder zu bedrängen.

II. Jesus, der Christus der Kirche

1. Übergang zum Heidenchristentum

Wenn ein Jude beobachtete, wie schnell und stark sich die Botschaft
vom Israelmessias beim Uebergang zum Heidenchristentum veränderte, so
gereichte ihm das keinesfalls zur Freude, sondern zu Erschrecken und Trauer.

Denn beides blieb ihm unbegreiflich: die Verteufelung Israels durch den
vermeintlich christlichen Antijudaismus und die Vergottung des Israelmessias

durch das kirchliche Dogma. Wie das "partikulare" Israel universales

253



Weltstämmelicht ist, und wie seine Tora vom Zion ausgeht bis ans Ende der
Erde, damit Völker von überall herzukommen, ganz so ging der Messias
Israels durch die Mission, die so alt ist wie das Judentum, hin zu den Völkern.
Freilich gehört der Messias zuerst Israel. Viele Juden wurden von messiani-
scher Bewegung ergriffen. Aber auch das Zögern der andern gehört zum
Messianischen: zur offenbaren Verborgenheit einer Wahrheit, die sich nicht
objektivieren lässt.

Die prophetische Klage über Israels Verhärtung gehört anderseits derart
zur innerjüdischen Selbstkritik, dass sich Christen aus den Völkern entweder
voll einbeziehen oder aber sich eines bösen Urteils über Juden enthalten müssen.

Verständlich ist, dass Juden bald den Christus der Heidenkirche als

Fremden ablehnten. Gleichwohl braucht die Kirche den jüdischen Protest,
um nicht zu verweltlichen. Auch wenn die Erlösung schon begonnen hat,
steht Entscheidendes noch aus. Weil aber Heidenchristen hier schon immer
Verstehensschwierigkeiten hatten, rückte ihnen Paulus Israels Verhalten in
den Horizont Gottes: Auch Israel lebt ganz im Umkreis des messianischen
Geheimnisses. Gott weiss die Gründe für Fahrplanänderung und Israels
Verspätung! Das Ziel bleibt unverändert. Nur haben jetzt die Völker, schon
immer ins Heil einbezogen, Vorfahrt. Juden sollen sich, obwohl sie gleichsam
vor der roten Ampel warten, über die freie Fahrt der Anderen mitfreuen, um
zu gegebener Zeit umso zügiger nachzukommen. Aber das sei nicht der Heiden

Sorge. Sie können Israel nicht missionieren, denn das würde dessen Pa-
ganisierung zur Folge haben. Der Erwählungsvorrang Israels ist unbestreitbar.

Franz Rosenzweig interpretierte dann das Wort, dass niemand zum Vater

komme ausser durch den Christus, zwar gegen den Sinn, aber mit der
Geschichte, wenn er schrieb, das gelte nur für die Völker. Juden brauchen keinen

Mittler, weil sie schon beim Vater sind.

Beim Übergang zu den Heiden hat die biblisch-jüdische Botschaft vieles

an Israel- und Messiaswirklichkeit verloren. Schon die Gräzisierung bedeutete

eine Wertminderung, was die Meister des Talmud mit einem Vergleich
ausdrückten: Beim Übersetzen gehe es wie beim Umfüllen ätherischen Öles, der
Saft sei noch da, der Duft aber verloren. Schon Paulus hat den für Griechen
auch in wörtlicher Übersetzung unverständlichen Messiastitel durch den
Ausdruck Kyrios/Herr ersetzt, so dass Christus wie ein zweiter «Name»
erscheinen konnte. Was ein Herr ist, das wussten Hellenen aus Mysterien und
Kaiserkult. Der Herr der Christen überbot die heidnischen Herren als Herr
aller Herren, war er doch auch Herr über Sünde und Tod. Wenn ein Judenchrist

in der griechischen Bibel las: «Der Herr ist mein Hirte» oder: «Wohl dem
Manne, dem der Herr seine Schuld vergibt», dann wusste er, dass mit Herr
allein der Israelgott gemeint ist. Las aber ein Christ aus den Völkern dieselben

Sätze, so dachte er an Jesus. Damit war aber der Israelgott weginterpre-

254



tiert. Der Christus der Kirche war an seine Stelle getreten. Vor Juden tat sich
damit ein breiter Graben auf; sie konnten keine Kontinuität mehr erkennen.

Für Heidengalt das Judentum als fremd und abstossend. Es ist tragisch,
dass Heidenchristen meinten, wer ein rechter Christ sein wolle, der könne
und müsse Judenhasser bleiben. Obwohl christlicher Judenhass ein Unwort
ist, obwohl sich Christsein und Judenhass ausschliessen, ist Judenhass für
die heidenchristliche Kirche etwas Fundamentales geworden. Heidenchristen

bekannten also den Christus, übernahmen vom Judentum auch Buch,
Gebete und Feste, Gottesdienst — und Lebensformen, trennten alldas aber
fein säuberlich vom Judentum ab. Mehr noch: sie verbanden gerade mit
ihrem Christusbekenntnis einen erneuerten und verschärften Judenhass,
konstituierten und konzipierten ihr Christsein aus dem Antijudaismus. Weil sie

für ihre heidnisch gebliebenen Freunde mit Juden verwechselbar geworden
waren, darum mussten sie sich, etwa in Verfolgungszeiten, erst recht als
Judenhasser profilieren. Dafür haben sie, in einem der folgenschwersten
Missverständnisse der abendländischen Geschichte, zur Stärkung ihres natürlichen

Judenhasses diesem das innerjüdische Streitgespräch sekundär unterlegt.

Doch gehört die prophetisch-pharisäische Selbstkritik, wo Juden mit
Juden als Partner und Rivalen im gemeinsamen Kampf um Israel streiten,
einer anderen Kategorie an. Die heidenchristlichen Argumente mögen darin
zwar scheinbar überzeugen, schaden aber der Sache insgesamt. Das Beste

ging verloren, wo Hellenen den Christus haben wollten, indem sie sein Volk
bekämpften.

2. A bschluss im Dogma — endgültiger A usschluss der Juden

Das kirchliche Dogma erschien im Vergleich mit der Haggada als

Engführung weg vom Leben hin zu reiner Lehre. Zeitloses Philosophieren, ideal
weil frei von Widerständigem, lässt sich von niemandem und durch nichts
stören in seiner Abstraktion, Logik und Folgerichtigkeit. Alles ist einheitlich
einer grossen Linie zugeordnet, eindeutig auf einen Punkt zugespitzt. Klare
Definitionen und geschliffene Begriffe sind wichtig, feste Vorstellungen
verdichten sich zu verfügbarem Bild. Darum erinnert das Dogma Juden am ehesten

an Apokalyptik, die auch über eine andere Welt alles genau wissen und
fixieren wollte. Die solches hinter verschlossenen Türen dachten, scheinen
kaum gelacht zu haben, befassten sie sich doch mit Höchstem und Letztem,
Ab- und Ausschliessendem. Sie betrachteten alles vom Ziel aus, das sie

glaubten erreicht zu haben. Streng exklusives Denken erweist sich als des

Kontakts und Dialogs unfähig. Andere, die das eindeutige Ergebnis nicht
akzeptieren, können nicht als Rivalen und Konkurrenten toleriert, sie müssen,

255



weil dem Eigenen gefährlich, als fremd und feindlich behandelt werden. Die
Verpflichtung zu reinem Glauben war hervorragend geeignet, Ketzer zu
entlarven und auszuscheiden. Auch für das Israelvolk mitsamt dem Israelmessias

gabs in der Kirche des Dogmas keinen Platz.

Dieses Dogma erschien Juden als Machtinstrument zur Sicherung kirchlicher

Überlegenheit und Herrschaft. Indem sich Christen der möglichen
Partner und der wirklichen Gegner entledigten, haben sie sich ohne Wissen
und Wollen selber paganisiert. Der Offenbarungsgemeinde Israel ist der Er-
wählungsvorrang seit der Konstituierung der Reichskirche endgültig bestritten

und der vom Heidentum geräumte Platz zugewiesen worden. Dort wurden

sie von Missionaren mit dem Christus konfrontiert, der ebenfalls
verpflanzt und verändert worden ist. Wenn es vor der Dogmatisierung der
Gottgleichheit Christi einem Juden möglich gewesen wäre, in Verlängerung seines

Judeseins Christ zu werden, war ihm jetzt dieser Zugang versperrt, weil er —
trotz der Ähnlichkeit der Formel mit dem Satz Proverbia 8,25 — mit dem
neuen Glauben das Judentum verleugnet, die Einheit Gottes und den Messias
Israels preisgegeben hätte.

III. Nur als Messias Israels ist Jesus der Heiland der Welt

Wenn es richtig ist, dass spätestens seit dem 4. christlichen Jahrhundert
Israels Messias und der Christus der Kirche neben- oder gegeneinander standen,

so dass einer im anderen fast nicht wieder zu erkennen war, und dass
sich dieser Unterschied und Gegensatz durch sachgemässe Exegese kaum
ausgleichen lässt, dann ist hier eine Korrektur fällig: Christen, die nach
Auschwitz leben, müssen mit Umdenken und Lebensumkehr anfangen.
Gerade bei der Interpretation kritischer Stellen des Neuen Testaments, die
judenfeindlich missverstanden worden sind, ist zu klären, dass Juden mit
Juden zugunsten Israels und seines Messias sprechen. Heiden haben kein
Recht, ihren Judenhass mit Berufung auf solche Sätze zu begründen. Mag
Juden hassen wer da will und mag er seinen Hass vertreten wie er kann (aus
Heidnischem werden sich genug der "Gründe" beibringen lassen), — aufs
Neue Testament, dieser Urkunde jüdisch-messianischer Geschichte, soll er
sich nicht berufen! Wenn Christen nach dem Ursprung ihres Christseins zu-
rückfragen, dann werden sie zum Messias Israels und damit ganz von selber
auch zur Gemeinde Israel zurückkommen. Wer Nachfolger des Israelsmessias

wird, der kommt nicht nur der Bibel nahe, sondern er wird damit auch
Genosse und Bürger der Gemeinde Israel, bekommt Teil an Sohnschaft,
Gottesgegenwart, Bündnissen, Gabe des Gebots, an den Verheissungen und
den Vätern — an der ganzen Fülle der Israelwirklichkeit.

256



Denn durch Jesus sind wir nicht — wie lange behauptet wurde —
getrennt von Israel, sondern tief und bleibend mit Israel verbunden. Christsein
erweist sich auch und vor allem durch ein neues Verhalten gegenüber den
Juden: tritt für Israel ein, hilft Israel auch vor seinen Feinden (vgl. Luk 1,71).
Nur weil und solange Juden frei und unmissioniert Israel sind, können wir
Christen Nachfolger des Messias Israels sein, der Heiland der Welt ist. Treffend

und schön ist das der Bibel gemässe Verständnis unlöslicher Verbundenheit

von Christen und Juden verdichtet im Lobgesang des Simeon:
«... meine Augen haben Dein Heil gesehen, das Du vor allen Völkern bereitet
hast: ein Licht zur Erleuchtung der Heiden und zur Verherrlichung Deines
Volkes Israel». (Luk 2, 29-32).

Weil sich bei Heidenchristen der Judenhass, am christologischen Dogma,

festgemacht hat, könnte und müsste doch, wo Feindschaft nachlässt,
sich auch das Dogma wieder wandeln. Starres Festhalten des Übernommenen

und unverändertes Weitergeben von Formeln hilft nicht weiter. Wir sollen

uns kein Bild, auch keines aus Gedanken machen, ist doch die Gefahr
gross, dass Begriffe Wirklichkeit verstellen und Gespräche blockieren.
Juden weisen Christen darauf hin, dass der Christus des Dogmas weder die
Welt erlöst noch die vielen Christen zur Zeit der Judenmorde unters richtige
Kreuz geführt hat. Wieweit das Dogma erhalten werden kann und wieweit es

verändert werden muss, hängt wohl davon ab, ob und wieweit der Messias

unter dem Gewände des Pantokrators wieder zu finden ist. Sinnvoll ist ein
Dogma da, wo es die Kirche vor gegenwärtiger Bedrohung zu schützen
vermag. Demnach wäre jetzt wohl vor allem eine Abgrenzung gegen Doketis-
mus, Vergeistigung und Entsubstantialisierung nötig; möglich ist solche
Erneuerung nur von der Bibel als dem Ursprung her. Ohne Berührungsängste
der Juden, auch unbesorgt um den Verlust eigener Identität, soll sich das
geschlossene System wieder öffnen, zur Begegnung mit dem Gott, der des
Menschen Begrenztheit markiert, mit der Welt als Schöpfung und mit dem Nächsten

als Mitgeschöpf, und mit dem Heiland der Welt als dem Messias Israels.

Wer meint denn ihr, dass ich sei? Diese alte und immer neue Frage kann
weder exegetisch noch dogmatisch abschliessend beantwortet werden. Wenn
überhaupt, dann gilt hier mehr als irgendwo sonst nur die Antwort des ganzen

Lebens. Auch hier reicht eines Menschen Verstand nur soweit wie sein

Tun. Wenn ihr tut, dann werdet ihrs erfahren, ob ich es bin! Die Reihenfolge
bleibt wichtig: Liebestat geht vor Erkenntnis. Nicht dogmatisch korrektes
Herr-Sagen machts, weil der Messias geheimnisvoll verborgen ist und bleibt
in jedem Kranken und jedem Gefangenen, auch in jedem seiner jüdischen
Brüder und jeder seiner jüdischen Schwestern. Warten kann zwar beflügeln,
zu langes Warten wirkt eher lähmend. Darum liessen Pharisäer sich nach der

grossen Katastrophe ent-täuschen, hofften nicht länger mehr auf wundersa-

257



me Erlösung, sondern stellten das offenbarte Gebot ins Zentrum ihres Tuns
und Denkens. Wenn sich die Verhältnisse nicht ändern, dann sollen sich
zuerst die Menschen und diese dann wieder die Dinge verändern. Vielleicht
würde sich auch das Dogma wandeln — durch Neubesinnung auf den Messias

Israels gemäss den Schriften im Stile des haggadischen Midrasch. Wie
seinerzeit mit der Neubegründung des Judentums die Talmudische Legende
vom geheimnisvoll verborgen-offenbaren Messias entstand, die besagt:
nicht ihr sollt länger Seiner harren, vielmehr wartet er, auf dich, heute!

258


	Jesus - Messias Israels - Christus der Kiche

