
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Die Šekîna und der Christus

Autor: Thoma, Clemens

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE SEKÎNA UND DER CHRISTUS

von Clemens Thoma

Es ist nichts Neues, den Christus des Glaubens mit dem jüdischen Sekî-

na-Begriff erklären zu wollen. Wer immer vom Ideal fasziniert ist, den
Christusglauben mit «israelitischen Konturen» (Berthold Klappert) zu versehen
und ihn dadurch von judenfeindlichen Konnotationen zu befreien, muss sich
die Frage stellen, wie sich Christus und Sekîna miteinander vergleichen lassen

ohne dass beide illegitimen Harmonisierungen zum Opfer fallen. Keine
Parallelisierung ist problemlos. Die Sekîna und der Christus wurden im
Verlaufe der Geschichte recht verschiedenen Deutungen unterworfen. Jeder
vergleichenden Deutung haften zeitgeschichtliche, und mit Autoren und Gruppen

verbundene Relativitäten an. Wenn z.B. Mose ben Maimon (1135 -1204)
die Sekîna im Anschluss an bBer 17a als poetische Umschreibung der letzten,

höchsten, unvergänglichen, mit der Erkenntnis des Wesens Gottes
gegebenen Glückseligkeit der Intellekt-Seele versteht (More 141), schneidet er
damit jede Möglichkeit eines Vergleichs zwischen dem Christus und der Sekîna
ab. Es mag sein, dass ihm dies bewusst war1.

Die fruchtbarsten Vergleichsmöglichkeiten ergeben sich aus rabbini-
schen Sekîna-Traditionen und frühkirchlichen Christusbekenntnissen. Man
muss das Nizäanische-Konstantinopolitanische christologische Glaubensbekenntnis

(D 125 -150) im Hinterkopf haben und mit diesem Wissen der Fülle
von Aussagen in den Talmudim, den rabbinischen Midraschim und Targu-
mim nachgehen. Dabei darf man nicht vorschnell fündig werden wollen. Eine

wie immer geartete Parallelisierung der Sekîna mit dem Christus ist ein
ausserordentlich heikles — vielleicht das heikelste — theologisch-historische
Unterfangen2. Man darf z.B. nicht mit solchen theologischen Termini
herumhantieren, die gegen traditionelles jüdisches Glaubensgefühl und -

bewusstsein stehen. «Hypostase», «hypostatische Union» und dergl. lassen
derzeit ziemlich jeden Juden mit viel Recht befürchten, damit werde christliches

Systemdenken wie ein trojanisches Pferd in rabbinische Tradition hinein

geführt, um diese zu unterhöhlen3. Demgegenüber ist zu versuchen, das

vielfältig mit Sekîna Gemeinte aus rabbinischen Traditionen zu sammeln
und so zu deuten und in Dienst zu nehmen, dass daraus weder christlich-jüdische

Synkretismen, noch Verdrehungen jüdischer Auffassungen, noch
Räubereien heiliger Dinge entstehen können.

Adresse: Abendweg 22, CH-6006 Luzern.

237



1. Sekîna: Ausdruck der Daseinsweise Gottes

Sekîna ist eine Abstraktform der Wurzel skn: wohnen, verweilen,
lagern, niederlassen. Sekîna kann dementsprechend Niederlassung, Einwoh-
nung, Verweilung, Herabkunft u.ä. bedeuten, wobei immer «Gottes in
Huld» zu ergänzen ist. Es geht also um einen ruhenden Zustand oder um eine

Bewegung Gottes, wobei sich das besondere Interesse auf den Zustand (nach
Goldberg: Gegenwarts-Selana) oder der Bewegung (nach Goldberg: Er-
scheinungs-Sekîna) des huldvollen Gottes aufErden, inmitten des jüdischen
Volkes richtet. Weil das Herniederkommen Gottes immer auch ein Bleiben
intendiert, gilt der Satz: «Gott erscheint den Menschen jeweils als der, der
unter ihnen gegenwärtig bleiben will»4. Alle Vorstellungen von der Sekîna
meinen also «Erscheinungen und Gegenwartsweisen des einen Gottes»5. Damit

wird aber nicht geleugnet, dass die Sekîna auch im Himmel ist. In der
kommenden Welt wird sie die Gerechten beglücken (bBer 17a). Gott wird sie

am Ende der Tage als innerstes Wesen des Himmels enthüllen (TJon Hab
3,4). Der für die Sekîna empfindsame Ort liegt jedoch auf der Erde, die «das
Haus meiner (sc. Gottes) Sekîna ist». Wird die Erde entweiht, dann holt
Gott seine Sekîna von der Erde weg, d.h. er entzieht oder vermindert sein

spezielles Wohlwollen (TJon Ex 7,22).

Wo in der hebräischen Bibel von Zeichen besonderer Nähe Gottes zu
seinem Volk Israel die Rede ist — die voranziehende Wolkensäule, Blitz, Donner,

Feuer, Rauch im Tempel etc. — kann im rabbinischen Schrifttum Sek
îna stehen. Da man seit frühjüdischer Zeit in Kreisen der Schriftgelehrten die
Bibel vor allem unter der Rücksicht las, wie sie die spezielle Nähe Gottes zu
seinem Volke aussage und an welche Bedingungen die Zusage dieser Nähe
geknüpft sei, war das Ausschauen nach Zeichen von Gottes besonderer Huld
sehr beliebt. Josephus Flavius redet immer wieder von Epihanien Gottes und
von der «auge», dem Glanz Gottes, der z.B. am Gewand und auf der Krone
des Hohenpriesters und beim Vollzug des Tempelkultes zu sehen gewesen sei

(Ant 2,339; 3,184.187.214-218.282.310; 11,85). Wenn auch nicht der
Begriff Sekîna, so war also die Sache der Sekîna, schon zur Zeit des Tempelbestandes

im jüdischen Volk weit verbreitet.

Diese Aussagen über Gottes Gegenwart und Nähe wurden nach der
Tempelzerstörung des Jahres 70 n.Chr. besonders aktuell. Die Aussage,
Gott habe trotz der Tempelzerstörung sein Volk nicht verlassen, wurde für
die Juden zum Haltegriff ihrer religiösen Existenz. Deshalb wurde der
Ausdruck Sekîna geschaffen und mit verschiedenen Erwartungen und
Schwierigkeiten in Zusammenhang gebracht.

238



1.1. Der kondeszendente Gott

Im Gleichnis von der Höhle (PesK 1,2, ed. Mandelbaum 14) findet sich
eine religionsphilosophisch klingende Erklärung für die Sekîna. «Ein Nicht-
jude fragte den Rabban Gamlüel: Weshalb hat sich der Heilige, gepriesen sei

er, dem Mose in einem (geringen) Dornbusch offenbart? Er antwortete
ihm:... Es gibt auf Erden keinen Ort ohne die Sekîna. Rabbi Yehösuac von
Siknîn sagte im Namen des Rabbi Lewî: Womit war das Offenbarungszelt
zu vergleichen? (Es war) gleich einer Höhle, die am Meeresufer lag. Das Meer
schwoll an und überspühlte die Höhle, und sie wurde mit Meereswasser
gefüllt. Aber das Meer wurde nicht kleiner. — So wurde das Offenbarungszelt
mit dem Glanz der Sekîna gefüllt». Die Gleichniserzählung (Profanerzählung)

ist eine Antwort auf die Frage des Nichtjuden an Rabban Gamlî 3el; sie

gehört also zur Anekdote. Diese wurde von einem Midrascherzähler oder
Darschan auf das Chanukka-Fest bezogen. Die Offenbarungsebene ist in
diesem Sinn redaktionell. Sie bezieht sich auf den Midrasch unmittelbar vor
der Anekdote. Dieser Midrasch ist eine Deutung von Num 7,1 Perikopen-
vers des Chanukka-Festes) und Cant 3,10 petîha-Vers). Von der Anekdote

her könnte die Offenbarungsebene so lauten: «So wurde die ganze Welt
(vom Dornbusch her) mit dem Glanz der Sekîna gefüllt». Das Gleichnis ist
eine Illustration des Satzes: «Es gibt auf Erden keinen Ort ohne die Sekîna».
Es erklärt darüber hinaus, dass die Welt (bzw. das Offenbarungszelt) nicht
der selbstverständliche und angemessene Ort der Sekîna ist. Nur wenn dass

Meer anschwillt und die Höhle überspült, wird die Höhle vom Meer erfüllt.
Nur wenn Gott sich auf die Erde (bzw. ins Offenbarungszelt) herablässt und
ihr (bzw. dem Offenbarungszelt) einwohnt, wird diese (bzw. dieses) von ihm
erfüllt.

Es liegt aber in der Dynamik des Meeres, aufzuwallen und die Höhle zu
überspülen. So liegt es im «Drang» Gottes, die Welt (bzw. das Offenbarungszelt)

mit seiner Gegenwart zu erfüllen. Neben «Es gibt auf Erden keinen Ort
ohne die Sekîna» spielen noch andere rabbinische Überlegungen ins Gleichnis

hinein. Sie sind in BerR68,9(S.777f; dort auch Parallelen) greifbar: «"Er
traf im Ort ein" (Gen 28,11). Rabbi Hünä sagte im Namen des Rabbi 3Am-
mî: Warum umschreibt man den Namen des Heiligen, gepriesen sei er, und
nennt ihn "Ort"? Weil er der Ort seiner Welt ist! Rabbi Yôsê beRabbi
Halaftä sagte: Wir wissen nicht, ob der Heilige, gepriesen sei er, der Ort seiner

Welt, oder ob seine Welt sein Ort ist! Woher? Es steht nämlich geschrieben:

"Siehe ein Ort bei mir" (Ex33,21). Dasheisst: Der Heilige, gepriesen sei

er, ist der Ort seiner Welt, aber seine Welt ist nicht sein Ort... Rabbi 3Abbä
bar Yüdan sagte: Gleich einem Helden, der auf einem Ross ritt und seine
Waffen hingen auf beiden Seiten schräg hinab. Das Ross ist für den Reiter ei-

239



ne Nebensache, aber der Reiter ist keine Nebensache für das Pferd». «Der
Heilige, gepriesen sei er, ist der Ort seiner Welt, aber seine Welt ist nicht sein

Ort», sagt etwas aus, was auch im Gleichnis enthalten ist: Die Welt ist ganz in
Gott beheimatet, aber Gott ist nicht auf die Welt angewiesen. Seine Fülle
erleidet durch seine besondere Anwesenheit in der Welt keine Verminderung.
Analoges gilt auch für das Offenbarungszelt. Auch dort ist die besondere
Gegenwart Gottes nichts Selbstverständliches sondern vom Willen Gottes
abhängig. Diese Sichtweise ist panentheistisch, aber antipantheistisch. Sie steht
auch in einer gewissen Spannung zu dem in der Nähe des Gleichnisses befindlichen

Satz: «Die Hauptsache (ciqqar) seiner Sekîna ist unten» (PesK 1,1

u.ö.). Nach unserem Gleichnis ist die «Hauptsache der Sekîna» im
Transzendenten, die «Nebensache», der Zusatz in der Welt (bzw. im
Offenbarungszelt). Die besondere Anwesenheit Gottes in Israel und in der Welt wurde

bei den Rabbinen also unter verschiedenen Rücksichten diskutiert.

Bald betrachtete man die Sekîna kardinal seit der Paradieseszeit der Erde

zugehörig, bald sah man in ihrem ungeschuldeten Abstieg auf die Erde ein

grosses Heilsereignis. Man darf die Sekîna jedoch nicht ohne Bedenken uni-
versalisieren. Zwar wird im Zusammenhang mit dem Gleichnis von der Höhle

und anderwärts betont, die ganze Erde sei mit dem Glanz der Sekîna
gefüllt. Die irdischen Ausgangspunkte dieses Glanzes, die eigentlichen Orte der
Kraft Gottes auf Erden befinden sich aber nach sicherer rabbinischer
Überzeugung immer in innerisraelitischen, bzw. innerjüdischen Bereichen: im
Offenbarungszelt, im Tempel, im Land Israel, in der Beter- und Volksgemeinschaft,

wo verdienstliche Taten geschehen etc. Es besteht im allgemeinen
kein Interesse, die Sekîna als ein über dem Judentum und den Weltvölkern
waltendes Gnädigkeitsprinzip zu deklarieren. Die Seüna ist vielmehr die
Daseins- und Wirkungsweise Gottes im jüdischen Bereich und für die Juden;
die Weltvölker haben keinen Anteil an dieser Spezialpräsenz Gottes. Damit
die Sekîna im jüdischen Volk wirken kann, ist keine Sündenlosigkeit oder
rituelle Reinheit erforderlich. In bJom 56b-57a heisst es: «Die Gelehrten
tradieren: "...der unter ihnen wohnt in all ihrer Unreinheit". (Lev 16,16). Auch
wenn sie unrein sind, ist die Sekîna mit ihnen. Einst sagte ein Sadduzäer zu
Rabbi Hanîna: Wahrhaftig, ihr seid unrein! ...Hanîna erwiderte: ...Auch
wenn sie unrein sind, ruht die Sekîna mitten unter ihnen». Dieses Zitat warnt
uns auch vor exklusiven Herleitungen der SeHna-Begriffs von Kultvorstellungen

her. Die SeHna ist nicht nur die nach der Tempelzerstörung fortgesetzte

Kultpräsenz Gottes, sondern auch — und vor allem — die Anwesenheit
Gottes mitten in seinem erwählten Volk, in dessen Sündhaftigkeit und
Widerspenstigkeit. Sie ist weder an Riten noch an absolute Gerechtigkeit gebunden.

Ihr Dasein schliesst huldvolles, über viel Schlechtes zum vornherein
hinwegsehendes Wirken ein.

240



1.2. Der empathische Gott

Der kondeszendente Gott könnte theoretisch noch als a-pathischer,
vom Leid der Menschen unberührter und unberührbarer Gott aufgefasst
werden. Die rabbinischen Sekîna-Traditionen meinen dem gegenüber, dass

der Gott Israels ein sym-pathischer ein das Leid des Volkes Verstehender)
und ein em-pathischer ein mit-leidender, in das Leid mit-hineinverstrick-
ter) Gott ist. Die vielzitierte Stelle Mekh zu Ex 12,41 (Horov 51 f) sagt dies
deutlich: «Wohin immer die Israeliten verbannt werden, war die Sekîna —
wenn man so sagen darf — mit ihnen verbannt. Die Israeliten wurden nach
Aegypten verbannt, und die Sekîna war mit ihnen (verbannt). Die Israeliten
wurden nach Babylon verbannt, und die Sekîna war mit ihnen (verbannt)...
Und wenn die Israeliten in die Endzukunft zurückkehren werden, dann wird
die Sekîna — wenn man so sagen darf — mit ihnen zurückkehren; es heisst
nämlich: "Und zurückkehren wird der Herr, dein Gott, mit deinen Gefangenen"

(Dtn 30,3). Es heisst nicht: "er wird zurückbringen", sondern:
"zurückkehren wird er' '. Ferner heisst es: "Mit mir vom Libanon die Braut" (Hl
4,8). Kommt sie denn vom Libanon? Steigt sie nicht vielmehr vom Libanon
hinauf? Allein der Sinn ist: "Mit mir vom Libanon die Braut", wenn man so

sagen darf: Ich und du waren vom Libanon verbannt; ich und du steigen zum
Libanon hinauf». Die Sekîna ist also mit Israel im Exil, d.h. vom Libanon,
der die Vollerfüllung Gottes und der Menschen am Ende der Tage symbolisiert,

verbannt. Sie ist mit Israel zusammen in Leid und Not. Sie wird erst am
Ende der Tage — wiederum zusammen mit Israel — aus Verbannung und
Not hinaufsteigen zum «Libanon», d.h. zum vollen gottmenschlichen Glück
am Ende der Tage. Hier wird nicht die schwere philosophische Frage nach
der Unveränderlichkeit Gottes gestellt. Hier sonnen sich die Rabbinen
vielmehr in der Zuversicht, in ihrem Leid, in ihrem schweren Weg durch die Zeiten

und Völker nie ohne Intimgemeinschaft mit dem Gott Israels zu sein, der
nicht nur ihr Herr sei, sondern auch ihr Mitwohner, Mitwanderer, ein mit
ihnen Leidender, Trostbedürftiger und Schicksalsgefährte.

1.3. Der bipolare Gott

Die Sekîna deutet eine jüdische Hauptsache an, ohne die der Glaube
nicht leben kann: Gott ist nicht nur unendlich und unfassbar, sondern er
verweilt und bewegt sich auch in der Endlichkeit; er thront nicht nur im Himmel,
sondern befindet sich auch mitten unter seinem Volke: führend, vorausgehend,

schwebend, rettend, richtend. Ein nur jenseitiger, nur ferner, nur ganz
anderer Gott wäre mit der jüdisch verstandenen Offenbarung nicht vereinbar.

Die Wurzeln dieses jenseitig-diesseitigen Gottesverständnisses liegen in

241



vielerlei Hinsicht in der hebräischen Bibel. Die rätselvolle Identifizierung des

Gottes Israels im Dornbusch: "Ich werde dasein als der ich dasein werde"
(Ex 3,14), wurde in der ganzen jüdischen Glaubensgeschichte (nur wenige
Ausnahmen sind zu vermerken) dialektisch verstanden: der unbegreifliche,
unmanipulierbare, unendlich Heilige ist in jeder Not für Israel da. Entgegen
der sich aufdrängenden Vorstellung, dass der unendlich Heilige sich nicht in
menschliche Belange verwickeln lässt, ist er stets auf seine Weise für Israel
hilfreich da6. Bereits in Hos 11,9 wird Ex 3,14 ganz im Geiste späterer Sekî-
na-Traditionen verstanden: «Ich will meinen grimmen Zorn nicht zum
Durchbruch kommen lassen; ich will nicht umkehren, um Ephraim zu
vernichten. Denn ich bin Gott und nicht Mensch — heilig in deiner Mitte». Die
Gottesaussage «heilig» (kommt bei Hos nur hier vor) weist auf die Andersartigkeit

Gottes hin. Trotz dieser Andersartigkeit ist Gott nicht in der Ferne,
sondern der mitten im Volk andersartig und doch vertraut Wirkende.

Da Sekîna Unverzichtbares ausdrückt, könnte man erwarten, dass dieser

Begriff einer der häufigsten Begriffe in rabbinischem Schrifttum ist. Dies
ist aber nicht der Fall. Zwar kommt Sekîna mehrere hundert Male vor. Der
Begriff ist aber ersetzbar. Statt Sekîna können auch ruah haq-qodes (Geist
der Heiligkeit) memrä, dibbür (Wort, Logos), holona (Weisheit), kavôd
(Herrlichkeit), hôd (Glanz), gewüra (Kraft) etc. stehen. Teilweise haben diese

Ausdrücke eine etwas andere Bedeutungsfärbung. Die Rabbinen sind in
ihrer Terminologie nicht immer konsequent. Vor allem steht sehr oft Gott
statt Sekîna. Im Wirken und Erleiden mitten unter Israel sind Gott und Sek
îna ja austauschbar. Diese immer wieder zu beobachtende Austauschbarkeit
ist ein Hinweis darauf, dass der Sekîna-Begriff keinesfalls deshalb geschaffen

wurde, um unziemliche Anthropomorphismen und Anthropopathismen
von YHWH fernzuhalten7. In den Targumen verdeutlicht und unterstreicht
die Sekîna YHWHs Wirken unter den Israeliten. Jos 22,31 lautet z.B. in der
Bibel: «... heute wissen wir, dass YHWH in unserer Mitte ist». TargJon gibt
diese Stelle so wieder: «Siehe unter uns weilt die Sekîna YHWHs». Die Sek
îna ersetzt hier YHWH nicht, sondern gibt die eindeutige Qualifikation, dass

YHWH auch «a territorially limited deity» ist8. Sekîna verdeutlicht sowohl
den Gott des Auszugs, der Wüstenwanderung, der Einkehr (in Kultorte) und
der Heimkehr (im Eschaton). Sie ist damit das Movens, die bewegende Kraft
der Heilsgeschichte.

Formal ist Sekîna eine weibliche Form. Dies spielt aber im rabbinischen
Judentum noch keine Rolle, sondern erst in der Kabbala. Manfasst das Wort
daher in rabbinischen Zusammenhängen besser als Neutrum auf, was
grammatikalisch möglich ist. Das Mitleiden und Mitziehen Gottes mit Israel wird
damit in eine numinose Unbestimmtheit und Fremdheit hineingeschoben. Es

geht den Rabbinen um die Betonung der Sache, des Mitleidens und Mitzie-

242



hens, nicht etwa um eine Akzentuierung der Personalität Gottes oder um eine

Beschreibung der Art und Weise des Wirkens Gottes. Die mittelalterliche
Kabbala hat mit der Sekîna eine Art Theosophie mit heilsgeschichtlichem
Hintergrund verbunden. Reste dieser Vorstellungen haben sich u.a. im
traditionellen jüdischen Gebetbuch niedergeschlagen. In den Omer-Tagen
zwischen Pessach und Wochenfest wird z.B. folgende kabbalistisch-heilsgeschichtliche

Gebetsintention (kawwana) gesagt: Um der Vereinigung des

Heiligen, gepriesen sei er, und seiner Sekîna willen, um in Furcht und Liebe
den Namen YH- mit WH in vollkommener Einheit zu vereinigen, erfülle ich
im Namen von ganz Israel meine Gebetsintention: «Die Einheit des Heiligen,
gepriesen sei er und seiner Sekîna. In Furcht und Liebe möge sie werden zum
einen Namen YHWH durch YHWH in vollkommener Einheit im Namen
von ganz Israel» (vgl. z.B. den Hirsch-Siddur, Jerusalem 1969, 749). — Solche

Optiken künden sich bereits im rabbinischen Schrifttum an, wo einerseits
Gott die Sekîna aussendet und wo anderseits die Sekîna auch selbst
hernieder- und hinaufsteigt. Damit enthüllt sich der Gott Israels als bipolar
Seiender und Wirkender: Er ist der Unendliche in der Unendlichkeit und der
Unendliche in der irdischen Verstrickung. Diese Gottesvorstellung war von
allem Anfang an da, vor dem Sekîna-Begriff und vor christlichen Trinitäts-
sophien in Ihr liegt die Basis aller jüdischen und aller christlichen
Gottesspekulationen, aber auch aller jüdischen und christlichen Heilsgeschichtsauffassungen.

1.4. Der warnende und wartende Gott

Sekîna kann auch den warnenden und wartenden Gott bezeichnen; ja
sie kann als Chiffre für Warnungen, Gebote und Verheissungen Gottes
stehen. Typisch dafür ist CN1 zu Gen 3,24. Es handelt sich in diesem Abschnitt
um den Hinauswurf des Menschen aus dem Garten Eden: «Und Gott warf
den Menschen hinaus und bewirkte, dass die Herrlichkeit seiner Sekîna (ye-

qar sekînateh) von Anfang an im Osten des Gartens Eden zwischen den zwei
Cheruben wohnte. Zweitausend Jahre bevor die Welt geschaffen wurde,
schuf er die Tora. Er bereitete den Garten Eden für die Gerechten und das
Gehinnom für die Frevler. Er bereitete den Garten Eden für die Gerechten,
die dort essen und sich von den Früchten des Lebensbaumes ernähren, weil
sie die Gebote der Tora befolgten und ihre Vorschriften erfüllten. Er bereitete

das Gehinnom für die Frevler: dieses ist wie ein scharfes Schwert, das nach
beiden Seiten tötet; in seine Mitte legte er Feuergeschosse und umherschwirrende

glühende Kohlen, die gegen die Frevler zucken, denen für die kommende
Welt Rache bereitet ist, weil sie die Vorschriften der Tora in dieser Welt

nicht befolgten».

243



Die Sekîna steht also nach dieser Vorstellung wie eine Art Wächterengel
an der Paradiesestür. Nur wer die Tora erfüllt, kann an ihr vorbei ins Paradies

gelangen. Die Sekîna wartet vor der Paradiesestür auf die Bewährten,
nach anderen Traditionen wartet sie an der Westmauer des Tempels auf die
Israeliten (YalqMi 552,4).

2. Der Christus als personifizierte und universalisierte Sekîna

Das Christentum ist in wesentlich ausgeprägterer Weise als das Judentum

aufgrund seiner Gottesauffassung eine bipolare Religion. Alle Komponenten

seines religiösen Lebens ordnen sich um die beiden aufeinander
bezogenen Anziehungspole: Gott und Christus. Die christlich viel stärker ausgebaute

Bipolarität rührt daher, dass Christus eine Person ist, dass er universaler

Erlöser ist und dass er unumgänglicher heilsgeschichtlicher und relationaler

«Weg» zum «Vater» ist (vgl. IKor 15,28; Joh 14,6)'. Im rabbinischen
Judentum ist demgegenüber die Sekîna keine Person, sie ist begrifflich und
inhaltlich ersetzbar, es führt kein notwendiger Weg von ihr zum unendlich
Heiligen, sie trägt weder erlösende noch vermittelnde Züge und sie wirkt huldvoll
nur im Zusammenhang mit Israel nicht auch noch für die Völkerwelt.

Man kann nun als Christ sagen, der Christus des Glaubens sei die auf
Juden und Heiden zugeschnittene, personifizierte und universalisierte Sekîna.
Kein Geringerer als die liberal-jüdische Führungsgestalt Leo Baeck
(1873-1956) wies auf diese Möglichkeit hin: «Die alte christliche Theologie
erklärte, Christus sei der neue Adam, durch ihn und in ihm sei die Sekîna auf
die Erde zurückgekehrt; ihrer werde teilhaftig, wer mit ihm verbunden sei. In
Christus sei, wie mit dem griechischen, dem Wort Sekîna entsprechenden
Begriffe gesagt wurde, die Stätte des plërôma. Yeqarä und Sekîna sind kor-
relate und schliesslich analoge Begriffe, daher wird dem Christus auch die
doxa, kavôd zugesprochen; s. Phil 3,21; Mk 10,37; Mt 16,27). "Es war Gottes

Wille, so sagt der Kolosserbrief, in ihm das ganze plërôma wohnen zu
lassen" (Kol 1,19) und derselbe Brief dann wieder: «In ihm wohnt das ganze
plërôma leibhaftig und in ihm seid ihr dieses plërômas teilhaftig... Der
Epheserbrief (1,23) nennt den Leib Christi... den Bereich, innerhalb dessen

er wohnt, der das All in allen Wesen ausfüllt»'0.

So etwa kann man die neutestamentliche Botschaft vom Christus sehen.
Das plërôma ist jedoch nicht die einzige und wohl auch nicht die beste

Anknüpfung an Sekîna-Vorstellungen. Die Menschwerdung des Logos, sein

Hinabsteigen und Zelten unter den Menschen zeigt — ahnlich wie die Sekîna

— den anthropozentrischen, sympathischen Gott Israels. Leiden und Tod
Christi enthüllen — ähnlich wie die Sekîna — den empathischen Gott Is-

244



raels. Der verherrlichte Christus schliesslich zeigt — ähnlich wie die Sekîna

— dass die Anthropozentrik Gottes auch in der transzendenten und
metahistorischen Welt Bestand hat, ja, dass das innerste Geheimmnis, das am Ende
enthüllt werden wird, die «Lade des Bundes» sein wird, (vgl. Apk 11,19),
d.h. der den Menschen zugewandte, die Menschen voll verstehende, sich mit
ihnen ganz verbündende, auf sie wartende, mit ihnen wohnende, wandernde,
und menschliche Kümmernisse und Schicksale ganz in sich aufnehmende
Gott Israels.

Das Verhalten und Wirken der Sekîna im rabbinischen Sinn (nach PesK

1,1; PesR 1,18b u.ö.) sieht schematisch etwa so aus:

Abraham Sekîna im Himmel

Ursprünglich weilte die Sekîna im Paradies. Der Abfall des ersten
Menschen vertrieb sie von dort. Die nachfolgenden Geschlechter (Geschlecht des

Turmbaus, der Sintflut etc.) vertrieben sie immer weiter nach oben. Abraham

führte die Wende nach unten herbei. Isaak, Jakob, die Stammväter
taten ein Weiteres in dieser Richtung. Mose brachte sie wieder (bei der
Gesetzgebung am Sinai und besonders bei der Errichtung des Bundeszeltes: vgl. Ex
20; Num7) auf die Erde, so dass sie seitdem mitten unter den Israeliten wohnt,
wenn auch die dauernde Gefahr besteht, dass sie sich wieder entfernt. Die be-

wegungen der Sekîna sind — wie sich das rabbinische Schrifttum ausdrückt
— «hüpfend» oder «zuckend» (lehithallek); wie ein empfindlicher Seismograph

reagiert sie auf die Taten der Gerechten und Frevler. Das volle
gemeinschaftliche Leben zwischen Israel und der Sekîna, das nicht mehr gefährdet
sein wird, wird erst im endzeitlichen Jerusalem stattfinden. Von dort wird es

sich in die «kommende» Welt verpflanzen, wo Gott alles in allem sein wird.

Es ist leicht einzusehen, dass dieses Sekîna-Schema im Sinne der johan-
neischen oder paulinischen Theologie adaptiert werden könnte: In Christus
ist die Huld Gottes definitiv auf die Welt gekommen, mehr noch als bei Mose.

Leiden, Tod und Verherrlichung Christi sind die Garanten, dass sie sich
nie mehr von den Menschen entfernen wird. Christus steht also an der Stelle,
an der in der rabbinischen Vorstellung sich das endzeitliche Jerusalem befin-

245



det. Dies sind aber bereits rein innerchristliche Erwägungen, die als solche
nicht christlich-jüdisch verhandelt werden können. Von jüdischer Seite würde

man gegen sie etwa auf die Unveränderlichkeit der Tora hinweisen, der
nichts — vor allem nicht der Christus — hinzugefügt oder weggenommen
werden dürfe (nach Dtn 13,1). Mit Joseph Albo, einem mittelalterlichen
jüdischen Religionsphilosophen (um 1440), würde man etwa sagen: «Wahre
Überzeugungen dürfen nicht verändert werden. Der Monotheismus kann
nicht in einer Zeit wahr sein und der Dualismus und Trinitarianismus in einer
andern» (Iqqarim III 13). Vor allem darf es nicht dazu kommen, den Juden
darzulegen, dass sich ihr Sekîna-Denken in Christus erfüllt habe. Vielleicht
aber darf man in Bescheidenheit darauf aufmerksam machen, dass der religiöse

Gedanken-Hintergrund — der sich herabneigende, mitleidende und
aufnehmende Gott — der gleiche beim Christus und bei der Sekîna ist. Die
religiöse Konkretion dieses Hintergrundes ist aber im Christentum radikal
anders als im Judentum. Gleiche Wurzel besagt noch lange nicht gleiche
Frucht! Die beiden strukturalen Verwandten, die Sekîna und der Christus,
dürfen in ihrem ausgewachsenen Zustand nicht miteinander vermengt werden;

dies wäre ärgster Synkretismus. Es bleibt aber für einen Christen tröstlich,

wenn er seinen Christusglauben im jüdischen Vorstellungskreis intensivst

beheimatet findet. Diese Freude kann ihm niemand rauben. Auch für
einen Juden, der eine «Kippa» trägt und damit bekennt, dass es für ihn keinen
Ort und keinen Augenblick ohne die Sekîna gibt", kann es zur religiösen
Freude werden, wenn er erkennt, dass auch der Christ seine ganze Hoffnung
auf den nahen, mit Menschen kommunzierenden Gott setzt. Der Christusglaube

ist ja letztlich Glaube an den menschenfreundlichen, menschenzugewandten

Gott. Christus ist nur Gott, insofern er diesen Gott darstellt, verwirklicht,

auf ihn hinweist, von ihm ausgeht und zu ihm hinführt. Das Morgenrot
einer neuen Zeit wird dann zu leuchten beginnen, wenn wir einander —

die Christen den Juden und die Juden den Christen — in je eigener und doch
einander ergänzenden Weise Zeugen des nahen, mitten unter uns weilenden,
durch die Sekîna und den Christus angezeigten einen Gottes sein werden.

246



ANMERKUNGEN

1. Vgl. David Bleich (Hg.), With Perfect Faith, The Foundations of Jewish Belief, New
York 1983, 16.30.

2. Selbstverständlich sind die rabbinischen Primärtexte zu untersuchen. Die vorliegenden

deutschen Übersetzungen des rabbinischen Schrifttums sind teils von fraglichem
Wert. Fürs erste sind folgende thematisch bestimmte Übersetzungen am dienlichsten:
Arnold M. Goldberg, Untersuchungen über die Vorstellung von der Shekhinah in der
frühen rabbinischen Literatur, SJ 5, Berlin 1969; Peter Schäfer, Die Vorstellung vom
Heiligen Geist in der rabbinischen Literatur, StAnt 28, München 1972; Peter Kuhn,
Gottes Trauer und Klage in der rabbinischen Überlieferung (Talmud und Midrasch),
Leiden 1978.

3. Auch jüdischerseits wird bisweilen zu früh christliche Terminologie verwendet. So
schreiben z.b. David Flusser und Schmuel Safrai, vor der Zerstörung des zweiten Tempels

scheine Sekina nur das Wohnen Gottes im Tempel bezeichnet zu haben. Nach der
Tempelzerstörung sei Sekina jedoch zu «the principal hypostatic term» geworden,
der die andern hypostatischen Begriffe verdrängt habe: «The Essene Doctrine of
Hypostasis and Rabbi Meir, Immanuel 14(1982) 47-57, bes. 48.

4. Peter Kuhn, Gottes Selbsterniedrigung in der Theologie der Rabbinen, München
1968,69.

5. Goldberg, op. cit. (Amm 2) 457.

6. Vgl. Clemens Thoma, Der eine Gott Israels als Kraft und Ziel der Geschichte, Judaica
39(1983) 85-97.

7. In ihrem mehrere Schaffensperioden (erste Anfänge: 1927) reflektierenden Buch
«Studies in Targum Jonathan to the Prophets», New York 1983, lesen dies Levi Smo-
lar und Moses Aberbach aus zu vielen Targum Stellen heraus.

8. So auch L. Smolar/Moses Aberbach, op. cit. (Amm 7) 135.

9. Zu den teilweise negativen Auswirkungen der Überbetonung der Bipolaritat des
Christentums vgl. Jean Milet, Dieu ou le Christ? Les conséquences de l'expansion du chri-
stocentrismedans l'Eglise catholique du 18. siècle à nos jours, Paris 1980. Zur Brauchbarkeit

der Sekîna-Traditionen für christliche Glaubensaussagen vgl. Hanspeter
Ernst, rabbinische Traditionen über Gottes Nähe und Gottes Leid, in: Clemens Tho-
ma/Michael Wyschogrod, Das Reden vom einen Gott bei Juden und Christen, Bern
1984.

10. Leo Baeck, Zwei Beispiele midraschischer Predigt, MGWJ 69 (1925) 258 - 271, zit 268.

11. Zur Sinngebung der jüdischen Kopfbedeckung (Kippa, Käppele) vgl. Herschel J.

Matt, Covering my Jewish Head, Jewish Spectator 46 (1981) 17-19.

247


	Die Šekîna und der Christus

