Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Die Sekina und der Christus

Autor: Thoma, Clemens

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE SEKINA UND DER CHRISTUS

von Clemens Thoma

Es ist nichts Neues, den Christus des Glaubens mit dem jiidischen Seki-
na-Begriff erkldren zu wollen. Wer immer vom Ideal fasziniert ist, den Chri-
stusglauben mit «israelitischen Konturen» (Berthold Klappert) zu versehen
und ihn dadurch von judenfeindlichen Konnotationen zu befreien, muss sich
die Frage stellen, wie sich Christus und Sekina miteinander vergleichen las-
sen ohne dass beide illegitimen Harmonisierungen zum Opfer fallen. Keine
Parallelisierung ist problemlos. Die Sekina und der Christus wurden im Ver-
laufe der Geschichte recht verschiedenen Deutungen unterworfen. Jeder ver-
gleichenden Deutung haften zeitgeschichtliche, und mit Autoren und Grup-
pen verbundene Relativitdten an. Wenn z.B. Mose ben Maimon (1135-1204)
die Sekina im Anschluss an bBer 17a als poetische Umschreibung der letz-
ten, hochsten, unvergianglichen, mit der Erkenntnis des Wesens Gottes gege-
benen Gliickseligkeit der Intellekt-Seele versteht (More [ 41), schneidet er da-
mit jede Moglichkeit eines Vergleichs zwischen dem Christus und der Sekina
ab. Es mag sein, dass ihm dies bewusst war'.

Die fruchtbarsten Vergleichsmoglichkeiten ergeben sich aus rabbini-
schen Sekina-Traditionen und friihkirchlichen Christusbekenntnissen. Man
muss das Nizdanische-Konstantinopolitanische christologische Glaubensbe-
kenntnis (D 125-150) im Hinterkopf haben und mit diesem Wissen der Fiille
von Aussagen in den Talmudim, den rabbinischen Midraschim und Targu-
mim nachgehen. Dabei darf man nicht vorschnell fiindig werden wollen. Ei-
ne wie immer geartete Parallelisierung der Sekina mit dem Christus ist ein
ausserordentlich heikles — vielleicht das heikelste — theologisch-historische
Unterfangen’. Man darf z.B. nicht mit solchen theologischen Termini her-
umhantieren, die gegen traditionelles jlidisches Glaubensgefiihl und -
bewusstsein stehen. « Hypostase», «hypostatische Union» und dergl. lassen
derzeit ziemlich jeden Juden mit viel Recht befiirchten, damit werde christli-
ches Systemdenken wie ein trojanisches Pferd in rabbinische Tradition hin-
ein gefiihrt, um diese zu unterhdhlen®. Demgegeniiber ist zu versuchen, das
vielfiltig mit Sekina Gemeinte aus rabbinischen Traditionen zu sammeln
und so zu deuten und in Dienst zu nehmen, dass daraus weder christlich-jiidi-
sche Synkretismen, noch Verdrehungen jiidischer Auffassungen, noch Rau-
bereien heiliger Dinge entstehen konnen.

Adresse: Abendweg 22, CH-6006 Luzern.

237



1. Sekina: Ausdruck der Daseinsweise Gottes

Sekina ist eine Abstraktform der Wurzel $kn: wohnen, verweilen, la-
gern, niederlassen. Sekina kann dementsprechend Niederlassung, Einwoh-
nung, Verweilung, Herabkunft u.id. bedeuten, wobei immer «Gottes in
Huld» zu ergdnzen ist. Es geht also um einen ruhenden Zustand oder um eine
Bewegung Gottes, wobei sich das besondere Interesse auf den Zustand (nach
Goldberg: Gegenwarts-Sekina) oder der Bewegung (nach Goldberg: Er-
scheinungs-Sekina) des huldvollen Gottes auf Erden, inmitten des jiidischen
Volkes richtet. Weil das Herniederkommen Gottes immer auch ein Bleiben
intendiert, gilt der Satz: «Gott erscheint den Menschen jewells als der, der
unter ihnen gegenwirtig bleiben will»*. Alle Vorstellungen von der Sekina
meinen also «Erscheinungen und Gegenwartsweisen des einen Gottes»’. Da-
mit wird aber nicht geleugnet, dass die Sekina auch im Himmel ist. In der
kommenden Welt wird sie die Gerechten begliicken (bBer 17a). Gott wird sie
am Ende der Tage als innerstes Wesen des Himmels enthiillen (TJon Hab
3,4). Der fiir die Sekina empfindsame Ort liegt jedoch auf der Erde, die «das
Haus meiner (sc. Gottes) Sekina ist». Wird die Erde entweiht, dann holt
Gott seine Sekina von der Erde weg, d.h. er entzieht oder vermindert sein
spezielles Wohlwollen (TJon Ex 7,22).

Woin der hebriischen Bibel von Zeichen besonderer Nidhe Gottes zu sei-
nem Volk Israel die Rede ist — die voranziehende Wolkensiule, Blitz, Don-
ner, Feuer, Rauch im Tempel etc. — kann im rabbinischen Schrifttum gelg
ina stehen. Da man seit friihjliidischer Zeit in Kreisen der Schriftgelehrten die
Bibel vor allem unter der Riicksicht las, wie sie die spezielle Ndhe Gottes zu
seinem Volke aussage und an welche Bedingungen die Zusage dieser Nahe
geknuipft sei, war das Ausschauen nach Zeichen von Gottes besonderer Huld
sehr beliebt. Josephus Flavius redet immer wieder von Epihanien Gottes und
von der «auge», dem Glanz Gottes, der z.B. am Gewand und auf der Krone
des Hohenpriesters und beim Vollzug des Tempelkultes zu sehen gewesen sei
(Ant 2,339; 3,184.187.214-218.282.310; 11,85). Wenn auch nicht der Be-
griff gel_dna, so war also die Sache der Sekina, schon zur Zeit des Tempelbe-
standes im jiidischen Volk weit verbreitet.

Diese Aussagen tiber Gottes Gegenwart und Ndhe wurden nach der
Tempelzerstorung des Jahres 70 n.Chr. besonders aktuell. Die Aussage,
Gott habe trotz der Tempelzerstorung sein Volk nicht verlassen, wurde fiir
die Juden zum Haltegriff ihrer religiosen Existenz. Deshalb wurde der Aus-
druck Sekina geschaffen und mit verschiedenen Erwartungen und Schwie-
rigkeiten in Zusammenhang gebracht.

238



1.1. Der kondeszendente Gott

Im Gleichnis von der Hohle (PesK 1,2, ed. Mandelbaum 14) findet sich
eine religionsphilosophisch klingende Erkldrung fiir die Sekina. «Ein Nicht-
jude fragte den Rabban Gamli’el: Weshalb hat sich der Heilige, gepriesen sei
er, dem Mose in einem (geringen) Dornbusch offenbart? Er antwortete
ihm:... Es gibt auf Erden keinen Ort ohne die Sekina. Rabbi Yehd§ua® von
Siknin sagte im Namen des Rabbi Lewi: Womit war das Offenbarungszelt
zuvergleichen? (Es war) gleich einer Hohle, die am Meeresufer lag. Das Meer
schwoll an und uberspiihlte die Hohle, und sie wurde mit Meereswasser ge-
fiillt. Aber das Meer wurde nicht kleiner. — So wurde das Offenbarungszelt
mit dem Glanz der Sekina gefiillt». Die Gleichniserzahlung (Profanerzih-
lung) ist eine Antwort auf die Frage des Nichtjuden an Rabban Gamli el; sie
gehort also zur Anekdote. Diese wurde von einem Midrascherzdhler oder
Darschan auf das Chanukka-Fest bezogen. Die Offenbarungsebene ist in
diesem Sinn redaktionell. Sie bezieht sich auf den Midrasch unmittelbar vor
der Anekdote. Dieser Midraschist eine Deutung von Num 7,1 (= Perikopen-
vers des Chanukka-Festes) und Cant 3,10 (= pettha-Vers). Von der Anek-
dote her konnte die Offenbarungsebene so lauten: «So wurde die ganze Welt
(vom Dornbusch her) mit dem Glanz der Sekina gefiillt». Das Gleichnis ist
eine Illustration des Satzes: «Es gibt auf Erden keinen Ort ohne die Sekina».
Es erklart dartiber hinaus, dass die Welt (bzw. das Offenbarungszelt) nicht
der selbstverstidndliche und angemessene Ort der Sekina ist. Nur wenn dass
Meer anschwillt und die Hohle tiberspiilt, wird die Hohle vom Meer erfiillt.
Nur wenn Gott sich auf die Erde (bzw. ins Offenbarungszelt) herablasst und
ihr (bzw. dem Offenbarungszelt) einwohnt, wird diese (bzw. dieses) von ihm
erfiillt.

Es liegt aber in der Dynamik des Meeres, aufzuwallen und die Hohle zu
tiberspiilen. So liegt es im « Drang» Gottes, die Welt (bzw. das Offenbarungs-
zelt) mit seiner Gegenwart zu erfiillen. Neben «Es gibt auf Erden keinen Ort
ohne die Sekina» spielen noch andere rabbinische Uberlegungen ins Gleich-
nis hinein. Sie sind in BerR 68,9 (S.777f; dort auch Parallelen) greifbar: «’’Er
traf im Ort ein’” (Gen 28,11). Rabbi Hiina sagte im Namen des Rabbi *Am-
mi: Warum umschreibt man den Namen des Heiligen, gepriesen sei er, und
nennt ihn ’Ort”’? Weil er der Ort seiner Welt ist! Rabbi Y6sé beRabbi
Halafta sagte: Wir wissen nicht, ob der Heilige, gepriesen sei er, der Ort sei-
ner Welt, oder ob seine Welt sein Ort ist! Woher? Es steht ndmlich geschrie-
ben: ’’Siche ein Ort beimir’’ (Ex 33,21). Das heisst: Der Heilige, gepriesen sei
er, ist der Ort seiner Welt, aber seine Welt ist nicht sein Ort... Rabbi >Abba
bar Yddan sagte: Gleich einem Helden, der auf einem Ross ritt und seine
Waffen hingen auf beiden Seiten schrig hinab. Das Ross ist fiir den Reiter ei-

235



ne Nebensache, aber der Reiter ist keine Nebensache fiir das Pferd». «Der
Heilige, gepriesen sei er, ist der Ort seiner Welt, aber seine Welt ist nicht sein
Ort», sagt etwas aus, was auch im Gleichnis enthalten ist: Die Welt ist ganz in
Gott beheimatet, aber Gott ist nicht auf die Welt angewiesen. Seine Fiille er-
leidet durch seine besondere Anwesenheit in der Welt keine Verminderung.
Analoges gilt auch fiir das Offenbarungszelt. Auch dortist die besondere Ge-
genwart Gottes nichts Selbstverstindliches sondern vom Willen Gottes ab-
hingig. Diese Sichtweise ist panentheistisch, aber antipantheistisch. Sie steht
auch in einer gewissen Spannung zu dem in der Ndhe des Gleichnisses befind-
lichen Satz: «Die Hauptsache (iqqar) seiner Sekina ist unten» (PesK 1,1
u.6.). Nach unserem Gleichnis ist die «Hauptsache der Sekina» im Trans-
zendenten, die «Nebensache», der Zusatz in der Welt (bzw. im Offenba-
rungszelt). Die besondere Anwesenheit Gottes in Israel und in der Welt wur-
de bei den Rabbinen also unter verschiedenen Riicksichten diskutiert.

Bald betrachtete man die Sekina kardinal seit der Paradieseszeit der Er-
de zugehorig, bald sah man in ihrem ungeschuldeten Abstieg auf die Erde ein
grosses Heilsereignis. Man darf die Sekina jedoch nicht ohne Bedenken uni-
versalisieren. Zwar wird im Zusammenhang mit dem Gleichnis von der Hoh-
le und anderwirts betont, die ganze Erde sei mit dem Glanz der Sekina ge-
fiillt. Dieirdischen Ausgangspunkte dieses Glanzes, die eigentlichen Orte der
Kraft Gottes auf Erden befinden sich aber nach sicherer rabbinischer Uber-
zeugung immer in innerisraelitischen, bzw. innerjtidischen Bereichen: im Of-
fenbarungszelt, im Tempel, im Land Israel, in der Beter- und Volksgemein-
schaft, wo verdienstliche Taten geschehen etc. Es besteht im allgemeinen
kein Interesse, die Sekina als ein tiber dem Judentum und den Weltvolkern
waltendes Gnadigkeitsprinzip zu deklarieren. Die Sekina ist vielmehr die
Daseins- und Wirkungsweise Gottes im jiidischen Bereich und fiir die Juden;
die Weltvolker haben keinen Anteil an dieser Spezialprasenz Gottes. Damit
die Sekina im jiidischen Volk wirken kann, ist keine Siindenlosigkeit oder ri-
tuelle Reinheit erforderlich. In bJom 56b-57a heisst es: «Die Gelehrten tra-
dieren:’’...der unter ihnen wohnt in all ihrer Unreinheit’’. (Lev 16,16). Auch
wenn sie unrein sind, ist die Sekina mit ihnen. Einst sagte ein Sadduzéer zu
Rabbi Hanina: Wahrhaftig, ihr seid unrein!...Hanina erwiderte: ... Auch
wenn sie unrein sind, ruht die Sekina mitten unter ihnen». Dieses Zitat warnt
uns auch vor exklusiven Herleitungen der Sekina-Begriffs von Kultvorstel-
lungen her. Die Sekina ist nicht nur die nach der Tempelzerstorung fortge-
setzte Kultprasenz Gottes, sondern auch — und vor allem — die Anwesenheit
Gottes mitten in seinem erwdhlten Volk, in dessen Stindhaftigkeit und Wi-
derspenstigkeit. Sie ist weder an Riten noch an absolute Gerechtigkeit gebun-
den. Ihr Dasein schliesst huldvolles, liber viel Schlechtes zum vornherein hin-
wegsehendes Wirken ein.

240



1.2. Der empathische Gott

Der kondeszendente Gott konnte theoretisch noch als a-pathischer,
vom Leid der Menschen unberiihrter und unberiihrbarer Gott aufgefasst
werden. Die rabbinischen Sekina-Traditionen meinen dem gegeniiber, dass
der Gott Israels ein sym-pathischer (= ein das Leid des Volkes Verstehender)
und ein em-pathischer (= ein mit-leidender, in das Leid mit-hineinverstrick-
ter) Gott ist. Die vielzitierte Stelle Mekh zu Ex 12,41 (Horov 51f) sagt dies
deutlich: «Wohin immer die Israeliten verbannt werden, war die Sekina —
wenn man so sagen darf — mit ihnen verbannt. Die Israeliten wurden nach
Aegypten verbannt, und die Sekina war mit ihnen (verbannt). Die Israeliten
wurden nach Babylon verbannt, und die Sekina war mit ihnen (verbannt)...
Und wenn die Israeliten in die Endzukunft zuriickkehren werden, dann wird
die Sekina — wenn man so sagen darf — mit ihnen zuriickkehren; es heisst
namlich: ”’Und zuriickkehren wird der Herr, dein Gott, mit deinen Gefange-
nen’’ (Dtn 30,3). Es heisst nicht: *’er wird zurilickbringen’’, sondern: *’zu-
riickkehren wird er’’. Ferner heisst es: ’Mit mir vom Libanon die Braut’’ (HI
4,8). Kommt sie denn vom Libanon? Steigt sie nicht vielmehr vom Libanon
hinauf? Allein der Sinn ist: *’Mit mir vom Libanon die Braut’’, wenn man so
sagen darf: Ich und du waren vom Libanon verbannt; ich und du steigen zum
Libanon hinauf». Die ge}_(ina ist also mit Israel im Exil, d.h. vom Libanon,
der die Vollerfiillung Gottes und der Menschen am Ende der Tage symboli-
siert, verbannt. Sie ist mit Israel zusammen in Leid und Not. Sie wird erst am
Ende der Tage — wiederum zusammen mit Israel — aus Verbannung und
Not hinaufsteigen zum «Libanon», d.h. zum vollen gottmenschlichen Gliick
am Ende der Tage. Hier wird nicht die schwere philosophische Frage nach
der Unveranderlichkeit Gottes gestellt. Hier sonnen sich die Rabbinen viel-
mehr in der Zuversicht, in ihrem Leid, in ihrem schweren Weg durch die Zei-
ten und Volker nie ohne Intimgemeinschaft mit dem Gott Israels zu sein, der
nicht nur ihr Herr sei, sondern auch ihr Mitwohner, Mitwanderer, ein mit ih-
nen Leidender, Trostbediirftiger und Schicksalsgefahrte.

1.3. Der bipolare Gott

Die Sekina deutet eine jiidische Hauptsache an, ohne die der Glaube
nicht leben kann: Gott ist nicht nur unendlich und unfassbar, sondern er ver-
weilt und bewegt sich auch in der Endlichkeit; er thront nicht nur im Himmel,
sondern befindet sich auch mitten unter seinem Volke: fiihrend, vorausge-
hend, schwebend, rettend, richtend. Ein nur jenseitiger, nur ferner, nur ganz
anderer Gott ware mit der jiidisch verstandenen Offenbarung nicht verein-
bar. Die Wurzeln dieses jenseitig-diesseitigen Gottesverstandnisses liegen in

241



vielerlei Hinsicht in der hebrdischen Bibel. Die ratselvolle Identifizierung des
Gottes Israels im Dornbusch: *’Ich werde dasein als der ich dasein werde”’
(Ex 3,14), wurde in der ganzen jiidischen Glaubensgeschichte (nur wenige
Ausnahmen sind zu vermerken) dialektisch verstanden: der unbegreifliche,
unmanipulierbare, unendlich Heilige ist in jeder Not fiir Israel da. Entgegen
der sich aufdrdngenden Vorstellung, dass der unendlich Heilige sich nicht in
menschliche Belange verwickeln ldsst, ist er stets auf seine Weise fiir Israel
hilfreich da®. Bereits in Hos 11,9 wird Ex 3,14 ganz im Geiste spaterer Seki-
na-Traditionen verstanden: «Ich will meinen grimmen Zorn nicht zum
Durchbruch kommen lassen; ich will nicht umkehren, um Ephraim zu ver-
nichten. Denn ich bin Gott und nicht Mensch — heilig in deiner Mitte». Die
Gottesaussage «heilig» (kommt bei Hos nur hier vor) weist auf die Andersar-
tigkeit Gottes hin. Trotz dieser Andersartigkeit ist Gott nicht in der Ferne,
sondern der mitten im Volk andersartig und doch vertraut Wirkende.

Da Sekina Unverzichtbares ausdriickt, kénnte man erwarten, dass die-
ser Begriff einer der haufigsten Begriffe in rabbinischem Schrifttum ist. Dies
ist aber nicht der Fall. Zwar kommt Sekina mehrere hundert Male vor. Der
Begriff ist aber ersetzbar. Statt Sekina kénnen auch ruah hag-qodes (Geist
der Heiligkeit) memra, dibblr (Wort, Logos), hokma (Weisheit), kavdd
(Herrlichkeit), hod (Glanz), gewiira (Kraft) etc. stehen. Teilweise haben die-
se Ausdriicke eine etwas andere Bedeutungsfarbung. Die Rabbinen sind in
ihrer Terminologie nicht immer konsequent. Vor allem steht sehr oft Gott
statt Sekina. Im Wirken und Erleiden mitten unter Israel sind Gott und Sek
ina ja austauschbar. Diese immer wieder zu beobachtende Austauschbarkeit
1st ein Hinweis darauf, dass der §el_<1"na-Begriff keinesfalls deshalb geschaf-
fen wurde, um unziemliche Anthropomorphismen und Anthropopathismen
von YHWH fernzuhalten’. In den Targumen verdeutlicht und unterstreicht
die Sekina YHWHs Wirken unter den Israeliten. Jos 22,31 lautet z.B. in der
Bibel: «... heute wissen wir, dass YHWH in unserer Mitte ist». TargJon gibt
diese Stelle so wieder: «Siehe unter uns weilt die Sekina YHWHs». Die Sek
inaersetzt hier YHWH nicht, sondern gibt die eindeutige Qualifikation, dass
YHWH auch «a territorially limited deity» ist®. Sekina verdeutlicht sowohl
den Gott des Auszugs, der Wiistenwanderung, der Einkehr (in Kultorte) und
der Heimkehr (im Eschaton). Sie ist damit das Movens, die bewegende Kraft
der Heilsgeschichte.

Formal ist Sekina eine weibliche Form. Dies spielt aber im rabbinischen
Judentum noch keine Rolle, sondern erst in der Kabbala. Man fasst das Wort
daher in rabbinischen Zusammenhéngen besser als Neutrum auf, was gram-
matikalisch moglich ist. Das Mitleiden und Mitziehen Gottes mit Israel wird
damit in eine numinose Unbestimmtheit und Fremdheit hineingeschoben. Es
geht den Rabbinen um die Betonung der Sache, des Mitleidens und Mitzie-

242



hens, nicht etwa um eine Akzentuierung der Personalitdat Gottes oder um eine
Beschreibung der Art und Weise des Wirkens Gottes. Die mittelalterliche
Kabbala hat mit der Sekina eine Art Theosophie mit heilsgeschichtlichem
Hintergrund verbunden. Reste dieser Vorstellungen haben sich u.a. im tradi-
tionellen jidischen Gebetbuch niedergeschlagen. In den Omer-Tagen zwi-
schen Pessach und Wochenfest wird z.B. folgende kabbalistisch-heilsge-
schichtliche Gebetsintention (kawwana) gesagt: Um der Vereinigung des
Heiligen, gepriesen sei er, und seiner Sekina willen, um in Furcht und Liebe
den Namen YH- mit WH in vollkommener Einheit zu vereinigen, erftille ich
im Namen von ganz Israel meine Gebetsintention: «Die Einheit des Heiligen,
gepriesen sei er und seiner Sekina. In Furcht und Liebe mdge sie werden zum
einen Namen YHWH durch YHWH in vollkommener Einheit im Namen
von ganz Israel» (vgl. z.B. den Hirsch-Siddur, Jerusalem 1969, 749). — Sol-
che Optiken kiinden sich bereits im rabbinischen Schrifttum an, wo einerseits
Gott die Sekina aussendet und wo anderseits die Sekina auch selbst
hernieder- und hinaufsteigt. Damit enthiillt sich der Gott Israels als bipolar
Seiender und Wirkender: Er ist der Unendliche in der Unendlichkeit und der
Unendliche in der irdischen Verstrickung. Diese Gottesvorstellung war von
allem Anfang an da, vor dem Sekina-Begriff und vor christlichen Trinitéts-
sophien! in Ihr liegt die Basis aller jiidischen und aller christlichen Gottesspe-
kulationen, aber auch aller jiidischen und christlichen Heilsgeschichtsauf-
fassungen.

1.4. Der warnende und wartende Gott

Sel_dna kann auch den warnenden und wartenden Gott bezeichnen; ja
sie kann als Chiffre fiir Warnungen, Gebote und Verheissungen Gottes ste-
hen. Typisch daftirist CN I zu Gen 3,24. Es handelt sich in diesem Abschnitt
um den Hinauswurf des Menschen aus dem Garten Eden: «Und Gott warf
den Menschen hinaus und bewirkte, dass die Herrlichkeit seiner Se]_dna (ye-
gar Sekinateh) von Anfang an im Osten des Gartens Eden zwischen den zwei
Cheruben wohnte. Zweitausend Jahre bevor die Welt geschaffen wurde,
schuf er die Tora. Er bereitete den Garten Eden fuir die Gerechten und das
Gehinnom fiir die Frevler. Er bereitete den Garten Eden fiir die Gerechten,
die dort essen und sich von den Friichten des Lebensbaumes erndhren, weil
sie die Gebote der Tora befolgten und ihre Vorschriften erfiillten. Er bereite-
te das Gehinnom flir die Frevler: dieses ist wie ein scharfes Schwert, das nach
beiden Seiten tdtet; in seine Mitte legte er Feuergeschosse und umherschwir-
rende glithende Kohlen, die gegen die Frevler zucken, denen fiir die kommen-
de Welt Rache bereitet ist, weil sie die Vorschriften der Tora in dieser Welt
nicht befolgten».

243



Die Sekina steht also nach dieser Vorstellung wie eine Art Wichterengel
an der Paradiesestiir. Nur wer die Tora erfiillt, kann an ihr vorbei ins Para-
dies gelangen. Die Sekina wartet vor der Paradiesestiir auf die Bewéhrten,
nach anderen Traditionen wartet sie an der Westmauer des Tempels auf die
Israeliten (YalgMi 552,4).

2. Der Christus als personifizierte und universalisierte Sekina

Das Christentum ist in wesentlich ausgepragterer Weise als das Juden-
tum aufgrund seiner Gottesauffassung eine bipolare Religion. Alle Kompo-
nenten seines religiosen Lebens ordnen sich um die beiden aufeinander bezo-
genen Anziehungspole: Gott und Christus. Die christlich viel starker ausge-
baute Bipolaritit rithrt daher, dass Christus eine Person ist, dass er universa-
ler Erloser ist und dass er unumgénglicher heilsgeschichtlicher und relationa-
ler « Weg» zum «Vater» ist (vgl. 1Kor 15,28; Joh 14,6)°. Im rabbinischen Ju-
dentum ist demgegeniiber die Sekina keine Person, sie ist begrifflich und in-
haltlich ersetzbar, es fliihrt kein notwendiger Weg von ihr zum unendlich Hei-
ligen, sie tragt weder erlosende noch vermittelnde Ziige und sie wirkt huldvoll
nur im Zusammenhang mit Israel nicht auch noch fiir die Volkerwelt.

Man kann nun als Christ sagen, der Christus des Glaubens sei die auf Ju-
den und Heiden zugeschnittene, personifizierte und universalisierte Sekina.
Kein Geringerer als die liberal-jiidische Fuhrungsgestalt Leo Baeck
(1873-1956) wies auf diese Moglichkeit hin: «Die alte christliche Theologie
erklirte, Christus sei der neue Adam, durch ihn und in ihm sei die Sekina auf
die Erde zuriickgekehrt; ihrer werde teilhaftig, wer mit ihm verbunden sei. In
Christus sei, wie mit dem griechischen, dem Wort Sekina entsprechenden
Begriffe gesagt wurde, die Stitte des plerdma. Yeqara und Sekina sind kor-
relate und schliesslich analoge Begriffe, daher wird dem Christus auch die
doxa, kavod zugesprochen; s. Phil 3,21; Mk 10,37; Mt 16,27). ’Es war Got-
tes Wille, so sagt der Kolosserbrief, in ihm das ganze plerdma wohnen zu
lassen’’ (Kol 1,19) und derselbe Brief dann wieder: «In ihm wohnt das ganze
pleréoma leibhaftig und in ihm seid ihr dieses plerémas teilhaftig... Der
Epheserbrief (1,23) nennt den Leib Christi... den Bereich, innerhalb dessen
er wohnt, der das All in allen Wesen ausfiillt»'?.

So etwa kann man die neutestamentliche Botschaft vom Christus sehen.
Das pleroma ist jedoch nicht die einzige und wohl auch nicht die beste An-
kniipfung an Sekina-Vorstellungen. Die Menschwerdung des Logos, sein
Hinabsteigen und Zelten unter den Menschen zeigt — ahnlich wie die Sekina
— den anthropozentrischen, sympathischen Gott Israels. Leiden und Tod
Christi enthiillen — dhnlich wie die Sekina — den empathischen Gott Is-

244



raels. Der verherrlichte Christus schliesslich zeigt — dhnlich wie die Sekina
— dass die Anthropozentrik Gottes auch in der transzendenten und metahi-
storischen Welt Bestand hat, ja, dass das innerste Geheimmnis, das am Ende
enthullt werden wird, die «Lade des Bundes» sein wird, (vgl. Apk 11,19),
d.h. der den Menschen zugewandte, die Menschen voll verstehende, sich mit
ihnen ganz verbiindende, auf sie wartende, mit ihnen wohnende, wandernde,
und menschliche Kiimmernisse und Schicksale ganz in sich aufnehmende
Gott Israels.

Das Verhalten und Wirken der Sekina im rabbinischen Sinn (nach PesK
1,1; PesR 1,18b u.0.) sieht schematisch etwa so aus:

Abraham Sekina im Himmel
(kommende Welt)
i
|
Mose Offenbarungszelt |

I
Paradies ¥ __ __ _ __ ___ __ endzeitliches

Jerusalem

Urspriinglich weilte die Sekina im Paradies. Der Abfall des ersten Men-
schen vertrieb sie von dort. Die nachfolgenden Geschlechter (Geschlecht des
Turmbaus, der Sintflut etc.) vertrieben sie immer weiter nach oben. Abra-
ham fiihrte die Wende nach unten herbei. Isaak, Jakob, die Stammvdter ta-
ten ein Weiteres in dieser Richtung. Mose brachte sie wieder (bei der Gesetz-
gebung am Sinai und besonders bei der Errichtung des Bundeszeltes: vgl. Ex
20; Num’) auf die Erde, so dass sie seitdem mitten unter den Israeliten wohnt,
wenn auch die dauernde Gefahr besteht, dass sie sich wieder entfernt. Die be-
wegungen der Sekina sind — wie sich das rabbinische Schrifttum ausdriickt
— «hiipfend» oder «zuckend» (lehithallek); wie ein empfindlicher Seismo-
graph reagiert sie auf die Taten der Gerechten und Frevler. Das volle gemein-
schaftliche Leben zwischen Israel und der Selg"na, das nicht mehr gefahrdet
sein wird, wird erst im endzeitlichen Jerusalem stattfinden. Von dort wird es
sich in die «kkommende» Welt verpflanzen, wo Gott alles in allem sein wird.

Es ist leicht einzusehen, dass dieses gelg”na-Schema im Sinne der johan-
neischen oder paulinischen Theologie adaptiert werden konnte: In Christus
ist die Huld Gottes definitiv auf die Welt gekommen, mehr noch als bei Mo-
se. Leiden, Tod und Verherrlichung Christi sind die Garanten, dass sie sich
nie mehr von den Menschen entfernen wird. Christus steht also an der Stelle,
an der in der rabbinischen Vorstellung sich das endzeitliche Jerusalem befin-

245



det. Dies sind aber bereits rein innerchristliche Erwdgungen, die als solche
nicht christlich-jiidisch verhandelt werden kénnen. Von jiidischer Seite wiir-
de man gegen sie etwa auf die Unverdnderlichkeit der Tora hinweisen, der
nichts — vor allem nicht der Christus — hinzugefiigt oder weggenommen
werden diirfe (nach Dtn 13,1). Mit Joseph Albo, einem mittelalterlichen jii-
dischen Religionsphilosophen (um 1440), wiirde man etwa sagen: «Wahre
Uberzeugungen diirfen nicht veridndert werden. Der Monotheismus kann
nicht in einer Zeit wahr sein und der Dualismus und Trinitarianismus in einer
andern» (Iggarim III 13). Vor allem darf es nicht dazu kommen, den Juden
darzulegen, dass sich ihr Sekina-Denken in Christus erfiillt habe. Vielleicht
aber darf man in Bescheidenheit darauf aufmerksam machen, dass der religi-
0se Gedanken-Hintergrund — der sich herabneigende, mitleidende und auf-
nehmende Gott — der gleiche beim Christus und bei der Sekina ist. Die reli-
giose Konkretion dieses Hintergrundes ist aber im Christentum radikal an-
ders als im Judentum. Gleiche Wurzel besagt noch lange nicht gleiche
Frucht! Die beiden strukturalen Verwandten, die gel_dna und der Christus,
dirfen in ithrem ausgewachsenen Zustand nicht miteinander vermengt wer-
den; dies ware argster Synkretismus. Es bleibt aber fiir einen Christen trost-
lich, wenn er seinen Christusglauben im jiidischen Vorstellungskreis inten-
sivst beheimatet findet. Diese Freude kann ihm niemand rauben. Auch fiir ei-
nen Juden, der eine «Kippa» tragt und damit bekennt, dass es fiir ihn keinen
Ort und keinen Augenblick ohne die Sekina gibt'!, kann es zur religidsen
Freude werden, wenn er erkennt, dass auch der Christ seine ganze Hoffnung
auf den nahen, mit Menschen kommunzierenden Gott setzt. Der Christus-
glaube ist ja letztlich Glaube an den menschenfreundlichen, menschenzuge-
wandten Gott. Christusist nur Gott, insofern er diesen Gott darstellt, verwir-
klicht, auf ihn hinweist, von ihm ausgeht und zu ihm hinfiihrt. Das Morgen-
rot einer neuen Zeit wird dann zu leuchten beginnen, wenn wir einander —
die Christen den Juden und die Juden den Christen — in je eigener und doch
einander ergidnzenden Weise Zeugen des nahen, mitten unter uns weilenden,
durch die Sekina und den Christus angezeigten einen Gottes sein werden.

246



10.
1.

ANMERKUNGEN

. Vgl. David Bleich (Hg.), With Perfect Faith, The Foundations of Jewish Belief, New

York 1983, 16.30.

. Selbstverstdndlich sind die rabbinischen Priméirtexte zu untersuchen. Die vorliegen-

den deutschen Ubersetzungen des rabbinischen Schrifttums sind teils von fraglichem
Wert. Fiirs erste sind folgende thematisch bestimmte Ubersetzungen am dienlichsten:
Arnold M. Goldberg, Untersuchungen iiber die Vorstellung von der Shekhinah in der
frithen rabbinischen Literatur, SJ 5, Berlin 1969; Peter Schifer, Die Vorstellung vom
Heiligen Geist in der rabbinischen Literatur, StAnt 28, Miinchen 1972; Peter Kuhn,
Gottes Trauer und Klage in der rabbinischen Uberlieferung (Talmud und Midrasch),
Leiden 1978.

. Auch jiidischerseits wird bisweilen zu friith christliche Terminologie verwendet. So

schreiben z.b. David Flusser und Schmuel Safrai, vor der Zerstorung des zweiten Tem-
pels scheine Sekina nur das Wohnen Gottes im Tempel bezeichnet zu haben. Nach der
Tempelzerstérung sei Sekina jedoch zu «the principal hypostatic term» geworden,
der die andern hypostatischen Begriffe verdriangt habe: «The Essene Doctrine of Hy-
postasis and Rabbi Meir, Immanuel 14(1982) 47-57, bes. 48.

. Peter Kuhn, Gottes Selbsterniedrigung in der Theologie der Rabbinen, Miinchen

1968, 69.

. Goldberg, op. cit. (Amm 2) 457.
. Vgl. Clemens Thoma, Der eine Gott Israels als Kraft und Ziel der Geschichte, Judaica

39 (1983) 85-97.

. In ithrem mehrere Schaffensperioden (erste Anfange: 1927) reflektierenden Buch

«Studies in Targum Jonathan to the Prophets», New York 1983, lesen dies Levi Smo-
lar und Moses Aberbach aus zu vielen Targum Stellen heraus.

. So auch L. Smolar/Moses Aberbach, op. cit. (Amm 7) 135.
. Zu den teilweise negativen Auswirkungen der Uberbetonung der Bipolaritat des Chri-

stentums vgl. Jean Milet, Dieu ou le Christ? Les conséquences de I’expansion du chri-
stocentrisme dans 1’Eglise catholique du 18. siécle a nos jours, Paris 1980. Zur Brauch-
barkeit der Sekina-Traditionen fiir christliche Glaubensaussagen vgl. Hanspeter Er-
nst, rabbinische Traditionen iiber Gottes Nidhe und Gottes Leid, in: Clemens Tho-
ma/Michael Wyschogrod, Das Reden vom einen Gott bei Juden und Christen, Bern
1984.

Leo Baeck, Zwei Beispiele midraschischer Predigt, MGWJ 69 (1925)258-271, zit 268.

Zur Sinngebung der jlidischen Kopfbedeckung (Kippa, Kéappele) vgl. Herschel J.
Matt, Covering my Jewish Head, Jewish Spectator 46 (1981) 17-19,

247



	Die Šekîna und der Christus

