Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Wir Christen und die judische Gemeinschaft heute
Autor: Cunz, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961119

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WIR CHRISTEN UND DIE JUDISCHE
GEMEINSCHAFT HEUTE!

von Martin Cunzg
«Heute

Wer sind wir Christen heute, wenn wir mit Juden reden, von Juden ler-
nen und uns ganz allgemein fiir das Judentum interessieren oder auch nicht
interessieren? Und wer ist die jiidische Gemeinschaft heute, die sich auf die-
ses christliche Interesse einldsst oder auch nicht einldsst?

Die Geschichte wiederholt sich nicht und deshalb erheischt das Heute ei-
ne uns eigene Antwort, die nicht einfach die Wiederholung von frither Gesag-
tem und Gelebtem, sondern dessen Weiterfithrung ist. Historische Fragestel-
lungen, z.B. die Auseinandersetzung zwischen dem frithen Christentum und
der werdenden Synagoge im 1. und 2. Jahrhundert konnen uns heute nur be-
dingt weiterhelfen, ein Verhéltnis zueinander zu finden. Sicher bleiben
Schriften und Personlichkeiten jener Zeit fiir Christen und Juden auch heute
normgebend. Ich denke an die Mischna und an das Neue Testament. Gestal-
ten wie der Apostel Paulus und Rabbi Jochanan ben Sakkai haben fiir christ-
liches und jiidisches Selbstverstandnis bis heute einen wegweisenden Charak-
ter behalten. Aber sie haben eben auch einen Weg gemacht mit der Kirche
und mit der Synagoge und die Kirche und die Synagoge mit ihnen. Was wire
das fiir ein Weg, der nicht weiterfiihrte, in neue Landschaften, in neue Frage-
stellungen und Begegnungen?

Es ist wahr: Der Weg der jiidischen Gemeinschaft durch das christliche
Zeitalter seit den ersten christlichen Kaisern bis zur Aufklarung und zur
Franzosischen Revolution ist eine Nachtwanderung mit wenigen Licht-
blicken, und der Beginn des nachchristlichen Zeitalters ist liberschattet vom
schrecklichsten Judenmord der Geschichte. Die Christen des Altertums, des
Mittelalters und der Neuzeit, die Reformatoren inbegriffen, blieben, von ei-
nigen Ausnahmen abgesehen, mit Blindheit geschlagen inbezug auf den jiidi-
schen Weg und deshalb — was vielleicht noch alarmierender ist — auch inbe-
zug auf ihren eigenen Weg. Aber Kirche und Synagoge haben trotz alledem
einen Weg zuriickgelegt. Wo sind sie heute? Wie sehen sie sich heute? Wel-
ches sind die Antworten, Reaktionen und Verhaltensweisen im Blick auf die
Existenz des andern heute?

Adresse siche Impressum.

225



Die Geschichte aus dem Talmud vom wartenden Messias vor den Toren
Roms ist bekannt: «Rabbi Jehoschua ben Levi traf am Eingang der Hohle
von R. Schimon bar Jochai den Propheten Elija. Er (R. Jehoschua) fragte
ihn: ’Wann wird der Messias kommen?’’ Er sagte ihm: ’Geh und frag ihn
selbst!”’. ’Und wo befindet er sich?’’. "’Am Tor von Rom’’. ’Und was ist
sein Erkennungszeichen?’’. ’Er sitzt zwischen den mit Krankheiten behafte-
ten Armen. Alle binden (ihre Wunden) auf einmal auf und verbinden sie wie-
der. Aber er bindet sie einzeln auf und verbindet sie wieder. Er sagt: Viel-
leicht braucht man mich, ich will mich nicht aufhalten’’. Da ginger (R. Jeho-
schua) zu ihm und sprach: *’Friede sei mit dir, mein Meister und mein Leh-
rer!”’. Er (der Messias) sprach zu ihm: *’Friede sei mit dir, Sohn des Levi!’’.
Er (R. Jehoschua) sprach zu ihm: >’Wann kommt der Herr?’’ Er sprach zu
ihm: Heute!”’. Er (R. Jehoschua) ging zu Elija (zurtiick). Er (Elija) sprach
zuihm: ’’Was hat er dir gesagt?’’... Er sprach zu ihm: >’Er hat mich belogen,
denn er hat zu mir gesagt: Heute komme ich!, und er ist nicht geckommen!’’.
Er (Elija) sprach zu ihm: >’So hat er es gemeint: Heute, wenn ihr auf seine
Stimme hort...”” (Ps. 95,7) (Sanh. 98a).

Was mich an dieser Geschichte zundchst interessiert, ist nicht die Mes-
siasfrage bzw. die Frage nach der Person des Messias. Sie steht m.E. fiir die
Christen im Gesprach mit den Juden zu stark im Vordergrund. Es wird zuviel
vom Messias geredet ohne dass man nach den Bedingungen fragt, die die
Welt tatsdchlich messianischer machen. Und «messianisch» ist mehr als
«christlich». Es geht mir um die Antwort, die R. Jehoschua vom wartenden
Messias bekommt: «Heute». R. Jehoschua versteht das «Heute» des Messias
passiv, abwartend, beinahe christlich. Der Messias kommt fiir ihn heute,
weil «die Zeit erfullt ist». (Mk.1,15. Gal.4,4) Er kommt ohne das Zutun der
Menschen. Gott schickt ihn aus reiner Liebe und Gnade. Folgerichtig ist
Rabbi Jehoschua enttduscht, dass der Messias sein Versprechen nicht gehal-
ten hat. Seine «Naherwartung» ist ihm zusammengebrochen. Der Prophet
Elijasetzt diesem Verstandnis eine aktive Messiaserwartung entgegen: Heute
kommt er, das ist wahr, aber unter der Bedingung, dass ihr auf seine (Gottes)
Stimme hort. Aufgrund der Tatsache, dass ihr nicht auf seine Stimme hort
und eure Herzen verhértet, wie es im Psalm weiter heisst, ist der Messias noch
immer gezwungen, an den Toren Roms zu sitzen und die Krankheiten dieser
Stadt zu tragen und ihre Schmerzen auf sich zu laden (Jes. 53,4), wie Raschi
zu dieser Stelle bemerkt.

«Rom» — das ist Edom, Symbolgestalt des vierten Exils, das nach jiidi-
schem Verstdndnis auch heute noch andauert. «Rom» — das ist auch die
christliche Kirche, u.zw. nicht bloss die romisch- katholische Kirche, son-
dern auch die Welt und Zivilisation, die christlicher Geist, christliches Be-
wusstsein und christliche Macht geschaffen haben. Christentum ist Exil — so

226



kann man daraus folgern — und zwar nicht bloss fiir die Juden, sondern
auch fir die Christen. Die Erlosung der einen geschieht nicht unabhangig
von der Erlosung der andern. Und ich meine, das Horen auf die Stimme Got-
tes sei die Grundvoraussetzung der Erlosung fiir Juden und Christen. Das bi-
blische Grundwort «Hore!» macht uns zugleich fahig, auch aufeinander zu
horen, und ich mochte gleich hinzufligen: einander nicht zu umarmen oder
gegenseitig zu vereinnahmen, sondern eben aufeinander zu horen.

Hauptproblem der Christen: mangelnde Selbstidentitdt

Was ist das Hauptproblem der Christen inbezug auf die jiidische Ge-
meinschaft heute? Ich mdchte versuchen, in Beantwortung dieser Frage mich
nicht sosehr bei den Symptomen aufzuhalten, sondern zu den Griinden vor-
zustossen. Warum sind unsere Beziehungen nach wie vor belastet? Woher
kommt das ambivalente Verhdltnis vieler Christen zum Staat Israel? Warum
ist es notig, dass wir in gemeinsamer christlich-jiidischer Arbeit Lehrmittel
fiir Schiiler iiber das Leben der Juden unter uns herstellen miissen? Wir tun
das ja nicht, um die ohnehin schon tiberfrachteten Lehrpldne noch mehr zu
belasten, sondern weil es dabei um eine Frage von geistigem und sogar physi-
schem Leben und Tod geht, und zwar nicht bloss fiir die Juden, sondern auch
fur die Christen. Und eine letzte Frage: Woher kommt es, dass sich heute eine
grosse Zahl von Christen sehr intensiv fiir das Judentum interessieren und
dass sogar Ubertritte zum Judentum keine Seltenheit mehr sind?

Ich sehe ein Hauptproblem von uns Christen inbezug auf die jlidische
Gemeinschaft heute in der Frage der mangelnden Selbstidentitat. Dartiber
mochteich nachdenken, um dann zu der Frage zu kommen, wie wir neue und
echte Beziehungen aufbauen konnten.

Das Wort «Selbstidentitdt» stammt aus der Psychologie®. Es bezeichnet
den Menschen, der sich selbst gefunden hat und der darum auch beziehungs-
fahigist. Rabbi Menachem Mendel von Kotzk sagt in einem seiner treffenden
Ausspriiche deutlicher und anschaulicher, was Selbstidentitat ist, als viele
wissenschaftliche Definitionen:

’Wenn ich bin ich, weil du bist du
Und wenn du bist du, weil ich bin ich
Dann bin ich nicht ich und du nicht du.
Aber wenn ich bin ich, weil ich bin ich
Und du bist du, weil du bist du
Dann bin ich ich und du bist du’’?.

227



Rabbi Menachem Mendel sagt zuerst, was Selbstidentitdt nicht ist. Er
sagt, was Fremdidentitat ist. Fremdidentitat leitet sich, wie das Wort sagt,
von etwas oder einem Fremden her, ohne schon selber cine eigene Position
gefunden zu haben. Fremdidentitat kann die Form einer positiven Bindung
haben. Sie kann Sympathie und Zuneigung beinhalten. Sie kann aber als an-
dere Seite auch die Form der Aggression, der Angst und des Hasses haben.
Wer in der Fremdidentitit lebt, ist leicht Opfer seiner eigenen Projektionen
und u.U. auch der Projektionen anderer. Er ist dann nicht ichfahig. Sein Ich
bleibt infantil. Das Ich der Selbstidentitit setzt dagegen ein anderes Ich frei,
Du zu werden. Menachem Mendel spricht von wahrer und falscher Bezie-
hung. Die Beziehung zwischen Ich und Du ist fiir ihn eine entprojizierte Be-
ziehung, soweit das iiberhaupt moglich ist.

Die Beziehungen der Christen zu den Juden ist bis heute im Grossen und
Ganzen immer noch von der Fremdidentitdt bestimmt. Darin besteht die Not
nicht bloss der Christen, sondern auch der Juden. Denn die Juden bleiben ja
von den christlichen Projektionen nicht unbertihrt. Sie miissen zuweilen dar-
unter leiden, zuweilen gefallen sie sich aber auch darin, je nach Form und In-
halt, die die christliche Fremdidentitdt gerade annimmt. Gegenprojektionen
sind auf judischer Seite in jedem Fall die unweigerliche Folge.

Zwei Beispiele: Gottesmorderkemplex und Verhdltnis zum Staat Israel

Erstes Beispiel: Der Gottesmorderkomplex. Ich wiirde ihn nicht nen-
nen, wenn er auch heute nicht immer wieder auftauchen wiirde, u.zw. weni-
ger innerhalb der Kirchen, sondern eher bei kirchenfremden und sdkulari-
sierten Menschen. Die Juden haben diese christliche Projektion wéhrend
Jahrhunderten mit Verfolgung und Tod bezahlt. Eine Form der Gegenpro-
jektion auf den Gottesmorderkomplex bestand in jlingster Zeit darin, dass
man 1948 beim obersten Gericht von Israel von jlidischer Seite ernsthafte
Anstrengungen unternommen hat, den Prozess Jesu vor dem Hohenpriester
zurevidieren. Man wollte das Odium des Gottesmorders nicht langer auf sich
sitzen lassen und man hoffte, eine Rehabilitierung Jesu wiirde die Spannun-
gen zwischen Christen und Juden abbauen helfen. Im weiteren wollte eine
Reihe von Forschern beweisen, dass die Juden mit dem Tod Jesu nichts zu
tun gehabt hdtten, sondern nur die Romer. Dabei ist sehr interessantes Mate-
rial zutage gefordert worden, das uns neue Einblicke in die jiidische Ge-
schichte zur Zeit des Zweiten Tempels und in Texte des Neuen Testaments lie-
fert. Aber esist selten erkannt oder ausgesprochen worden, dass der Gottes-
morderkomplex nicht in erster Linie ein historisches Problem ist, sondern
der Projektionsmechanismus eines an der Fremdidentitdt kranken Christen-
tums. Das Problem ist darum nicht mit der Geschichtswissenschaft aus der

228



Welt zu schaffen, genauso wie man Antisemitismus im allgemeinen nicht mit
Information iiber das Judentum allein bekampfen kann.

Zweites Beispiel: Die Beziechungen von Christen zum Staat Israel. Die
Beziehungen der christlichen Kirchen zum Judentum haben sich seit der
Grindung des Staates Israel grundlegend gewandelt. Eine Vielzahl von Do-
kumenten aus allen Kirchen belegt dies und tausende von Christen stellen die-
sen Wandel bis heute auch tatkraftig unter Beweis. Die Staatsgriindung war
ein Akt der jlidischen Selbstidentitat in einer Situation, in der das Judentum
unter extremen Projektionen der nichtjiidischen Welt zu leiden hatte: Mas-
senvernichtung einerseits und andererseits kurz darauf Mitleid und Sympa-
thie, die nach der Staasgriindung z.T. in Begeisterung umschlugen. Viele
Christen haben zum ersten Mal iiberhaupt einen positiven Zugang zu Juden
und zum Judentum gefunden und — was vielleicht noch wichtiger ist: sie ha-
ben auch neu zu sich selbst und zu ihrem Glauben gefunden. Es muss jedoch
zudenken geben, dass der Anstoss zu dieser neuen Haltung nicht aus den Rei-
hen der Christen selbst gekommen ist, sondern von aussen, vom Judentum.
Sicher gab und gibt es Christen, die genuin aus ihrem Glauben heraus ein un-
verfédlschtes Ja zum jiidischen Volk sagten und sagen. Ich denke etwa an Le-
onhard Ragaz, der eine tiefe Freundschaft mit Martin Buber gepflegt hat. Ich
denke an einen Mann wie Papst Johannes XXIII, dann aber auch an die vie-
len Frauen und Ménner, die aufgrund ihrer positiven Beziehung zum Alten
Testament immer wussten, wo sie im Blick auf die Juden zu stehen hatten.
Aber nach 1948 war die neue Haltung breiter christlicher Kreise zunéchst ein-
mal ein Akt der Fremdidentitdt. Oder mit den Worten von Rabbi Menachem
Mendel: «Ich binich, weil du bist du». Der Grund, weshalb ich eine neue Be-
ziehung zu dir finde, liegt nicht bei mir selbst, sondern bei dir. Das kann wahr
sein und sogar gut herauskommen, v.a. im zwischenmenschlichen Bereich.
D.h. ich kann dadurch, dass du neu zu dir selbst gefunden hast, auch zu mir
selbst finden. Aber die Sache wird gefdhrlich, wenn ich mich auf dich abstiit-
ze. Die Beziehung wird dadurch nicht entprojiziert, sondern mit neuen Pro-
jektionen und Vorurteilen belastet, auch wenn diese positiv aussehen. Eine
Form christlicher Projektion auf den Judenstaat ist z.B. seine Rolle als
«Bollwerk der westlichen Zivilisation gegen Kommunismus und Barbarei».
Zudem werden von fundamentalistischen christlichen Kreisen, die sich z.T.
selbstlos fiir Israel einsetzen, religiose Muster an den jiidischen Staat heran-
getragen, die mit dem Selbstverstandnis Israels und des Judentums kaum et-
was oder nichts zu tun haben®. Israel sei ein Zeichen Gottes dafiir, dass die
Endzeit angebrochen sei. Das sei klar aus der Bibel zu erkennen. Wir stiinden
kurz vor dem Ausbruch des Krieges von Gog und Magog, wie er im Buch des
Propheten Ezechiel vorausgesagt wird. Israel werde siegreich aus diesem
Krieg hervorgehen, worauf die Wiederkunft Jesu erfolgen und ganz Israel
sich zu ihm als Messias bekehren werde.

229



Nun konnte man denken, es sei doch nebensachlich, wie diese Menschen
ihre Sympathie zu Israel begriindeten. Ihre Spekulationen seien allein ihre ei-
gene Angelegenheit. Die Hauptsache sei, dass sie da seien und sich fiir Israel
einsetzten. Es gebe ohnehin schon wenig genug Gruppen und Organisatio-
nen, die eindeutig fiir Israel Stellung bezdgen. Aber ist man sich bewusst,
dass Christen, die, in diesem Fall, ihre Endzeiterwartungen auf Israel tiber-
tragen, letzlich nicht Israel meinen, sondern sich selbst? Dass sie damit Aus-
sagen iiber ihre eigenen Hoffnungen und Angste machen? Einmal mehr hat
man nicht die Juden, wie sie sich selbst verstehen im Auge. Sie dienen viel-
mehr als Bauern auf dem Schachbrett einer ihnen fremden Ideologie. Anstatt
dem jiidischen Du wirklich zu begegnen, projiziert man sein Ich in es hinein.
Der Effekt ist immer der gleiche: Man halt sich die Juden vom Leib und
braucht sich nicht mit ihnen auseinanderzusetzen. Analog zum Antisemitis-
mus, der nicht unbedingt Juden braucht, um sich am Leben zu erhalten, gibt
es einen Philosemitismus, der mit seinen Projektionen an den Juden vorbei-
zielt und nur eigene Wiinsche und Hoffnungen widerspiegelt.

Christus der Jude ist die Selbstidentitdit der Christen

Kehren wir noch einmal zu Rabbi Menachem Mendel von Kotzk zurtick:
«Wenn ich ich bin, weil du du bist...» — hier beginne ich zu stocken. Kann
ich denn tliberhaupt ich, d.h. Christ sein, wenn der Jude nicht Jude ist? Bin
ich denn nicht Christ, weil der Jude Jude und Israel Israel ist? Versagt hier
das Schema von Fremd- und Selbstidentitat nicht? Tragt der christliche
Glaube und die christliche Kirche im Blick auf das Judentum nicht von An-
fang an den Stempel der Fremdidentitét, und zwar im positiven Sinne? Ha-
ben wir denn nicht alles von den Juden, und dies nicht bloss im historischen
Sinn, weil sich das Christentum vor bald 2000 Jahren aus dem Judentum her-
ausentwickelt hat? Leben wir denn nicht auch heute vom Saft des guten Ol-
baums, auf den wir als Zweige aufgepfropft sind? Gibt es denn heute neben
allen frommen Projektionen auf das Judentum und den Staat Israel nicht
auch echte Freude und Dankbarkeit dariiber, dass Jesus ein Sohn des jilidi-
schen Volkes ist und bleibt? Ja, hilft Jesus nicht gerade vielen Christen, einen
echten, entprojizierten Weg zu den Juden und zum Judentum zu finden? Es
stimmt schlicht und einfach nicht, dass wir unseren Saft aus uns selbst bezie-
hen. Esist ein Jude, ein Fremder, ein Anderer, der uns zu unserer Selbstiden-
titdat verhilft, ja, der diese Selbstidentitdt der Christen selbst auch isz. Der
Apostel Paulus sagt das ganz pointiert so: «Ich lebe, aber nicht mehr ich,
sondern Christus lebt in mir». (Gal.2,20) Damit meint er nicht ein abstraktes
Christusprinzip, sondern Jesus von Nazareth, den gekreuzigten Juden, der
von den Toten auferstanden ist und der jetzt und heute lebt, und zwar im

230



Zentrum des Ichs der Christen und der christlichen Gemeinde. Christsein
heisst somit, den Andern, den Juden Jesus und mit thm auch sein Volk bei
mir zulassen, ihn einlassen, damit ich ich werden kann. Christus in mir heisst
darum immer auch: Israel, das jlidische Volk in mir.

Der christliche Antijudaismus hat von Anfang an versucht, die beiden
Dinge auseinanderzudividieren. Das Ja zu Christus bedeutete ein Nein zum
Judentum und oft auch zum Alten Testament. Marcion hat im 2. Jahrundert
im Namen der totalen Neuheit und Andersartigkeit Jesu nicht nur den Ge-
brauch der hebréischen Bibel in der Kirche bekdmpft. Er hat auch die Evan-
gelien und Paulus von allem, was jiidisch war, gesdubert — im Namen einer
falsch verstandenen christlichen Selbstidentitét, die sich zum Judentum an-
geblich autonom verhalt.

Im 4. Jahrhundert hat Kaiser Konstantin nach langen Auseinanderset-
zungen zwischen den Bischofen verschiedener Kirchen veranlasst, den Oster-
termin nicht mehr mit dem jidischen Pessach zusammenfallen zu lassen,
weil er es unertraglich fand, dass die Christen mit ihrem hochsten Fest von
den Juden abhéangig sein sollten, und sei es auch nur im Kalender®.” Auf mit-
telalterlichen Darstellungen der Evangeliengeschichte, z.B. in der Kirche von
St. Niklausen im Kanton Obwalden, tragen die Menschen um Jesus, sogar
Josef, der Vater Jesu, Judenhiite. Jesus selbst, Maria und die Jlinger sind da-
gegen von einem Heiligenschein umgeben. Der Kiinstler aus dem 14. Jahr-
hundert bringt damit die gdngige Theologie sehr anschaulich zum Ausdruck,
dass Jesus und die Juden nicht zusammengehdren, bzw. dass sie dann zusam-
mengehoren, wenn die Juden ihr Judesein aufgeben und Christen werden.
D.h. das jiidische Du muss sich in das christliche Ich verwandeln, wenn es
liberhaupt eine Lebensberechtigung haben will. Es war erst einem jiidischen
Kiinstler des 20. Jahrhunderts vorbehalten, namlich Marc Chagall, Jesus am
Kreuz mit einem Tallit als Lendentuch darzustellen, sicher nicht zur Freude
aller Christen und ganz sicher auch nicht zur Freude vieler Juden.

Wenn christliche Selbstidentitdt das Judentum mitbeinhaltet, dann be-
trifft der christliche Antijudaismus nicht nur die Juden, indem das Jiidische
im Christentum verworfen und nach aussen projiziert wird. Er ist auch
Feindschaft der Christen gegen sich selbst. Ja, Judenfeindschaft ist eine
Spaltung des christlichen Ich, eine Art geistiger und religioser Schizophrenie.
Die Heilung von dieser schweren Krankheit kann nur darin bestehen, dass
der Jude Jesus nicht nur ins jiidische Volk «heimgeholt» wird, sondern dass
er auch gleichzeitig im Ich der Christen nach Hause findet und dort integriert
wird. Christliche Selbstidentitdt kann dann ganz und echt werden und sie
kann sich in Freiheit dem jiidischen Du zuwenden.

231



Der unzdhmbare « Chassidismus» Jesu

Damit mochte ich Jesus nicht auf das Judentum reduzieren. Das ist viel-
leicht die Gefahr in der jiidischen Beschéaftigung mit Jesus heute. Prof. David
Flusser schreibt in einem kiirzlich erschienenen Aufsatz: «Ich pflege mit ei-
nem gewissen Witz zu sagen, dass viele dieser (jiidischen) Herren, die liber Je-
sus geschrieben haben, so schreiben als wiirden sie sagen: >’ Jesus war ein bra-
ver Jude, ein sehr braver Postbeamter in Kapernaum’’. Dadurch zahmt man
Jesus... Im Zeitalter Jesu waren die Juden viel verriickter als es sich diese
Menschen, die das Judentum zivil kleiden wollen, vorstellen kdnnen. Im
Chassidismus der Zeit Jesu gab es solche Menschen wie Jesus einer war,
ziemlich oft ... In dem heiligen Feuer des Judentums gab es immer charisma-
tische Menschen, dieirgend etwas verlangt haben. Und zu ihnen gehort Jesus
mit seiner Beziehung zum Vater, mit seinem Verstindnis, dass er der Oko-
nom, der Leiter, der Verwahrer der gottlichen Geheimnisse ist. Das ist Je-
sus... Jesus ist meiner Ansicht nach nicht nur ein Jude, sondern auch ein
Grundstein des Christentums»’.

Ein Beispiel des unzahmbaren «Chassidismus» Jesu, ist die Stelle im Lu-
kasevangelium, wo Jesus mit seinen Jiingern am Sabbat iiber die Felder wan-
dert. (Luk.6,1-5). Die Jiinger reissen Ahren ab und zerreiben sie, um sie zu
essen. Das wird von einigen Begleitern als Ubertretung des Sabbat angesehen
und ist es auch. Jesus stellt sich in der Diskussion aber nicht gegen die Hala-
cha. Er sagt nicht: «Ihr habt recht», sondern er beleuchtet die Halacha von
einem Gesichtspunkt, der jede Angstlichkeit und Enge in Frage stellt, und
das macht die charismatische Pesonlichkeit Jesu aus. Er sagt: «Der Sabbat ist
um des Menschen willen geschaffen worden und nicht der Mensch um des
Sabbats willen». Diesen Satz konnte jeder Jude unterschreiben. Aber gleich-
zeitig problematisiert er auf chassidische Weise den Geist seiner Begleiter. In-
dem er sie schockiert, fiihrt er sie zu einer Vertiefung des Verstandnisses der
Halacha. In einer Lesart des Lukasevangeliums, die als angeblich «gnosti-
sches Gedankengut» aus dem Text gestrichen wurde, heisst es nun anschlies-
send an unsere Stelle: «Am gleichen Tag sah er jemanden, der am Sabbat ar-
beitete. Er sprach zu ihm: Mensch, wenn du weisst, was du tust, bist du selig.
Wenn du es nicht weisst, bist du verflucht und ein Ubertreter der Tora».
(Luk. 6,5 Cod.D) Das ist «heiliges Feuer des Judentums», das sogar fiir die
Christen zuviel war. Das Wissen, das Jesus dem Mann, der am Sabbat arbei-
tet, zumutet, ist mehr als intellektuelles Wissen oder gar eine Aufforderung
zur Ubertretung der Tora; es ist tiefes Wissen, hebr. da‘at, durch das Gott
dem Menschen unmittelbar gegenwartig ist und ihn unmittelbar herausfor-
dert. «Selig bist du, wenn du weisst, was du tust»: wenn du es um Gottes wil-
len tust, dann durchgliihst du die Tora, auch wenn du sie einmal libertrittst,
dann machst du sie in dir zu einer lebendigen und inkarnierten Wirklichkeit.

232



In diesem Wissen, in diesem Durchgliihtsein, das von aussen als Verriicktheit
erscheint, ist Jesus anderen jiidischen Gestalten, wie Schimon bar Jochai,
Jizchak Luria, Baal Schem Tow und Rabbi Nachman von Brazlav ahnlich.
Aber gleichzeitig ist es das heilige Feuer, das auf einen Apostel Paulus iiber-
gesprungen ist, der um Christi willen zum Narren geworden ist, wie er selber
schreibt. Es ist das Feuer, das die ersten christlichen Mdnche in die Wiiste
von Agypten getrieben hat, das einen Franz von Assisi zum unbeabsichtigten
Gegenspieler von Papst Innozenz I11. werden liess. Es ist das Feuer von Mei-
ster Ekart und die bedrohliche Flamme der Taufer zur Zeit der Reformation,
die von den in diesem Jahr gefeierten Reformatoren blutig erstickt wurde.
Und in unserem Jahrhundert ist es das Feuer, das in den Slums der Dritten
Welt die Menschen zur Hoffnung wider alle Hoffnung anstachelt und sie im
Namen des Meisters aus Nazareth zu Gemeinden zusammenfiihrt, die dem
kirchlichen und politischen Establishment gefdhrlich werden.

Jesus ist nicht deshalb das Zentrum der christlichen Selbstidentitét, weil
er ein gewohnlicher und harmloser Rabbi aus Galilda war, sondern weil
durch ihn das heilige Feuer vom judischen Volk auf die nichtjiidischen Vo6l-
ker tibergesprungen ist und sie seither nicht mehr in Ruhe lésst. «Ich bin ge-
kommen, ein Feuer auf die Erde zu werfen», sagt Jesus einmal. «Und wie
winsche ich mir, dass es schon brennen wiirde». Es ist aufschlussreich und
ermutigend zu sehen, dass da, wo das Feuer Jesu in den Christen nicht unter-
driickt ist, sondern hell brennt, keine Judenfeindschaft herrscht. Das kann
man an den historischen Beispielen, die ich genannt habe, z.T. konkret nach-
weisen.

Der Segen Malki-Zedeks: Vorbild einer entprojizierten
Beziehung zwischen Christen und Juden

Wenn wir iiber uns Christen und die jiidische Gemeinschaft heute spre-
chen, miissen wir uns jedoch tiber das bisher Gesagte hinaus noch Gedanken
dariiber machen, wie eine entprojizierte Beziehung zwischen Christen und
Juden heute aussehen konnte. Ich mochte dazu hinter das Neue Testament in
die hebriische Bibel zuriickgreifen. Ich tue das deshalb, weil die Beispiele,
die man als Modellfille aus dem Neuen Testament heranziehen konnte, zwi-
schen Juden und Christen noch zu belastet sind. Sie rufen Missverstandnisse
hervor, die die Beziehung blockieren. Ich habe in der hebraischen Bibel nach
Figuren gesucht, die eine positive Beziehung zum jiidischen Volk gelebt ha-
ben. Sicher waren das keine Christen, aber sie konnen Christen und Juden
zur Phantasie anregen, wie sie ihre Beziehungen gestalten konnten. Ich habe
v.a. zwei gefunden: Ruth und Malki-Zedek. Ruth eignet sich fiir unsere Fra-
gestellung weniger, denn die Moabiterin ist ja Jidin geworden. Sie kann uns

233



allerdings zu bedenken geben, dass auch der Ubertritt zum Judentum eine
mogliche Form positiver Beziehung sein kann. Juden und Christen werden
sich an die Tatsache gewéhnen miissen, dass heute mehr Christen Juden wer-
den als umgekehrt. Der Schritt von Ruth als Schritt eines Christen erscheint
christlichem Bewusstsein als unmogliche Moglichkeit, ein theologischer An-
achronismus, und doch gibt esihn. Ich meine, diese Tatsache sei eine gesunde
Herausforderung an ein christliches Denken und Empfinden, das sich seit
bald 2000 Jahren dem Judentum tliberlegen fiihlt.

Schauen wir Malki-Zedek an, den geheimnisvollen Priesterkonig von
Schalem. Er bringt Awram, dem Vater des jiidischen Volkes nach einem blu-
tigen Krieg mit den kanandischen Konigen Brot und Wein aus der Stadt her-
aus. Es heisst, Malki-Zedek sei ein Priester des hochsten Gottes gewesen. Ra-
dak (Rabbi David Kimche, 12. Jahrhundert) betont, er sei ein Kohen des
hochsten Gottes, d.h. des gleichen Gottes, gewesen, zu dem auch Awram ge-
betet hat, also kein Gotzendiener. Im Text heisst es weiter: «Und er (Mal-
ki-Zedek) segnete ihn und sprach: Gesegnet ist Awram vom hochsten Gott,
dem Schopfer von Himmel und Erde. Und gesegnet ist der hochste Gott, der
deine Feinde in deine Hand gegeben hat. Und er (Awram) gab ihm den Zehn-
ten von allem». (Gen. 14,18-20) Rabbi Mosche Alschech aus Zfat
(16.Jahrhundert) und vor ihm Nachmanides sagen, Malki-Zedek habe den
Awram aus freien Stiicken beschenkt, d.h. er sei ihm nichts schuldig gewesen
wie der Konig von Sodom, der in diesem Text auch vorkommt. Malki-Zedek
war in der Lage, dem Awram frei und unbelastet zu begegnen und ihm das
Beste zu geben, was er hatte, namlich Brot und Wein und — den Segen. Segen
ist der Ausdruck einer befreiten Beziehung.

Wasist ein Segen? Eine katholische Zeitschrift hat vor einiger Zeit unter
jungen Leuten eine Umfrage gemacht und die Frage gestellt: Was ist fiir dich
Segen? Eine der Antworten lautete: «Ich habe mir in letzter Zeit ein Spiel an-
gewohnt. Wenn ich durch die Strassen gehe und die Leute kommen auf mich
zu, schaue ich ihnen in die Augen und lache sie an. Wenn die Leute dann zu-
rickldcheln oder auch nur verdutzt schauen, habe ich bemerkt, wie gut das
den Leuten tut, wenn man sie anlacht. Das ist fiir mich Segen»®.

Das ist eine ziemlich untheologische Definition von Segen, ja es ist gar
keine Definition sondern eine Erfahrung. Segen kann nicht definiert werden.
Er muss praktiziert und erfahren werden. Ich kann mir vorstellen, dass Mal-
ki-Zedek den Awram angelacht hat, nicht als-keep smiling, sondern weil er
ithn bejaht hat. Und ich denke, Awram hat zuriickgelacht, als er von dem
heidnischen Priester Brot und Wein in Empfang genommen hat. Der Segen,
die Beracha, ist ja zunéchst ein Dank und ein Lobpreis an Gott. Wenn Mal-
ki-Zedek den Awram segnet, dankt er dem hdchsten Gott dafiir, dass es den

234



Awram gibt. Der Segen ist im weiteren, wie es das lateinische benedicere aus-
drickt, gute Rede, Gutes sagen. Indem Malki-Zedek Gutes sagt, teilt er dem
Awram das Gute auch mit. Mit dem Segen geht vom Segnenden auf den Ge-
segneten nicht nur ein Wunsch, sondern etwas Seinsmassiges tiber. Segen ist
nicht ein moralischer, sondern ein seinsmassiger Vorgang, so wie das Anla-
chen und Zuricklachen zweier fremder Menschen auf der Strasse, die viel-
leicht gar nicht wissen, warum sie das tun. Wenn ich jemanden segne, bejahe
ich ihn grundlos und ich kniipfe an diese Bejahung auch keine Bedingungen.
Der nichtjiidische, monotheistische Priesterkdnig von Jerusalem ist im Neu-
en Testament als Vorldufer und als Typus Christi interpretiert worden. Ich
mochte ihn als Typus des Christen hinstellen, der in einer befreiten Bezie-
hung zu den Juden lebt.

Esist schon ein gewaltiger Schritt fiir einen Christen, wenn er Gott dafiir
loben kann, dass es die Juden gibt. Das mag vielleicht komisch klingen, ist
aber grundlegend. Ich kenne keine Liturgie, in der ein solches Lob vorkom-
men wirde. Es gibt Gebete fiir die Juden, auch recht zweideutige. Aber einen
Lobpreis dafiir, das sie da sind, habe ich noch nirgends angetroffen. Wie
steht es umgekehrt auf jlidischer Seite mit diesem Lobpreis? Es gibt eine Be-
racha dafiir, dass Gott den Juden nicht zum Goj gemacht hat.

Aber wie wird der Segen, den das jiidische Volk inbezug auf die Gojim
von seinem innersten Wesen her ist, gelebt und ausgedriickt? Jiidische Exi-
stenzist ja kein Selbstzweck, sondern von Gott um der Volker willen gewollt.
Was heisst im weiteren fiir uns Christen Segnen, Gutes sagen im Blick auf die
Juden? Das heisst sicher nicht Anhimmelung und Kritiklosigkeit. Aber es
geht um die Frage, wie wir mit Juden und tliber die Juden sprechen. Es geht
z.B. konkret darum, dass wir aufhoren, eine doppelte Sprache zu sprechen,
eine zum innerkirchlichen und innertheologischen Gebrauch und eine fiir das
Gesprach mit den Juden. Ich muss das, was ich vor Juden sage, auch vor ei-
ner christlichen Gemeinde vertreten konnen, sonst bin ich fiir beide nicht
glaubwiirdig. Ich meine, dass es auch auf jiidischer Seite dieses Problem gibt.
Wird vor und mit den Gojim wirklich auch so geredet, wie man unter sich
liber sie redet und denkt? Benedicere muss ja nicht heissen, dass man schon
redet, aber dass man wahr redet. Ich glaube, beide Seiten miissen diese Kunst
noch lernen.

Kann Gott vielleicht deshalb so schlecht mit uns und durch uns zur Welt
reden, weil wir noch nicht miteinander wahr reden gelernt haben? «Heute,
wenn ihr seine Stimme hort, verhértet euer Herz nicht...». Es konnte nam-
lich sein, dass Gottes Stimme unsere Stimmen und unser echtes Gesprich
braucht, um in der Welt und in uns ganz und heil zu werden, und wir haben
das noch nicht erkannt.

238



1
2

B

oo ~1 A

ANMERKUNGEN

. Vortrag gehalten in der jiidischen Cultusgemeinde Ziirich am 16. Januar 1984.

. Ich verdanke den Begriff «Selbstidentitéat» der Lektiire des Buches von Hanna Wolff,
Neuer Wein — Alte Schlduche. Das Identitdatsproblem des Christentums im Lichte der
Tiefenpsychologie. Stuttgart 1981. H. Wolff greiftin ihrem Buch eine Grundproblema-
tik christlich-jiidischer Beziehung auf, wenn sie schreibt: «Die christlichen Aggressio-
nen gegen das Judentum haben, ebenso wie die Harmonisierungsversuche, ihre Ursa-
che in der mangelnden Selbstidentitdt der Christen». (S. 25) Ich meine, diese delikate
Fragestellung diirfe im heutigen christlich-jiidischen Gesprach nicht zu schnell vom
Tisch gewischt werden, obwohl die Ausfiithrungen von H. Wolff dazu m.E. eine Rich-
tung einschlagen, die den Inhalt des Abhédngigkeitsverhéltnisses der christlichen Ge-
meinde von Israel vollig missverstehen und verzerren. Im Namen der Psychologie wird
Marcion — «ein genialer Christ» (S. 8) — als Beispiel christlicher Selbstidentitét hinge-
stellt.

. Siehe M. Buber, Die Erzdhlungen des Chassidim, Ziirich 1949, S. 793 Vgl. dazu auch
den Ausspruch von Hillel in Pirge Avot I, 14: «Wenn ich nicht fiir mich bin, wer ist
dann fur mich? Und bin ich nur fiir mich, was bin ich?».

. Vgl. H. Wolff, a.a.0., S. 17ff.

. Vgl. den Artikel «Fundamentally flawed» von Sol Stern, Jerusalem Post Magazine,
vom 14. Sept. 1984, deutsch in: Bet Schalom, Pfaffikon/ZH, Oktober 1984, S. 10ff.

. Vgl. Eusebius, Kirchengeschichfe V, 21-25, Leben Konstantins 11, 5.14.

. Gespriche in Israel, Nes Ammim 1983.
. Entschluss 5/1981, S. 35.

236



	Wir Christen und die jüdische Gemeinschaft heute

