
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Wir Christen und die jüdische Gemeinschaft heute

Autor: Cunz, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WIR CHRISTEN UND DIE JÜDISCHE
GEMEINSCHAFT HEUTE1

von Martin Cunz

«Heute»

Wer sind wir Christen heute, wenn wir mit Juden reden, von Juden
lernen und uns ganz allgemein für das Judentum interessieren oder auch nicht
interessieren? Und wer ist die jüdische Gemeinschaft heute, die sich auf dieses

christliche Interesse einlässt oder auch nicht einlässt?

Die Geschichte wiederholt sich nicht und deshalb erheischt das Heute eine

uns eigene Antwort, die nicht einfach die Wiederholung von früher Gesagtem

und Gelebtem, sondern dessen Weiterführung ist. Historische Fragestellungen,

z.B. die Auseinandersetzung zwischen dem frühen Christentum und
der werdenden Synagoge im 1. und 2. Jahrhundert können uns heute nur
bedingt weiterhelfen, ein Verhältnis zueinander zu finden. Sicher bleiben
Schriften und Persönlichkeiten jener Zeit für Christen und Juden auch heute
normgebend. Ich denke an die Mischna und an das Neue Testament. Gestalten

wie der Apostel Paulus und Rabbi Jochanan ben Sakkai haben für christliches

und jüdisches Selbstverständnis bis heute einen wegweisenden Charakter

behalten. Aber sie haben eben auch einen Weg gemacht mit der Kirche
und mit der Synagoge und die Kirche und die Synagoge mit ihnen. Was wäre
das für ein Weg, der nicht weiterführte, in neue Landschaften, in neue
Fragestellungen und Begegnungen?

Es ist wahr: Der Weg der jüdischen Gemeinschaft durch das christliche
Zeitalter seit den ersten christlichen Kaisern bis zur Aufklärung und zur
Französischen Revolution ist eine Nachtwanderung mit wenigen
Lichtblicken, und der Beginn des nachchristlichen Zeitalters ist überschattet vom
schrecklichsten Judenmord der Geschichte. Die Christen des Altertums, des

Mittelalters und der Neuzeit, die Reformatoren inbegriffen, blieben, von
einigen Ausnahmen abgesehen, mit Blindheit geschlagen inbezug auf den
jüdischen Weg und deshalb — was vielleicht noch alarmierender ist — auch inbezug

auf ihren eigenen Weg. Aber Kirche und Synagoge haben trotz alledem
einen Weg zurückgelegt. Wo sind sie heute? Wie sehen sie sich heute? Welches

sind die Antworten, Reaktionen und Verhaltensweisen im Blick auf die
Existenz des andern heute?

Adresse siehe Impressum.

225



Die Geschichte aus dem Talmud vom wartenden Messias vor den Toren
Roms ist bekannt: «Rabbi Jehoschua ben Levi traf am Eingang der Höhle
von R. Schimon bar Jochai den Propheten Elija. Er (R. Jehoschua) fragte
ihn: "Wann wird der Messias kommen?" Er sagte ihm: "Geh und frag ihn
selbst!". "Und wo befindet er sich?". "Am Tor von Rom". "Und was ist
sein Erkennungszeichen? ". "Er sitzt zwischen den mit Krankheiten behafteten

Armen. Alle binden (ihre Wunden) auf einmal auf und verbinden sie wieder.

Aber er bindet sie einzeln auf und verbindet sie wieder. Er sagt:
Vielleicht braucht man mich, ich will mich nicht aufhalten". Da ging er (R.
Jehoschua) zu ihm und sprach: "Friede sei mit dir, mein Meister und mein
Lehrer!". Er (der Messias) sprach zu ihm: "Friede sei mit dir, Sohn des Levi!".
Er (R. Jehoschua) sprach zu ihm: "Wann kommt der Herr?" Er sprach zu
ihm: "Heute!". Er (R. Jehoschua) ging zu Elija (zurück). Er (Elija) sprach
zu ihm: "Was hat er dir gesagt?"... Er sprach zu ihm: "Er hat mich belogen,
denn er hat zu mir gesagt: Heute komme ich!, und er ist nicht gekommen!".
Er (Elija) sprach zu ihm: "So hat er es gemeint: Heute, wenn ihr auf seine
Stimme hört..." (Ps. 95,7) (Sanh. 98a).

Was mich an dieser Geschichte zunächst interessiert, ist nicht die
Messiasfrage bzw. die Frage nach der Person des Messias. Sie steht m.E. für die
Christen im Gespräch mit den Juden zu stark im Vordergrund. Es wird zuviel
vom Messias geredet ohne dass man nach den Bedingungen fragt, die die
Welt tatsächlich messianischer machen. Und «messianisch» ist mehr als
«christlich». Es geht mir um die Antwort, die R. Jehoschua vom wartenden
Messias bekommt: «Heute». R. Jehoschua versteht das «Heute» des Messias
passiv, abwartend, beinahe christlich. Der Messias kommt für ihn heute,
weil «die Zeit erfüllt ist». (Mk.1,15. Gal.4,4) Er kommt ohne das Zutun der
Menschen. Gott schickt ihn aus reiner Liebe und Gnade. Folgerichtig ist
Rabbi Jehoschua enttäuscht, dass der Messias sein Versprechen nicht gehalten

hat. Seine «Naherwartung» ist ihm zusammengebrochen. Der Prophet
Elija setzt diesem Verständnis eine aktive Messiaserwartung entgegen: Heute
kommt er, das ist wahr, aber unter der Bedingung, dass ihr auf seine (Gottes)
Stimme hört. Aufgrund der Tatsache, dass ihr nicht auf seine Stimme hört
und eure Herzen verhärtet, wie es im Psalm weiter heisst, ist der Messias noch
immer gezwungen, an den Toren Roms zu sitzen und die Krankheiten dieser
Stadt zu tragen und ihre Schmerzen auf sich zu laden (Jes. 53,4), wie Raschi
zu dieser Stelle bemerkt.

«Rom» — das ist Edom, Symbolgestalt des vierten Exils, das nach
jüdischem Verständnis auch heute noch andauert. «Rom» — das ist auch die
christliche Kirche, u.zw. nicht bloss die römisch- katholische Kirche,
sondern auch die Welt und Zivilisation, die christlicher Geist, christliches Be-
wusstsein und christliche Macht geschaffen haben. Christentum ist Exil — so

226



kann man daraus folgern — und zwar nicht bloss für die Juden, sondern
auch für die Christen. Die Erlösung der einen geschieht nicht unabhängig
von der Erlösung der andern. Und ich meine, das Hören auf die Stimme Gottes

sei die Grundvoraussetzung der Erlösung für Juden und Christen. Das
biblische Grundwort «Höre!» macht uns zugleich fähig, auch aufeinander zu
hören, und ich möchte gleich hinzufügen: einander nicht zu umarmen oder
gegenseitig zu vereinnahmen, sondern eben aufeinander zu hören.

Hauptproblem der Christen: mangelnde Selbstidentität

Was ist das Hauptproblem der Christen inbezug auf die jüdische
Gemeinschaft heute? Ich möchte versuchen, in Beantwortung dieser Frage mich
nicht sosehr bei den Symptomen aufzuhalten, sondern zu den Gründen vor-
zustossen. Warum sind unsere Beziehungen nach wie vor belastet? Woher
kommt das ambivalente Verhältnis vieler Christen zum Staat Israel? Warum
ist es nötig, dass wir in gemeinsamer christlich-jüdischer Arbeit Lehrmittel
für Schüler über das Leben der Juden unter uns herstellen müssen? Wir tun
das ja nicht, um die ohnehin schon überfrachteten Lehrpläne noch mehr zu
belasten, sondern weil es dabei um eine Frage von geistigem und sogar
physischem Leben und Tod geht, und zwar nicht bloss für die Juden, sondern auch
für die Christen. Und eine letzte Frage: Woher kommt es, dass sich heute eine

grosse Zahl von Christen sehr intensiv für das Judentum interessieren und
dass sogar Übertritte zum Judentum keine Seltenheit mehr sind?

Ich sehe ein Hauptproblem von uns Christen inbezug auf die jüdische
Gemeinschaft heute in der Frage der mangelnden Selbstidentität. Darüber
möchte ich nachdenken, um dann zu der Frage zu kommen, wie wir neue und
echte Beziehungen aufbauen könnten.

Das Wort «Selbstidentität» stammt aus der Psychologie2. Es bezeichnet
den Menschen, der sich selbst gefunden hat und der darum auch beziehungsfähig

ist. Rabbi Menachem Mendel von Kotzk sagt in einem seiner treffenden
Aussprüche deutlicher und anschaulicher, was Selbstidentität ist, als viele
wissenschaftliche Definitionen:

"Wenn ich bin ich, weil du bist du
Und wenn du bist du, weil ich bin ich
Dann bin ich nicht ich und du nicht du.
Aber wenn ich bin ich, weil ich bin ich
Und du bist du, weil du bist du
Dann bin ich ich und du bist du"3.

227



Rabbi Menachem Mendel sagt zuerst, was Selbstidentität nicht ist. Er
sagt, was Fremdidentität ist. Fremdidentität leitet sich, wie das Wort sagt,
von etwas oder einem Fremden her, ohne schon selber eine eigene Position
gefunden zu haben. Fremdidentität kann die Form einer positiven Bindung
haben. Sie kann Sympathie und Zuneigung beinhalten. Sie kann aber als
andere Seite auch die Form der Aggression, der Angst und des Hasses haben.
Wer in der Fremdidentität lebt, ist leicht Opfer seiner eigenen Projektionen
und u.U. auch der Projektionen anderer. Er ist dann nicht ichfähig. Sein Ich
bleibt infantil. Das Ich der Selbstidentität setzt dagegen ein anderes Ich frei,
Du zu werden. Menachem Mendel spricht von wahrer und falscher Beziehung.

Die Beziehung zwischen Ich und Du ist für ihn eine entprojizierte
Beziehung, soweit das überhaupt möglich ist.

Die Beziehungen der Christen zu den Juden ist bis heute im Grossen und
Ganzen immer noch von der Fremdidentität bestimmt. Darin besteht die Not
nicht bloss der Christen, sondern auch der Juden. Denn die Juden bleiben ja
von den christlichen Projektionen nicht unberührt. Sie müssen zuweilen
darunter leiden, zuweilen gefallen sie sich aber auch darin, je nach Form und
Inhalt, die die christliche Fremdidentität gerade annimmt. Gegenprojektionen
sind auf jüdischer Seite in jedem Fall die unweigerliche Folge.

Zwei Beispiele: Gottesmörderkemplex und Verhältnis zum Staat Israel

Erstes Beispiel: Der Gottesmörderkomplex. Ich würde ihn nicht nennen,

wenn er auch heute nicht immer wieder auftauchen würde, u.zw. weniger

innerhalb der Kirchen, sondern eher bei kirchenfremden und säkularisierten

Menschen. Die Juden haben diese christliche Projektion während
Jahrhunderten mit Verfolgung und Tod bezahlt. Eine Form der Gegenprojektion

auf den Gottesmörderkomplex bestand in jüngster Zeit darin, dass

man 1948 beim obersten Gericht von Israel von jüdischer Seite ernsthafte
Anstrengungen unternommen hat, den Prozess Jesu vor dem Hohenpriester
zu revidieren. Man wollte das Odium des Gottesmörders nicht länger auf sich
sitzen lassen und man hoffte, eine Rehabilitierung Jesu würde die Spannungen

zwischen Christen und Juden abbauen helfen. Im weiteren wollte eine
Reihe von Forschern beweisen, dass die Juden mit dem Tod Jesu nichts zu
tun gehabt hätten, sondern nur die Römer. Dabei ist sehr interessantes Material

zutage gefördert worden, das uns neue Einblicke in die jüdische
Geschichte zur Zeit des Zweiten Tempels und in Texte des Neuen Testaments
liefert. Aber es ist selten erkannt oder ausgesprochen worden, dass der
Gottesmörderkomplex nicht in erster Linie ein historisches Problem ist, sondern
der Projektionsmechanismus eines an der Fremdidentität kranken Christentums.

Das Problem ist darum nicht mit der Geschichtswissenschaft aus der

228



Welt zu schaffen, genauso wie man Antisemitismus im allgemeinen nicht mit
Information über das Judentum allein bekämpfen kann.

Zweites Beispiel: Die Beziehungen von Christen zum Staat Israel. Die
Beziehungen der christlichen Kirchen zum Judentum haben sich seit der

Gründung des Staates Israel grundlegend gewandelt. Eine Vielzahl von
Dokumenten aus allen Kirchen belegt dies und tausende von Christen stellen diesen

Wandel bis heute auch tatkräftig unter Beweis. Die Staatsgründung war
ein Akt der jüdischen Selbstidentität in einer Situation, in der das Judentum
unter extremen Projektionen der nichtjüdischen Welt zu leiden hatte:
Massenvernichtung einerseits und andererseits kurz darauf Mitleid und Sympathie,

die nach der Staasgründung z.T. in Begeisterung umschlugen. Viele
Christen haben zum ersten Mal überhaupt einen positiven Zugang zu Juden
und zum Judentum gefunden und — was vielleicht noch wichtiger ist: sie
haben auch neu zu sich selbst und zu ihrem Glauben gefunden. Es muss jedoch
zu denken geben, dass der Anstoss zu dieser neuen Haltung nicht aus den Reihen

der Christen selbst gekommen ist, sondern von aussen, vom Judentum.
Sicher gab und gibt es Christen, die genuin aus ihrem Glauben heraus ein
unverfälschtes Ja zum jüdischen Volk sagten und sagen. Ich denke etwa an
Leonhard Ragaz, der eine tiefe Freundschaft mit Martin Buber gepflegt hat. Ich
denke an einen Mann wie Papst Johannes XXIII, dann aber auch an die vielen

Frauen und Männer, die aufgrund ihrer positiven Beziehung zum Alten
Testament immer wussten, wo sie im Blick auf die Juden zu stehen hatten.
Aber nach 1948 war die neue Haltung breiter christlicher Kreise zunächst
einmal ein Akt der Fremdidentität. Oder mit den Worten von Rabbi Menachem
Mendel: «Ich bin ich, weil du bist du». Der Grund, weshalb ich eine neue
Beziehung zu dir finde, liegt nicht bei mir selbst, sondern bei dir. Das kann wahr
sein und sogar gut herauskommen, v.a. im zwischenmenschlichen Bereich.
D.h. ich kann dadurch, dass du neu zu dir selbst gefunden hast, auch zu mir
selbst finden. Aber die Sache wird gefährlich, wenn ich mich auf dich abstütze.

Die Beziehung wird dadurch nicht entprojiziert, sondern mit neuen
Projektionen und Vorurteilen belastet, auch wenn diese positiv aussehen. Eine
Form christlicher Projektion auf den Judenstaat ist z.B. seine Rolle als

«Bollwerk der westlichen Zivilisation gegen Kommunismus und Barbarei».
Zudem werden von fundamentalistischen christlichen Kreisen, die sich z.T.
selbstlos für Israel einsetzen, religiöse Muster an den jüdischen Staat
herangetragen, die mit dem Selbstverständnis Israels und des Judentums kaum
etwas oder nichts zu tun haben5. Israel sei ein Zeichen Gottes dafür, dass die
Endzeit angebrochen sei. Das sei klar aus der Bibel zu erkennen. Wir stünden
kurz vor dem Ausbruch des Krieges von Gog und Magog, wie er im Buch des

Propheten Ezechiel vorausgesagt wird. Israel werde siegreich aus diesem
Krieg hervorgehen, worauf die Wiederkunft Jesu erfolgen und ganz Israel
sich zu ihm als Messias bekehren werde.

229



Nun könnte man denken, es sei doch nebensächlich, wie diese Menschen
ihre Sympathie zu Israel begründeten. Ihre Spekulationen seien allein ihre
eigene Angelegenheit. Die Hauptsache sei, dass sie da seien und sich für Israel
einsetzten. Es gebe ohnehin schon wenig genug Gruppen und Organisationen,

die eindeutig für Israel Stellung bezögen. Aber ist man sich bewusst,
dass Christen, die, in diesem Fall, ihre Endzeiterwartungen auf Israel
übertragen, Ietzlich nicht Israel meinen, sondern sich selbst? Dass sie damit
Aussagen über ihre eigenen Hoffnungen und Ängste machen? Einmal mehr hat
man nicht die Juden, wie sie sich selbst verstehen im Auge. Sie dienen
vielmehr als Bauern auf dem Schachbrett einer ihnen fremden Ideologie. Anstatt
dem jüdischen Du wirklich zu begegnen, projiziert man sein Ich in es hinein.
Der Effekt ist immer der gleiche: Man halt sich die Juden vom Leib und
braucht sich nicht mit ihnen auseinanderzusetzen. Analog zum Antisemitismus,

der nicht unbedingt Juden braucht, um sich am Leben zu erhalten, gibt
es einen Philosemitismus, der mit seinen Projektionen an den Juden vorbeizielt

und nur eigene Wünsche und Hoffnungen widerspiegelt.

Christus der Jude ist die Selbstidentität der Christen

Kehren wir noch einmal zu Rabbi Menachem Mendel von Kotzk zurück:
«Wenn ich ich bin, weil du du bist...» — hier beginne ich zu stocken. Kann
ich denn überhaupt ich, d.h. Christ sein, wenn der Jude nicht Jude ist? Bin
ich denn nicht Christ, weil der Jude Jude und Israel Israel ist? Versagt hier
das Schema von Fremd- und Selbstidentität nicht? Trägt der christliche
Glaube und die christliche Kirche im Blick auf das Judentum nicht von
Anfang an den Stempel der Fremdidentität, und zwar im positiven Sinne? Haben

wir denn nicht alles von den Juden, und dies nicht bloss im historischen
Sinn, weil sich das Christentum vor bald 2000 Jahren aus dem Judentum
herausentwickelt hat? Leben wir denn nicht auch heute vom Saft des guten
Ölbaums, auf den wir als Zweige aufgepfropft sind? Gibt es denn heute neben
allen frommen Projektionen auf das Judentum und den Staat Israel nicht
auch echte Freude und Dankbarkeit darüber, dass Jesus ein Sohn des
jüdischen Volkes ist und bleibt? Ja, hilft Jesus nicht gerade vielen Christen, einen
echten, entprojizierten Weg zu den Juden und zum Judentum zu finden? Es

stimmt schlicht und einfach nicht, dass wir unseren Saft aus uns selbst beziehen.

Es ist ein Jude, ein Fremder, ein Anderer, der uns zu unserer Selbstidentität

verhilft, ja, der diese Selbstidentität der Christen selbst auch ist. Der
Apostel Paulus sagt das ganz pointiert so: «Ich lebe, aber nicht mehr ich,
sondern Christus lebt in mir». (Gal.2,20) Damit meint er nicht ein abstraktes
Christusprinzip, sondern Jesus von Nazareth, den gekreuzigten Juden, der

von den Toten auferstanden ist und der jetzt und heute lebt, und zwar im

230



Zentrum des Ichs der Christen und der christlichen Gemeinde. Christsein
heisst somit, den Andern, den Juden Jesus und mit ihm auch sein Volk bei
mir zulassen, ihn einlassen, damit ich ich werden kann. Christus in mir heisst
darum immer auch: Israel, das jüdische Volk in mir.

Der christliche Antijudaismus hat von Anfang an versucht, die beiden

Dinge auseinanderzudividieren. Das Ja zu Christus bedeutete ein Nein zum
Judentum und oft auch zum Alten Testament. Marcion hat im 2. Jahrundert
im Namen der totalen Neuheit und Andersartigkeit Jesu nicht nur den
Gebrauch der hebräischen Bibel in der Kirche bekämpft. Er hat auch die Evangelien

und Paulus von allem, was jüdisch war, gesäubert — im Namen einer
falsch verstandenen christlichen Selbstidentität, die sich zum Judentum
angeblich autonom verhält.

Im 4. Jahrhundert hat Kaiser Konstantin nach langen Auseinandersetzungen

zwischen den Bischöfen verschiedener Kirchen veranlasst, den Oster-
termin nicht mehr mit dem jüdischen Pessach zusammenfallen zu lassen,
weil er es unerträglich fand, dass die Christen mit ihrem höchsten Fest von
den Juden abhängig sein sollten, und sei es auch nur im Kalender6. Auf
mittelalterlichen Darstellungen der Evangeliengeschichte, z. B. in der Kirche von
St. Niklausen im Kanton Obwalden, tragen die Menschen um Jesus, sogar
Josef, der Vater Jesu, Judenhüte. Jesus selbst, Maria und die Jünger sind
dagegen von einem Heiligenschein umgeben. Der Künstler aus dem 14.
Jahrhundert bringt damit die gängige Theologie sehr anschaulich zum Ausdruck,
dass Jesus und die Juden nicht zusammengehören, bzw. dass sie dann
zusammengehören, wenn die Juden ihr Judesein aufgeben und Christen werden.
D.h. das jüdische Du muss sich in das christliche Ich verwandeln, wenn es

überhaupt eine Lebensberechtigung haben will. Es war erst einem jüdischen
Künstler des 20. Jahrhunderts vorbehalten, nämlich Marc Chagall, Jesus am
Kreuz mit einem Tallit als Lendentuch darzustellen, sicher nicht zur Freude
aller Christen und ganz sicher auch nicht zur Freude vieler Juden.

Wenn christliche Selbstidentität das Judentum mitbeinhaltet, dann
betrifft der christliche Antijudaismus nicht nur die Juden, indem das Jüdische
im Christentum verworfen und nach aussen projiziert wird. Er ist auch
Feindschaft der Christen gegen sich selbst. Ja, Judenfeindschaft ist eine

Spaltung des christlichen Ich, eine Art geistiger und religiöser Schizophrenie.
Die Heilung von dieser schweren Krankheit kann nur darin bestehen, dass

der Jude Jesus nicht nur ins jüdische Volk «heimgeholt» wird, sondern dass

er auch gleichzeitig im Ich der Christen nach Hause findet und dort integriert
wird. Christliche Selbstidentität kann dann ganz und echt werden und sie

kann sich in Freiheit dem jüdischen Du zuwenden.

231



Der unzähmbare «Chassidismus» Jesu

Damit möchte ich Jesus nicht auf das Judentum reduzieren. Das ist
vielleicht die Gefahr in der jüdischen Beschäftigung mit Jesus heute. Prof. David
Flusser schreibt in einem kürzlich erschienenen Aufsatz: «Ich pflege mit
einem gewissen Witz zu sagen, dass viele dieser (jüdischen) Herren, die über
Jesus geschrieben haben, so schreiben als würden sie sagen: "Jesus war ein braver

Jude, ein sehr braver Postbeamter inKapernaum". Dadurch zähmt man
Jesus... Im Zeitalter Jesu waren die Juden viel verrückter als es sich diese

Menschen, die das Judentum zivil kleiden wollen, vorstellen können. Im
Chassidismus der Zeit Jesu gab es solche Menschen wie Jesus einer war,
ziemlich oft... In dem heiligen Feuer des Judentums gab es immer charismatische

Menschen, die irgend etwas verlangt haben. Und zu ihnen gehört Jesus

mit seiner Beziehung zum Vater, mit seinem Verständnis, dass er der
Ökonom, der Leiter, der Verwahrer der göttlichen Geheimnisse ist. Das ist
Jesus... Jesus ist meiner Ansicht nach nicht nur ein Jude, sondern auch ein
Grundstein des Christentums»7.

Ein Beispiel des unzähmbaren «Chassidismus» Jesu, ist die Stelle im
Lukasevangelium, wo Jesus mit seinen Jüngern am Sabbat über die Felder wandert.

(Luk.6,1 -5). Die Jünger reissen Ähren ab und zerreiben sie, um sie zu
essen. Das wird von einigen Begleitern als Übertretung des Sabbat angesehen
und ist es auch. Jesus stellt sich in der Diskussion aber nicht gegen die Hala-
cha. Er sagt nicht: «Ihr habt recht», sondern er beleuchtet die Halacha von
einem Gesichtspunkt, der jede Ängstlichkeit und Enge in Frage stellt, und
das macht die charismatische Pesönlichkeit Jesu aus. Er sagt: «Der Sabbat ist
um des Menschen willen geschaffen worden und nicht der Mensch um des

Sabbats willen». Diesen Satz könnte jeder Jude unterschreiben. Aber gleichzeitig

problematisiert er auf chassidische Weise den Geist seiner Begleiter.
Indem er sie schockiert, führt er sie zu einer Vertiefung des Verständnisses der
Halacha. In einer Lesart des Lukasevangeliums, die als angeblich «gnosti-
sches Gedankengut» aus dem Text gestrichen wurde, heisst es nun anschliessend

an unsere Stelle : «Am gleichen Tag sah er jemanden, der am Sabbat
arbeitete. Er sprach zu ihm: Mensch, wenn du weisst, was du tust, bist du selig.
Wenn du es nicht weisst, bist du verflucht und ein Übertreter der Tora».
(Luk. 6,5 Cod.D) Das ist «heiliges Feuer des Judentums», das sogar für die
Christen zuviel war. Das Wissen, das Jesus dem Mann, der am Sabbat arbeitet,

zumutet, ist mehr als intellektuelles Wissen oder gar eine Aufforderung
zur Übertretung der Tora; es ist tiefes Wissen, hebr. dacat, durch das Gott
dem Menschen unmittelbar gegenwärtig ist und ihn unmittelbar herausfordert.

«Selig bist du, wenn du weisst, was du tust»: wenn du es um Gottes willen

tust, dann durchglühst du die Tora, auch wenn du sie einmal übertrittst,
dann machst du sie in dir zu einer lebendigen und inkarnierten Wirklichkeit.

232



In diesem Wissen, in diesem Durchglühtsein, das von aussen als Verrücktheit
erscheint, ist Jesus anderen jüdischen Gestalten, wie Schimon bar Jochai,
Jizchak Luria, Baal Schern Tow und Rabbi Nachman von Brazlav ahnlich.
Aber gleichzeitig ist es das heilige Feuer, das auf einen Apostel Paulus
übergesprungen ist, der um Christi willen zum Narren geworden ist, wie er selber
schreibt. Es ist das Feuer, das die ersten christlichen Mönche in die Wüste
von Ägypten getrieben hat, das einen Franz von Assisi zum unbeabsichtigten
Gegenspieler von Papst Innozenz III. werden liess. Es ist das Feuer von Meister

Ekart und die bedrohliche Flamme der Täufer zur Zeit der Reformation,
die von den in diesem Jahr gefeierten Reformatoren blutig erstickt wurde.
Und in unserem Jahrhundert ist es das Feuer, das in den Slums der Dritten
Welt die Menschen zur Hoffnung wider alle Hoffnung anstachelt und sie im
Namen des Meisters aus Nazareth zu Gemeinden zusammenführt, die dem
kirchlichen und politischen Establishment gefährlich werden.

Jesus ist nicht deshalb das Zentrum der christlichen Selbstidentität, weil
er ein gewöhnlicher und harmloser Rabbi aus Galiläa war, sondern weil
durch ihn das heilige Feuer vom jüdischen Volk auf die nichtjüdischen Völker

übergesprungen ist und sie seither nicht mehr in Ruhe lässt. «Ich bin
gekommen, ein Feuer auf die Erde zu werfen», sagt Jesus einmal. «Und wie
wünsche ich mir, dass es schon brennen würde». Es ist aufschlussreich und
ermutigend zu sehen, dass da, wo das Feuer Jesu in den Christen nicht
unterdrückt ist, sondern hell brennt, keine Judenfeindschaft herrscht. Das kann
man an den historischen Beispielen, die ich genannt habe, z.T. konkret
nachweisen.

Der Segen Malki-Zedeks: Vorbild einer entprojizierten
Beziehung zwischen Christen und Juden

Wenn wir über uns Christen und die jüdische Gemeinschaft heute
sprechen, müssen wir uns jedoch über das bisher Gesagte hinaus noch Gedanken
darüber machen, wie eine entprojizierte Beziehung zwischen Christen und
Juden heute aussehen könnte. Ich möchte dazu hinter das Neue Testament in
die hebräische Bibel zurückgreifen. Ich tue das deshalb, weil die Beispiele,
die man als Modellfälle aus dem Neuen Testament heranziehen könnte,
zwischen Juden und Christen noch zu belastet sind. Sie rufen Missverständnisse
hervor, die die Beziehung blockieren. Ich habe in der hebräischen Bibel nach
Figuren gesucht, die eine positive Beziehung zum jüdischen Volk gelebt
haben. Sicher waren das keine Christen, aber sie können Christen und Juden
zur Phantasie anregen, wie sie ihre Beziehungen gestalten könnten. Ich habe

v.a. zwei gefunden: Ruth und Malki-Zedek. Ruth eignet sich für unsere
Fragestellung weniger, denn die Moabiterin ist ja Jüdin geworden. Sie kann uns

233



allerdings zu bedenken geben, dass auch der Übertritt zum Judentum eine

mögliche Form positiver Beziehung sein kann. Juden und Christen werden
sich an die Tatsache gewöhnen müssen, dass heute mehr Christen Juden werden

als umgekehrt. Der Schritt von Ruth als Schritt eines Christen erscheint
christlichem Bewusstsein als unmögliche Möglichkeit, ein theologischer
Anachronismus, und doch gibt es ihn. Ich meine, diese Tatsache sei eine gesunde
Herausforderung an ein christliches Denken und Empfinden, das sich seit
bald 2000 Jahren dem Judentum überlegen fühlt.

Schauen wir Malki-Zedek an, den geheimnisvollen Priesterkönig von
Schalem. Er bringt Awram, dem Vater des jüdischen Volkes nach einem
blutigen Krieg mit den kananäischen Königen Brot und Wein aus der Stadt
heraus. Es heisst, Malki-Zedek sei ein Priester des höchsten Gottes gewesen. Ra-
dak (Rabbi David Kimche, 12. Jahrhundert) betont, er sei ein Kohen des

höchsten Gottes, d.h. des gleichen Gottes, gewesen, zu dem auch Awram
gebetet hat, also kein Götzendiener. Im Text heisst es weiter: «Und er
(Malki-Zedek) segnete ihn und sprach: Gesegnet ist Awram vom höchsten Gott,
dem Schöpfer von Himmel und Erde. Und gesegnet ist der höchste Gott, der
deine Feinde in deine Hand gegeben hat. Und er (Awram) gab ihm den Zehnten

von allem». (Gen. 14,18-20) Rabbi Mosche Alschech aus Zfat
(16. Jahrhundert) und vor ihm Nachmanides sagen, Malki-Zedek habe den
Awram aus freien Stücken beschenkt, d.h. er sei ihm nichts schuldig gewesen
wie der König von Sodom, der in diesem Text auch vorkommt. Malki-Zedek
war in der Lage, dem Awram frei und unbelastet zu begegnen und ihm das
Beste zu geben, was er hatte, nämlich Brot und Wein und — den Segen. Segen
ist der Ausdruck einer befreiten Beziehung.

Was ist ein Segen? Eine katholische Zeitschrift hat vor einiger Zeit unter
jungen Leuten eine Umfrage gemacht und die Frage gestellt: Was ist für dich
Segen? Eine der Antworten lautete: «Ich habe mir in letzter Zeit ein Spiel
angewöhnt. Wenn ich durch die Strassen gehe und die Leute kommen auf mich
zu, schaue ich ihnen in die Augen und lache sie an. Wenn die Leute dann
zurücklächeln oder auch nur verdutzt schauen, habe ich bemerkt, wie gut das

den Leuten tut, wenn man sie anlacht. Das ist für mich Segen»8.

Das ist eine ziemlich untheologische Definition von Segen, ja es ist gar
keine Definition sondern eine Erfahrung. Segen kann nicht definiert werden.
Er muss praktiziert und erfahren werden. Ich kann mir vorstellen, dass
Malki-Zedek den Awram angelacht hat, nicht als keep smiling, sondern weil er
ihn bejaht hat. Und ich denke, Awram hat zurückgelacht, als er von dem
heidnischen Priester Brot und Wein in Empfang genommen hat. Der Segen,
die Beracha, ist ja zunächst ein Dank und ein Lobpreis an Gott. Wenn
Malki-Zedek den Awram segnet, dankt er dem höchsten Gott dafür, dass es den

234



Awram gibt. Der Segen ist im weiteren, wie es das lateinische benedicere
ausdrückt, gute Rede, Gutes sagen. Indem Malki-Zedek Gutes sagt, teilt er dem
Awram das Gute auch mit. Mit dem Segen geht vom Segnenden auf den

Gesegneten nicht nur ein Wunsch, sondern etwas Seinsmässiges über. Segen ist
nicht ein moralischer, sondern ein seinsmässiger Vorgang, so wie das Anlachen

und Zurücklachen zweier fremder Menschen auf der Strasse, die
vielleicht gar nicht wissen, warum sie das tun. Wenn ich jemanden segne, bejahe
ich ihn grundlos und ich knüpfe an diese Bejahung auch keine Bedingungen.
Der nichtjüdische, monotheistische Priesterkönig von Jerusalem ist im Neuen

Testament als Vorläufer und als Typus Christi interpretiert worden. Ich
möchte ihn als Typus des Christen hinstellen, der in einer befreiten Beziehung

zu den Juden lebt.

Es ist schon ein gewaltiger Schritt für einen Christen, wenn er Gott dafür
loben kann, dass es die Juden gibt. Das mag vielleicht komisch klingen, ist
aber grundlegend. Ich kenne keine Liturgie, in der ein solches Lob vorkommen

würde. Es gibt Gebete für die Juden, auch recht zweideutige. Aber einen

Lobpreis dafür, das sie da sind, habe ich noch nirgends angetroffen. Wie
steht es umgekehrt auf jüdischer Seite mit diesem Lobpreis? Es gibt eine Be-
racha dafür, dass Gott den Juden nicht zum Goj gemacht hat.

Aber wie wird der Segen, den das jüdische Volk inbezug auf die Gojim
von seinem innersten Wesen her ist, gelebt und ausgedrückt? Jüdische
Existenz ist ja kein Selbstzweck, sondern von Gott um der Völker willen gewollt.
Was heisst im weiteren für uns Christen Segnen, Gutes sagen im Blick auf die
Juden? Das heisst sicher nicht Anhimmelung und Kritiklosigkeit. Aber es

geht um die Frage, wie wir mit Juden und über die Juden sprechen. Es geht
z.B. konkret darum, dass wir aufhören, eine doppelte Sprache zu sprechen,
eine zum innerkirchlichen und innertheologischen Gebrauch und eine für das

Gespräch mit den Juden. Ich muss das, was ich vor Juden sage, auch vor
einer christlichen Gemeinde vertreten können, sonst bin ich für beide nicht
glaubwürdig. Ich meine, dass es auch auf jüdischer Seite dieses Problem gibt.
Wird vor und mit den Gojim wirklich auch so geredet, wie man unter sich
über sie redet und denkt? Benedicere muss ja nicht heissen, dass man schön
redet, aber dass man wahr redet. Ich glaube, beide Seiten müssen diese Kunst
noch lernen.

Kann Gott vielleicht deshalb so schlecht mit uns und durch uns zur Welt
reden, weil wir noch nicht miteinander wahr reden gelernt haben? «Heute,
wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet euer Herz nicht...». Es könnte nämlich

sein, dass Gottes Stimme unsere Stimmen und unser echtes Gespräch
braucht, um in der Welt und in uns ganz und heil zu werden, und wir haben
das noch nicht erkannt.

235



ANMERKUNGEN

1. Vortrag gehalten in der jüdischen Cultusgemeinde Zürich am 16. Januar 1984.

2. Ich verdanke den Begriff «Selbstidentität» der Lektüre des Buches von Hanna Wolff,
Neuer Wein — Alte Schläuche. Das Identitätsproblem des Christentums im Lichte der
Tiefenpsychologie. Stuttgart 1981. H. Wolff greift in ihrem Buch eine Grundproblematik

christlich-jüdischer Beziehung auf, wenn sie schreibt: «Die christlichen Aggressionen

gegen das Judentum haben, ebenso wie die Harmonisierungsversuche, ihre Ursache

in der mangelnden Selbstidentität der Christen». (S. 25) Ich meine, diese delikate
Fragestellung dürfe im heutigen christlich-jüdischen Gespräch nicht zu schnell vom
Tisch gewischt werden, obwohl die Ausführungen von H. Wolff dazu m.E. eine Richtung

einschlagen, die den Inhalt des Abhängigkeitsverhältnisses der christlichen
Gemeinde von Israel völlig missverstehen und verzerren. Im Namen der Psychologie wird
Marcion — «ein genialer Christ» (S. 8) — als Beispiel christlicher Selbstidentität hingestellt.

3. Siehe M. Buber, Die Erzählungen des Chassidim, Zürich 1949, S. 793 Vgl. dazu auch
den Ausspruch von Hillel in Pirqe Avot I, 14: «Wenn ich nicht für mich bin, wer ist
dann für mich? Und bin ich nur für mich, was bin ich?».

4. Vgl. H. Wolff, a.a.O., S. 17ff.
5. Vgl. den Artikel «Fundamentally flawed» von Sol Stern, Jerusalem Post Magazine,

vom 14. Sept. 1984, deutsch in: BetSchalom, Pfäffikon/ZH, Oktober 1984, S. lOff.
6. Vgl. Eusebius, Kirchengeschichte V, 21-25, Leben Konstantins II, 5.14.

7. Gespräche in Israel, Nes Ammim 1983.

8. Entschluss 5/1981, S. 35.

236


	Wir Christen und die jüdische Gemeinschaft heute

