
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Versammlung - Gemeinde - Volk Gottes : alttestamentliche Vorstufen
von Kirche?

Autor: Stendebach, Franz-Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERSAMMLUNG — GEMEINDE — VOLK GOTTES
ALTTESTAMENTLICHE VORSTUFEN

VON KIRCHE? *

von Franz-Josef Stendebach, OMI

Ich bin zu den folgenden Überlegungen angeregt worden durch die
Arbeiten von J. Hainz, in deren Mittelpunkt der neutestamentliche Begriff
koinönia steht, ein nach Hainz eminent ekklesiologischer Begriff, der in
seinem Vollsinn «Gemeinschaft durch (gemeinsame) Teilhabe an etwas»
bedeutet1. Ohne mich von vorneherein auf diesen Begriff festlegen zu wollen,

möchte ich die Frage stellen, welche alttestamentlichen Begriffe für die
Kirchenvorstellung des Neuen Testaments relevant sind, ob eine solche Relevanz

überhaupt gegeben ist, ob wir nicht eher in der Literatur des frühen
Judentums nach Entsprechungen zum neutestamentlichen Kirchenbegriff
suchen müssen. Ich möchte an dieser Stelle dankbar erwähnen, dass mir der
junge Bonner Kollege H. - J. Fabry Einblick in seine noch unveröffentlichte
Habilitationsschrift «Studien zur Ekklesiologie des Alten Testamentes und
der Qumrangemeinde»2 gewährt hat, die mir manche Anregung gab. Ich
möchte so vorgehen, dass ich die in Frage kommenden Begriffe in der gebotenen

Kürze vorstelle.

Sechs Begriffe für Gemeinschaft im Alten Testament

1. qähäl:

Seit der grundlegenden Arbeit von L. Rost «Die Vorstufen von Kirche
und Synagoge im Alten Testament»3 gilt qähäl als das alttestament-
lich-hebräische Äquivalent für das neutestamentlich-griechische ekklesia.
Rost bestimmt den Begriff als «Versammlung, Aufgebot»4, und zwar in der
vordeuteronomischen Literatur im profanen Sinn. So meint in dem Spruch
Jakobs über Simeon und Levi Gen 49,6 qähäl das Aufgebot der Mannschaften

zum Krieg5. In der deuteronomisch-deuteronomistischen Literatur be-

Prof. Dr. theol. Franz-Josef Stendebach ist Honorarprofessor für Altes Testament an der
Universität Frankfurt, und Schriftleiter der homiletisch-liturgischen Zeitschrift «Gottes
Wort im Kirchenjahr» sowie Mitglied des Gesprächskreises Juden und Christen beim
Zentralkomitee der deutschen Katholiken. Adresse: Oblatenkloster, Drosselweg 3, D-6500
Mainz.

211



gegnet nun die Genetivverbindung qehal jahweh «Versammlung, Aufgebot
Jahwes». In dem Gesetz Dtn 23,2-9 heisst es beispielsweise: «Nicht darf ein
Ammoniter oder Moabiter in die qehal jahweh eintreten». Der Kontext zeigt,
dass zur qehal jahweh die israelitischen Männer gehören, soweit sie aus legitimen

Ehen stammen und im Vollbesitz ihrer Zeugungsorgane sind6. Nach Dtn
9,10; 10,4; 18,16 ist Israel am Horeb zum qehal jahweh geworden. Das Deu-
teronomium hat somit den ursprünglich untheologischen Begriff qähäl
theologisiert7. Qähäl ist nun «Kultgemeinschaft»8. Diese Theologisierung
wird von der Priesterschrift fortgeführt, wenn sie Num 16,3; 20, 4 die Israeliten

als qehal jahweh bezeichnet9. In der nachexilischen Zeit wird qähäl
sowohl im profanen wie theologischen Sinn gebraucht. Esr 10,8.12. 14; Neh
5,13 bezeichnet qähäl die politische Vertretung der aus dem Exil Zurückgekehrten.

Neh 8,2.17 steht qähäl in einem kultischen Zusammenhang und
schliesst erstmals auch die Frauen ein10. In 1 Chr 13,2.4; 29,1.10.20 bezeichnet

qähäl den Kreis der führenden Leute in Israel, während 1 Chr 28,8 dieser
Kreis von David «vor den Augen ganz Israels, des qehal jahweh» ermahnt
wird, wobei an den Sprachgebrauch des Deuteronomium angeknüpft wird11.

Wenn wir uns den alten Übersetzungen zuwenden, so ist festzustellen,
dass die aramäischen Targume das Substantiv qähäl in den meisten Fällen
nicht übersetzen, sondern als Lehnwort in der Form qehillä° übernehmen12.
Rost zieht daraus den Schluss, dass dem Judentum zur Zeit der Targume der
qähäl etwas Fremdes, keiner zeitgenössischen Institution Vergleichbares
war13. Dies bedeutet aber, dass für das Selbstverständnis dieses Judentums
qähäl kein adäquater Begriff sein konnte.

Die griechische Septuaginta (LXX) gibt % der Belege von qähäl mit
ekklesia wieder14. Von daher ist immer wieder die These vertreten worden,
dass qähäl das alttestamentliche Äquivalent zum neutestamentlichen ekklê
sia sei15. Dabei wurde aber nicht beachtet, dass dem alttestamentlichen qehal
jahweh in der LXX das griechische ekklesia kyriou entspricht, während im
Neuen Testament die Verbindung ekklesia tou theou vorherrscht16. J. Ro-
loff kommt daher zu der Feststellung, dass ekklesia tou theou als Übersetzung

des im apokalyptischen Judentum (Qumran) belegten Terminus qehal
°el zu betrachten sei, der dort das endzeitliche Aufgebot Gottes
bezeichnete17. Es ist davon auszugehen, dass ekklesia tou theou Selbstbe-
zeichnung der sich nach Ostern bildenden hellenistischen christlichen
Gemeinde gewesen ist, die sich als das von Gott erwählte Aufgebot wusste, das

von ihm dazu bestimmt war, Mitte und Kristallisationspunkt des nun von
ihm zu berufenden endzeitlichen Israel zu werden18. Somit dürfte das
alttestamentliche qähäl — zumindest unmittelbar — als Äquivalent des
neutestamentlichen ekklesia entfallen.

212



2. cedàh:

Das Wort ist abzuleiten von einer Wurzel jcd mit der Bedeutung
«bestimmen» — in Bezug auf einen bestimmten Ort oder eine festgesetzte Zeit19.
Das Nomen ist nicht vor P belegt20 — und scheint eine Neubildung der
Priesterschrift (P) zu sein21, und zwar von dem Begriff °öhel möced «Zelt der
Begegnung» aus, der Bezeichnung für das Zeltheiligtum während der
Wüstenwanderung, die schon vor P begegnet22, bei P dann aber eine zentrale
Bedeutung erhält23. Die cedäh ist die aus den vollberechtigten Männern
bestehende Volksgemeinde, die sich um den °öhel möced schart, auf die Begegnung

mit Jahwe im °5hel moced wartet24. Die cedäh fungiert als Rechtsgemeinde

und Kultgemeinde25. G. Sauer formuliert mit Recht, dass mit cedäh
fast ausschliesslich die religiös bestimmte Gemeinde bezeichnet ist26.

Die Targume geben cedäh mit dem aramäischen kenistä° «Versammlung»

wieder27. Diese Übertragung in das eigene Idiom lässt vermuten, dass
das Judentum dieser Zeit sein Selbstverständnis eher in dem alttestamentli-
chen cedäh ausgedrückt fand als in qähäl, das es meist einfach als Lehnwort
übernimmt28.

Die LXX übersetzt cedäh fast stets mit synagöge29. Die Gemeinde des

Neuen Bundes, wie sie uns in der Damaskusschrift und in den Texten von
Qumran begegnet, hat sich mit cedäh bezeichnet; sie strebte keine politischen

Ziele an, wie sie mit qähäl verbunden sein konnten, sondern wollte eine

rein religiöse Gemeinschaft sein30.

Das Neue Testament bezeichnet mit synagöge zumeist das Synagogengebäude;

nur Jak 2,2 begegnet es für eine christliche Versammlung31. Wenn
das Neue Testament für die urchristliche Gemeinde den Begriff ekklesia
bevorzugt hat, so ist darin wohl eine beabsichtigte Diskontinuität zur jüdischen
Synagoge zu sehen32.

3. cam:

Das Wort begegnet in mehreren semitischen Sprachen und meint
ursprünglich den Onkel väterlicherseits, dann auch «Sippe», «Verwandtschaft»33.

N. Lohfink hat vor Jahren eine umfangreiche Untersuchung zum
Ausdruck cam jahweh «Volk Gottes» vorgelegt, in der er feststellt, dass

mehr als die Hälfte aller Belege im Kontext prophetischer Sprache begegnet,
dass der Ausdruck in den weisheitlichen Schriften der hebräischen Bibel
sowie in den priesterlichen Gesetzen völlig fehlt, hinwieder als Element der
Gebetssprache auftritt. Er folgert daraus: «Der Ausdruck gehört hauptsächlich
in die Sprechsituation des Dialogs zwischen Jahwe und Israel, weniger in die

213



Situation des objektiven Sprechens über Israel»34. «Sippe», «Verwandtschaft»

Jahwes ist somit weniger eine begriffliche Beschreibung dessen, was
Israel ist, als vielmehr ein Motiv in der Rede Jahwes bzw. seiner Propheten an
Israel und im Gespräch Israels mit seinem Gott. Wenn in dem ältesten sicheren

Beleg cam jahweh offensichtlich das Heer eines Teils der Israelstämme
meint (Ri 5,13)35, wenn der Ausdruck weiter zur Titulatur des nägld, des

charismatischen Heerführers der vorköniglichen Zeit, gehört36, so dürfte
auch hier Israel als «Jahwes Verwandtschaft» beschrieben sein — so wie
Num 21,29 Moab als cam des Kamosch, als «seine Söhne» und «seine Töchter»

bezeichnet ist37. An einer Reihe von Stellen steht cam für die in Not
befindlichen Israeliten, die die Rettung durch Jahwe erwarten dürfen38, darunter

auch die sozial Schwachen innerhalb Israels39.

Weil die bedrängten Israeliten cam jahweh «Verwandtschaft Jahwes»
sind, deshalb nimmt sich Jahwe ihrer an. Der Gebrauch von cam jahweh in
der Bedeutung «Heer Jahwes» lässt sich m. E. ungezwungen von der Bedeutung

«Sippe, Verwandtschaft Jahwes» ableiten. cam als «Heer» ist die Sippe
Jahwes in einer besonderen Situation, die den Kampf gegen Feinde erfordert.

Ich möchte mich hier A. R. Hülst gegen TV. Lohfink anschliessend cam
begegnet dann häufig in der sog. «Bundesformel»: «Ich will euer Gott sein,
und ihr sollt mein Volk sein» (Jer 7,23 u. o.), wobei Lohfink zuzustimmen
ist, wenn er die Formel nicht als Beschreibung eines Zustandes, sondern im
Sinne eines Eintretens oder Werdens der Beziehung zwischen Jahwe und
seinem Volk versteht41.

In Qumran ist cam Bezeichnung für das Volk Gottes, an einigen Stellen
für das Kriegsvolk, dann auch für eine bestimmte Gruppe von Mitgliedern
der Sekte42. In der LXX wird cam meistens mit laös wiedergegeben, laös ist
der völkische Verband Israels nach seiner religiösen Begründung und
Bestimmtheit43. Zum neutestamentlichen Befund formuliert H. Frankemöl-
le: « 1. ist.... ein theozentrischer Begriff, er garantiert die Kontinuität der
Geschichte Gottes mit Israel und den Völkern. Wie es einen théos gibt, so auch
nur einen 1. theou. Entspr. können weder Israel im AT noch ekklesia im NT
Identitätsbegriffe von 1. sein, sofern sie die jeweilige geschichtliche Existenz
des jüd. und christl. "Volkes" angeben»44. Von daher ist laös, was schon das

Alte Testament nahelegt, nur mit Vorbehalt als ekklesiologischer Begriff zu
werten. Als Beschreibung der christlichen Kirche ist der Begriff nicht
geeignet.

Damit können wir folgendes Zwischenenergebnis festhalten: Die altte-
stamentlichen Grössen qähäl cedäh und cam können nicht (cedäh) oder
nicht unmittelbar (qähäl) oder nur mit Vorbehalt (cam) als Vorstufen der
Kirche des Neuen Testaments betrachtet werden.

214



Nun hat H.-J. Fabry in seiner eingangs erwähnten Habilitationsschrift
auf drei weitere Begriffe aufmerksam gemacht, die nach seinem Urteil in
grossem Mass den semitischen Hintergrund des ntl. ekklesia-Begriffs abgeben

dürften. Es handelt sich um sod, marzeah und jähäd45.

4. sod:

Das Wort hat eine relativ grosse Bedeutungsbreite, vom konkreten
«Zusammenkunft, Kreis» bis hin zu «Ratschluss, Geheimnis», dem, was in einer
Zusammenkunft beraten wird46. Der Begriff bezeichnet weithin einfach eine

Versammlung oder einen Kreis von Menschen47. Eine spezifische Bedeutung
erhält söd, wenn es Ps 89,8; Jer 23,18.22; Ijob 15,8 den Thronrat Gottes
meint48. In Ez 13,9; Ps 55,15; 111,1 bezeichnet das Wort die kultische
Versammlung des Volkes49, Spr 3,32; Ps 25,14; Ijob 29,4 die vertraute Gemeinschaft

des Menschen mit Gott50. In Qumran ist söd ein ekklesiologischer
Hauptbegriff und bezeichnet die menschliche Gemeinschaft, die den göttlichen

Thronrat in seinen drei Funktionen der Verherrlichung Gottes, der
Kundmachung des göttlichen Willens und der Durchführung des
lebenserhaltenden Wirkens Gottes in der Menschenwelt abbildet, söd bezeichnet
somit die Kultgemeinde der Essener in Qumran51 und könnte als Modell für die
ntl. ekklesia angesprochen werden52. In der LXX wird der Begriff durch
zwölf verschiedene griechische Wörter wiedergegeben53.

5. marzeah:

Das Wort bezeichnet den «Kultverein» in Verbindung zu Weingenuss
und orgiastischem Gelage54. Es begegnet häufig in Ugarit, wo es eine
religiös-kultische Institution bezeichnet, deren Ziel es ist, die Gemeinschaft mit
der Patronatsgottheit und die Gemeinschaft der Teilnehmer untereinander
zu suchen und zu verwirklichen55; es findet sich im aramäischen Bereich in
den Elephantine-Papyri, also im Judentum des 5. Jh. v. Chr.56, bei den

Phöniziern57, bei den Nabatäern des 1. Jh. n. Chr.58. Wichtig ist das
Vorkommen von marzeah im Palmyra des 1 ./2. Jh. n. Chr., wo als griechisches
Äquivalent thiasos belegt ist. Mit thiasos aber wurden die Christengemeinden

von zeitgenössischen heidnischen Schriftstellern, vor allem von Lukian
und Celsus bezeichnet. Origines lehnte dieses Verständnis zwar ab, Eusebius
hingegen vertrat es. Ja, die weitgehenden Übereinstimmungen zwischen den
christlichen Gemeinden und den griechischen Philosophenschulen führten
dazu, dass beide öffentlich-rechtlich als thiasos, als Kultverein auftreten
konnten59. Für den palmyrenischen marzeah waren rituelle Festmähler we-

215



sentlich, bei denen der Patronatsgott als anwesend gedacht wurde. Als heilige

Speisen begegnen Wein und Brot60.

Im AT ist marzëah Am 6,7 und Jer 16,5 belegt. In Am 6,7 bezeichnet
das Wort eine Vereinigung von Mitgliedern der Oberschicht von Samaria,
denen der Prophet luxuriösen Lebensstil und unmässige Gelage vorwirft
(V. 4-6a). Der letzte Vorwurf will das typische Treiben eines marzëah
treffen61. In Jer 16,5a ist bët marzëah ein Haus, in dem eine kultische
Vereinigung ihre Riten durchführt; der ursprünglich auf V. 5a folgende V. 8 expliziert

den Begriff als ein Haus, in dem ein Gastmahl stattfindet. Jahwe untersagt

Jeremia, ein solches Haus zu betreten — als Zeichen für das kommende
Unheil. Offenbar gelten ein marzëah und die Teilnahme an seinen
Veranstaltungen zur Zeit des Propheten nicht als anstössig; erst die dtr. Redaktion
V. 10-13 verbindet den marzëah mit dem Götzendienst62. O. Loretz
interpretiert marzëah an beiden Stellen als «Kultmahl», das nur innerhalb eines

bët marzëah und einer marzëah-Gemeinschaft möglich war. Offensichtlich
war die Institution des marzëah in Israel und Juda ein integrierender
Bestandteil des sozialen Lebens. Die orgiastischen Auswüchse haben zur späteren

Ablehnung der Institution beigetragen63.

Die LXX hat in Jer 16,5 marzëah mit thiasos übersetzt64, in Am 6,7
jedoch den Text missverstanden.

Vielleicht lässt sich — wenn auch das Wort marzëah in diesem
Zusammenhang nicht begegnet — Ex 24,9-11 als Beispiel für einen Jahwe-marzëah
heranziehen. Dort heisst es von Mose und weiteren «Edlen der Israeliten»,
dass sie auf dem Berge den Gott Israels sahen und assen und tranken. Der
Text dürfte frühestens exilisch sein, wie die Nähe zur Sprache Ezechiels (Ez
l,26f; 8,2; 10,1) nahelegt65. £. Ruprechthat richtig beobachtet, dass es in
unserem Text nicht um ein Bundesmahl bzw. einen Bundesschluss geht. Höhepunkt

sind die Schau Gottes und das Essen und Trinken vor Gott, das einfach
einen festlichen Gottesdienst meint66.

Es kann nun gewiss nicht behauptet werden, dass der marzëah des AT
und des alten wie des hellenistischen Orients eine unmittelbare Vorstufe zur
kultischen Mahlgemeinschaft der ntl. ekklësia darstellt, wie sie uns etwa 1

Kor 10,16f; 11,20-34 begegnet. Aber die marzëah-thiasos-Begrifflichkeit
zeigt doch — vielfach gebrochen und vermittelt — einen religionsgeschichtlichen

Horizont, in den sich das Herrenmahl der christlichen Kirche einordnen
lässt. Es sei noch bemerkt, dass nicht alle Mähler, die sich im frühen Judentum

finden, kultischen Charakter haben. So haben die Mahlzeiten der
Essenergemeinde von Qumran keine sakrale Bedeutung. Sie entsprechen am ehesten

den Mälern christlicher Klostergemeinschaften67. Das Gleiche dürfte

216



von den Mahlzeiten der pharisäischen Verbände gelten. Eine Mahlfeier mit
kultischem Charakter ist jedoch das jüdische Pascha, was m. E. ein starkes

Argument für die Herleitung des christlichen Herrenmahles vom Paschamahl

ist68 — wenn auch vielleicht erst auf der Stufe der Traditionsbildung
durch die urchristliche Gemeinde69.

6. jahad:

Das Wort hängt etymologisch mit °ähäd «einer» zusammen und meint
in seiner Nominalform «Vereinigung»70. In Ugarit begegnet es in der
wahrscheinlichen Bedeutung von «Kultgemeinde»71. Im AT findet sich das
Substantiv in Dtn 33,5 und 1 Chr 12,18. Die adverbialen Ableitungen der Wurzel
herrschen mit 145 Belegen vor72. Dtn 33,5 bedeutet jähäd die «Vereinigung»
der Stämme Israels; 1 Chr 12,18 erklärt sich David (d.h. sein «Herz») zum
jähäd, zur Gemeinschaft mit Ankömmlingen aus Benjamin und Juda bereit,
falls diese in friedlicher Absicht gekommen sind. Vor allem die letzte Stelle
macht deutlich, dass jähäd eine vorinstitutionelle Grösse ist, bei der das
Moment persönlicher Verbundenheit wichtig erscheint. Von daher dürfte es

möglich sein, auch in Dtn 33,5 von einer noch vorinstitutionellen «Vereinigung»

der Stämme Israels zu sprechen73.

Von grosser Bedeutung ist der Begriff jähäd in Qumran, wobei sich die
Belege deutlich auf die Regelliteratur konzentrieren, ein Hinweis darauf,
dass jähäd wesentlich mit der rechtlichen Verfasstheit der Qumrangemein-
schaft zu tun hat74, jähäd ist der zentrale Begriff für das Selbstverständnis
dieser Gemeinschaft75. Er manifestiert sich im Gemeinschaftsmahl, in
gemeinsamer Liturgie und Beratung76. Es ist nicht auszuschliessen, dass der jä
häd von Qumran bei der Bildung des christlichen ekklesia-Begriffs von
Bedeutung war, zumal die christliche ekklësia tou theou vom qumranischen
qehal °el herzukommen scheint. Es liesse sich vielleicht auch noch folgendes
geltend machen: Die LXX gibt das adverbiale jähäd zumeist mit epi tö autö
«zusammen, am gleichen Ort» wieder. In 1 Kor 11,18.20 begegnet nun dieses

epi tö autö im Parallelismus mit en ekklësia77 — möglicherweise ein Hinweis
auf einen von Qumran herkommenden Sprachgebrauch. Es scheint mir nun
noch ein weiterer Begriff für die Erfassung des ntl. ekklësia bedeutsam zu
sein, dem wir uns zum Schluss noch zuwenden wollen.

7. Die pharisäische habüräh als Mahlgemeinschaft

Das Wort häber ist offensichtlich im AT ohne ekklesiologische
Bedeutung78. In Qumran ist es in der Bedeutung «Genosse, Verbündeter» be-

217



legt, vor allem dann aber bei den anderen jüdischen Gruppen. Bei den Pharisäern

bezeichnet häber die Mitglieder der Bruderschaft. Eine solche habü-

räh «Genossenschaft, Verband» entsteht besonders durch Tischgemeinschaft.

So heissen auch die Mahlgenossen, die sich zum gemeinsamen
Verzehren des Paschamahles zusammentun, benehabüräh «Söhne der
Genossenschaft». Auch die Tischgemeinschaften des Sabbatqiddusch, der nicht
ein eigentliches kultisches Mahl ist, werden als habüräh bezeichnet79. Wichtig

für unsere Fragestellung ist, dass die LXX die Ableitungen von der Wurzel

hbr gerne mit koinön, koinönös, koinönein übersetzt80. Philo bezeichnet
das Gemeinschaftsleben der Essener als koinöma81.

Wir haben nach atl. Vorstufen von Kirche gefragt und konnten bereits
als Zwischenergebnis feststellen, dass die Grössen qähäl, cedäh und cam als

solche Vorstufen gar nicht oder nicht unmittelbar oder nur mit Vorbehalt
betrachtet werden können. Wir wandten uns dann einigen Begriffen zu, die

zwar auch schon im AT begegnen, ihre vornehmliche Bedeutung aber im frühen

Judentum oder im weiteren semitischen Kulturraum haben. So fanden
wir in marzëah einen seit Ugarit im semitischen Vorderen Orient belegten
Kultverein, der sich wesentlich in kultischen Mahlzeiten aktualisierte. In
Qumran erscheint söd als ein ekklesiologischer Hauptbegriff, der die
Gemeinde in ihren Funktionen der Verherrlichung Gottes, der Kundmachung
des göttlichen Willens und der Durchführung des lebenserhaltenden Wirkens
Gottes in der Menschenwelt bezeichnet. Für Qumran ist ebenso bedeutsam
der Begriff jähäd, der die Vereinigung der Essener beschreibt, die sich im
Gemeinschaftsmahl, in gemeinsamer Liturgie und Beratung manifestiert.
Und schliesslich begegnete uns häber als in den vielfältigen Gruppenbildungen

des frühen Judentums gebräuchliche Bezeichnung für den Gruppengenossen,

habüräh als Benennung vor allem der pharisäischen Bruderschaft,
die entscheidend durch Mahlgemeinschaft entsteht. Die LXX und Philo
zeigen, dass das griechische Äquivalent für eine solche habüräh koinöma ist.

Dieser Befund macht deutlich, dass die unmittelbaren und entscheidenden

Vorstufen der ntl. ekklesia nicht im AT, sondern in den Gruppenbildungen

des frühen Judentums, vor allem in Qumran und bei den Pharisäern,
zu suchen sind.

So hat sich bestätigt, was schon N.A. Dahl vor etwa vierzig Jahren
äusserte: «In gewisser Weise bleibt die Urkirche eine jüdische Sondergemeinschaft...

Wenn das Gemeindebewusstsein im Urchristentum im einzelnen
verschiedene Formen angenommen hat, so beruht das... auf den verschiedenen

Formen des Judentums, die den einzelnen Christen und Gruppen von
Christen als "Vorverständnis" gegeben waren»82. Auch in der Bildung der
soziologischen Grösse ekklesia zeigt sich somit die wesentliche Verwiesen-

218



heit der christlichen Kirche auf das frühe Judentum. Dabei wäre noch zu
betonen, dass die Begriffe söd, jähäd und habüräh, die wir als zentral erachteten,

eine überschaubare, erfahrbare, durch eine gemeinsame Mahlfeier
begründete Gemeinschaft bezeichnen. Und auch für die urchristliche Kirche
gilt — so K. Kertelge —, dass die Glaubenden sich als Gemeinschaft «vor
allem in der Ortsgemeinde, aber auch in der Hausgemeinde und im Austausch
der einzelnen Gemeinden miteinander» erfahren83, dass die Kirche «im
Herrenmahl ihre bleibende Mitte und den entscheidenden Anstoss zu ihrem
Gemeinschaftsleben» erhält84.

Damit stehen wir — um den Bogen in unsere Gegenwart zu schlagen —
dem heutigen Begriff der Basisgemeinde sehr nahe. H.P. Silier hat in einem
kürzlich erschienenen Aufsatz über die Basisgemeinde Frankfurt berichtet,
dass sich im Leben dieser Gemeinde das durchgesetzt habe, was Bemühung
und Tätigkeit jeder christlichen Gemeinde ist: Koinonia, Diakonia, Martyria
und Leiturgia85. Wir hatten in Qumran und bei den Pharisäern die gleichen
Funktionen entdecken können: Gemeinschaftswerdung durch das gemeinsame

Mahl und die gemeinsame Beratung (Koinonia), Durchführung des

lebenserhaltenden Wirkens Gottes in der Menschenwelt (Diakonia), Kundmachung

des göttlichen Willens (Martyria) und Verherrlichung Gottes (Leiturgia).

So zeitigt auch hier die Rückbesinnung auf die Ursprünge neues Leben.

Und noch ein letztes Wort: Als eine solche ekklësia und koinonia sind
wir auf dem Weg, cam jahweh, Volk Jahwes, Volk Gottes zu werden. Dieses

Ziel ist erst erreicht, wenn die Trennung von unseren Ursprüngen aufgehoben

ist, wenn Juden und Christen das eine Volk des einen Gottes sind.

Juden und Christen aufdem Weg zu dem einen Volk des einen Gottes

Dieser Weg wird ein langer Weg gegenseitigen Aufeinanderzugehens
sein. Jedenfalls gibt es hoffnungsvolle Anfänge, wie sie etwa in den zahlreichen

kirchlichen Dokumenten zum Verhältnis von Juden und Christen ihren
Ausdruck gefunden haben86. Auf verschiedensten Ebenen wird das

Gespräch zwischen Juden und Christen geführt, versucht man, den jeweils
anderen und seine Tradition besser kennenzulernen und zu verstehen. Christen
und Juden haben dabei die Erfahrung gemacht, dass sie «Schulter an Schulter»

dem einen Herrn dienen87, wenn sie den Willen Gottes zur Solidarität unter

den Menschen, zu Liebe und Brüderlichkeit gemeinsam bezeugen. So

konnte die Landessynode der Evangelischen Kirche im Rheinland am
11.1.1980 bekennen: «Wir glauben mit den Juden, dass die Einheit von
Gerechtigkeit und Liebe das geschichtliche Heilshandeln Gottes kennzeichnet.
Wir glauben mit den Juden Gerechtigkeit und Liebe als Weisungen Gottes

219



für unser ganzes Leben»88. Und das Arbeitspapier des Gesprächskreises «Juden

und Christen» des Zentralkomitees der deutschen Katholiken vom
8.5.1979 konnte als Ergebnis seiner Diskussionen u.a. folgende Fragen
formulieren: Was bedeutet es angesichts einer nach wie vor polytheistischen
Welt..., dass Juden und Christen an einen Gott glauben? Haben nicht
Juden und Christen gemeinsam die Verpflichtung, angesichts der Weltverhältnisse,

die das Überleben der Menschheit bedrohen, zu zeigen und in Modellen

vorzuleben, was biblisch verstanden Gerechtigkeit und Freiheit ist?...
Welche konkreten Konsequenzen können aus der Juden und Christen
gemeinsamen Überzeugung von der Gottebenbildlichkeit des Menschen gezogen

werden? Welche Verpflichtungen ergeben sich aus dem Juden und Christen

gemeinsamen Gebot der uneingeschränkten Liebe?»89. Es steht fest:
Juden und Christen haben vor der Welt ein gemeinsames Zeugnis zu geben.
Noch wichtiger erscheint mir der gemeinsame Lobpreis Gottes, das gemeinsame

Danken und Bitten, das sich in christlich-jüdischen Gemeinschaftsfeiern

an vielen Orten vollzieht. In solchen Feiern wird die Gemeinsamkeit des

Glaubens an den einen Gott und der Hoffnung auf eine von diesem Gott
herkommende Zukunft in besonderer Dichte erlebt. Dazu nochmals die Landessynode

der Evangelischen Kirche im Rheinland: «Wir bekennen beide Gott
als den Schöpfer des Himmels und der Erde und wissen, dass wir als von
demselben Gott durch den aaronitischen Segen Ausgezeichnete im Alltag der
Welt leben. Wir bekennen die gemeinsame Hoffnung eines neuen Himmels
und einer neuen Erde und die Kraft dieser messianischen Hoffnung für das

Zeugnis und das Handeln von Christen und Juden für Gerechtigkeit und
Frieden in der Welt»90.

Und dieses gemeinsame Loben, Danken und Bitten kann sich vertiefen
in der gemeinsamen Mahlfeier, für die sich etwa die Form des Sabbatqiddush
anbietet. Im Essen des Brotes und im Trinken des Bechers werden Schranken
niedergerissen, entsteht eine neue Verbundenheit und Gemeinschaft.

Fazit: Auf dem Weg zu dem einen Volk des einen Gottes ist es heute
schon möglich, wesentliche Elemente dessen zu verwirklichen, was das frühe
Judentum unter den Begriffen söd, jähäd und habüräh verstand: Verherrlichung

Gottes, Kundmachung des göttlichen Willens, gemeinsame Liturgie,
brüderliches Gespräch und gemeinsames Mahl. Gehen wir diesen Weg weiter!

220



ANMERKUNGEN

* Leicht überarbeite Fassung der Antrittsvorlesung an der Universität Frankfurt, Mai
1982.

1. J. Hainz, Gemeinschaft (koinonia) zwischen Paulus und Jerusalem (Gal 2,9f), in:
Kontinuität und Einheit, Festschrift F. Mussner, Freiburg-Basel-Wien 1981, 30-42,
hier: 36, Anm. 20, mit Verweis auf die Habilitationsschrift des Verfassers «Koinonia.
"Kirche" als Gemeinschaft bei Paulus», Regensburg 1982; vgl. auch J. Hainz, koino
nia Gemeinschaft, Teilhabe, in: Exegetisches Wörterbuch zum Neuen Testament
(EWNT) II, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1980, 749-755.

2. H.-J. Fabry, Studien zur Ekklesiologie des Alten Testamentes und der Qumrange-
meinde, Habil. Bonn 1979.

3. L. Rost, Die Vorstufen von Kirche und Synagoge im Alten Testament, Darmstadt
21967; vgl. auch Rost, Die Bezeichnungen für Land und Volk im Alten Testament, in:
Das kleine Credo und andere Studien zum Alten Testament, Heidelberg 1965, 76-101.

4. Rost, a.a.O. 4; anders, allerdings nicht mit überzeugenden Argumenten, H.-P. Müller,

qähäl Versammlung, in: THAT II, München-Zürich 1976, 609-619, hier: 609f.

5. Rost, a.a.O. 9; vgl. noch Num 22,4; 2 Sam 20,14; 1 Kön 12,21; Ex 32,1. Num 16,33
scheint mir redaktionell zu sein.

6. Rost, a.a.O. 12f. Mich 2,5 ist — gegen Rost — als sekundär zu werten; vgl. H.W.
Wolff, Dodekapropheton 4, Neukirchen-Vluyn 1980ff, 40.

7. Rost, a.a.O. 13; vgl. noch Dtn 31,30; 1 Kön 8,14.22.55.
8. Müller, a.a.O. 610f.615f.

9. Rost, a.a.O. 18; vgl. noch Lev 4,13.14.21; 16,17.33; Num 19,20.

10. Rost, a.a.O. 24f. Jer 44,15 steht qähäl in einem profanen Zusammenhang, ebenfalls
wohl auch Esr 10,1. Vgl. auch 2 Chr 30,13.17.23.24.25.

11. Rost, a.a.O. 26f; vgl. noch 2 Chr 1,3.5; 20,5.14; 23,3; 29,23.28.31.32; 30,2.4. Vgl.
auch Müller, a.a.O. 612f.

12. Rost, a.a.O. 100.

13. Rost, a.a.O. 103.

14. Fabry, a.a.O. 3; vgl. Rost, a.a.O. 113.

15. Rost, a.a.O. 151; K.L. Schmidt, ekklesia, in: ThWNT III, Stuttgart 1938, 502-539,
hier: 517.

16. vgl. 1 Kor 1,2; 10,32; 11,16.22; 15,9; 2 Kor 1,1; Gal 1,13; vgl. Müller, a.a.O. 619.

17. J. Roloff, ekklesia Volksversammlung, Gemeinde (-Versammlung), Kirche, in:
EWNT I, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1980, 998-1011 hier: lOOOf.

18. Müller, a.a.O. 618f; Fabry, a.a.O. 194-200.

19. Rost, a.a.O. 6; vgl. G. Sauer, j°d bestimmen, in: THAT I, München-Zürich 1971,
742-746, hier: 742.

20. Rost, a.a.O. 32. Hos 7,12 ist M unsicher; vgl. H.W. Wolff, Dodekapropheton I, Neu-
kirchen-Vluyn 1961,136. Jer 6,18 ist statt cedah zu lesen decah; vgl. W. Rudolph, Je-
remia, Tübingen 21958, 42.

21. Rost, a.a.O. 38.

22. vgl. Ex 33,7; Num 11,16; 12,4.

221



23. vgl. Ex 28,43; 29,4.10.30.32.42 u.ö.
24. Rost, a.a.O. 40f.83.

25. Rost, a.a.O. 83; vgl. W. Schräge, sinagogê etc., in: ThWNT VII, Stuttgart 1964,
798-850, hier: 804. Vgl. noch Ex 12,3.6.19; Lev 4,15; 8,5; Ri 20,1 u.ö.

26. Sauer, a.a.O. 745.

27. Schmidt, a.a.O. 529; Schräge, a.a.O. 808.

28. Rost, a.a.O. 97.103.

29. Fabry, a.a.O. 3; Rost, a.a.O. 123; Schräge, a.a.O. 802f.

30. Rost, a.a.O. 14; vgl. Fabry, a.a.O. 200-212; Schräge, a.a.O. 809.

31. Müller, a.a.O. 619.

32. Sauer, a.a.O. 746.

33. vgl. A.R. Hülst, cam/goj Volk, in: THAT II, 290-325, hier: 290f; R.E. Clements, in:
ThWAT I, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1973, 965-973, hier: 967.

34. N. Lohfink, Beobachtungen zur Geschichte des Ausdrucks cam jahweh, in: Probleme
biblischer Theologie, Festschrift G. v. Rad, München 1971, 275-305, hier: 279f.

35. Lohfink, a.a.O. 281 f; vgl. H.W. Hertzberg, Die Bücher Josua, Richter, Ruth, Göttin¬
gen 21959, 172; vgl. weiter Ex 7,4; 2 Sam 1,12; Ri 20,2.

36. Lohfink, a.a.O. 283; vgl. W. Richter, BZ 9 (1965), 71-84 vgl. 1 Sam 9,16; 13,14.

37. Lohfink, a.a.O. 285.

38. Lohfink, a.a.O. 286-291; vgl. Ex 3,7; 5,23; 1 Sam 9,16; 2 Sam 3,18; 5,2.12; 7,8 -10; Ps

44,13; 60,5 u.ö.
39. Lohfink, a.a.O. 291 -293; vgl. Ex 22,24; 2 Sam 14,13.

40. vgl. A.R. Hülst, a.a.O. 304; Lohfink, a.a.O. 293f.

41. Lohfink, a.a.O. 297f; anders Hülst, a.a.O. 304f. Vgl. neuerdings auch H.H. Schmid,
Ich will euer Gott sein, und ihr sollt mein Volk sein, in: Kirche, Festschrift G.
Bornkamm, Tübingen 1980, 1 -26.

42. Hülst, a.a.O. 324; vgl. Fabry, a.a.O. 212-220.

43. vgl. H. Strathmann, laös, in: ThWNT IV, Stuttgart 1942, 29-39, hier: 32.35.

44. H. Frankemölle, laös Volk, Volksmenge, Gottesvolk, in: EWNT II, 837-848, hier:
847.

45. Fabry, a.a.O. 4.

46. M. Saebe, söd Geheimnis, in: THAT II, München-Zürich 1976, 144-148, hier: 145.

47. Fabry, a.a.O. 10; vgl. Gen 49,6; Jer 6,11 ; 15,1.7 u.ö.
48. Fabry, a.a.O. 11-13.

49. Fabry, a.a.O. 13.24-32. Wenn W. Zimmerli, Ezechiel I, Neukirchen-Vluyn 1969,
292f, söd als «Vertrauenskreis des Gottesvolkes» interpretiert, kommt er m. E. zu
sehr von der Bedeutung «Geheimnis» her.

50. Fabry, a.a.O. 13.

51. Fabry, a.a.O. 13.43f.

52. Fabry, a.a.O. 46f; vgl. zum Ganzen noch H.-J. Fabry, söd. Der himmlische Thronrat
als ekklesiologisches Modell, in: Bausteine biblischer Theologie, Festschrift G. J. Bot-
terweck, Köln-Bonn 1977, 99-126.

53. Saeb«, a.a.O. 148.

222



54. Fabry, a.a.O. 48.53f; vgl. auch O. Eissfeldt, Kleine Schriften V, Tübingen 1973,
118-126.127-135.136-142; gegen seine etymologische Ableitung von marzëah wenden

sich mit Recht Fabry, a.a.O. 48-54; O. Loretz, Ugaritisch-biblisch mrzh «Kultmahl,

Kultverein» in Jer 16,5 und Am 6,7, in: Künder des Wortes, Festschrift J.

Schreiner, Würzburg 1982, 87-9.3, hier: 87f.

55. Fabry, a.a.O. 74f.

56. Fabry, a.a.O. 76.

57. Fabry, a.a.O. 79-86.
58. Fabry, a.a.O. 90.

59. Fabry, a.a.O. 91 f.
60. Fabry, a.a.O. 102-107.
61. Fabry, a.a.O. 112.

62. Fabry, a.a.O. 115-118. Loretz, a.a.O. 89, sieht in bet marzëah den Ort für Toten¬
trauer und Speisung der Toten. Seine Argumentation, die von dem m. E. sekundären
V. 7 ausgeht, vermag mich nicht zu überzeugen.

63. Loretz, a.a.O. 91.

64. Fabry, a.a.O. 92.

65. E. Ruprecht, Exodus 24,9-11 als Beispiel lebendiger Erzähltradition aus der Zeit des

babylonischen Exils, in: Werden und Wirken des Alten Testaments, Festschrift C.
Westermann, Göttingen/Neukirchen-Vluyn 1980, 138,173, hier: 143-145.

66. Ruprecht, a.a.O. 139f; vgl. noch Ex 18,12; Dtn 12,7.18; 14,23.26; 15,20; 27,7; Ez
44,3; 1 Chr 29,22. Vgl. auch F. Nötscher, «Das Angesicht Gottes schauen» nach biblischer

und babylonischer Auffassung, Darmstadt21969,104; L. Perlitt, Bundestheologie

im Alten Testament, Neukirchen-Vluyn 1969, 186f. Zum religionsgeschichtlichen
Hintergrund vgl. W.R. Smith, Die Religion der Semiten, Darmstadt 21967, 203f.

67. vgl. H. Haag, Das liturgische Leben der Qumrangemeinde, in: Das Buch des Bundes
(hg. v. B. Lang), Düsseldorf 1980, 119-149, hier: 141 f.

68. vgl. J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, Göttingen31960; R. Pesch, Das Marku¬
sevangelium II, Freiburg-Basel-Wien 1977, 345-376; vorsichtig J. Gnilka, Das
Evangelium nach Markus II, Zürich/Neukirchen-Vluyn 1979, 247-249.

69. vgl. E. Schweizer, Das Evangelium nach Markus, Göttingen 1967, 169-171.

70. G. Sauer, °ähäd einer, in: THAT I, München-Zürich 1971, 104-107, hier: 104f.

71. Fabry, a.a.O. 136f.

72. Fabry, a.a.O. 137.

73. Fabry, a.a.O. 144-148.

74. Fabry, a.a.O. 152.

75. Fabry, a.a.O. 154.

76. vgl. H.-J. Fabry, jähäd, in: ThWAT III, Stuttgart-Berlin-Köln-Mainz 1980,
595-603, hier: 598.

77. Fabry, a.a.O. 168.

78. Fabry, a.a.O. 221. Wenn H. Cazelles, häbar, in: ThWAT II, Stuttgart 1977,
721-726, hier: 724, eine ekklesiologische Bedeutung mit Bezug auf Ex 26,6; 28,7; 39,4
annimmt, so ist dies m. E. nur aufgrund einer überzogenen Symbolik möglich.

79. vgl. R. Meyer, PharisaTos, in: ThWNT IX, Stuttgart 1973, 11 -36, hier: 17.

80. H. Cazelles, a.a.O. 725f; vgl. F. Hauck, koinös etc., in: ThWNT III, 789-810, hier:
800f.

223



81. Hauck, a.a.O. 803f.

82. N.A. Dahl, Das Volk Gottes. Eine Untersuchung zum Kirchenbewusstsein des Urchri¬
stentums, Darmstadt 21963, 267f.

83. K. Kertelge, Kerygma und Koinonia. Zur theologischen Bestimmung der Kirche des

Urchristentums in: Kontinuität und Einheit, Festschrift F. Mussner, Freiburg-Basel-Wien

1981, 327-339, hier: 330f.
84. Kertelge, a.a.O. 331 f.
85. H.P. Silier, Der Weg einer Gemeinde in der gesellschaftlichen und kirchlichen Situa¬

tion der Bundesrepublik Deutschland. Die Basisgemeinde Frankfurt, in: H. Franke-
mölle (Hg.), Kirche von unten. Alternative Gemeinden, München-Mainz 1981,
122-139, hier: 128.

86. Diese Dokumente sind gesammelt in: G.B. Ginzel (Hg.), Auschwitz als Herausforde¬
rung für Juden und Christen, Heidelberg 1980, 277-410; K. Richter (Hg.), Die Katholische

Kirche und das Judentum, Deutsches Pax-Christi-Sekretariat, Frankfurt o. J.

87. vgl. die Erklärung «Nostra aetate» des II. Vatikanischen Konzils mit Verweis auf Zef
3,9; Ginzel, a.a.O. 280.

88. Ginzel, a.a.O. 405.

89. Ginzel, a.a.O. 326.

90. Ginzel, a.a.O. 406.

224


	Versammlung - Gemeinde - Volk Gottes : alttestamentliche Vorstufen von Kirche?

