
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Erich Zenger, ISRAEL AM SINAI. ANALYSEN UND INTERPRETATIONEN ZU
EXODUS 17-34, Altenberge: Verlag für Christlich-Islamisches Schrifttum 1982, 200 S.

Bei den hier vorgelegten Analysen und Interpretationen handelt es sich um einen
Zyklus von Vorlesungen, die der Autor im Jahre 1982 an der Universität in Münster sowie
beim Studienjahr der Abtei Dormitio in Jerusalem gehalten hat. Der Vorlesungsstil ist in
der Druckfassung beibehalten worden. Die übersichtlich gegliederten Kapitel mit jeweils
vorangestellten Literaturhinweisen zu weitergehender und vertiefender Lektüre sind
gleichsam eine gelungene Mischung von historisch-kritischer Exegese, theologischer Deutung

und Meditation. Wenn auch der literar(krit)ischen Analyse ebenso wie der Feststellung

historischer Sachverhalte einschliesslich geographischer Gegebenheiten ausserordentlich

breiter Raum zugestanden wird und demnach interessante Einzelbeobachtung
darin eingeflochten ist (etwa zu Begriff und Bedeutung von berit in den Sinaigeschichten,
S. 146ff), so sind diese doch an keiner Stelle das Ziel der interpretatorischen Bemühungen
des Autors. Vielmehr ist es dem Autor allenthalben darum zu tun, anhand ausgewählter
Perikopen aus den Sinaigeschichten (insbesondere Ex 17.19 -20.24 und 34) deutlich zu
machen, dass und in welcher Weise Israel in diesen Sinaigeschichten seine Gottesbegegnung
als ein einmaliges geschichtliches Ereignis als ein «ein für allemal von Gott her gültig
bleibendes Geschehen erzählt hat» (S. 126), und dann nach den sich daraus ergebenden
Konsequenzen zu fragen. Die Sinaigeschichten halten ja nicht einfach nur «ein Stück erkämpfter
und geschenkter Befreiung fest»; der "Sinai" «ist nicht eine theologische Metapher des

Ausruhens, sondern des Aufbruchs» (S. 196), und das bedeutet: der Bewährung der
erlangten Freiheit. So gesehen stellen E. Zengers Vorlesungen einen lesenswerten und
anregenden Beitrag zu dem dar, was ein Alttestamentler zur heute viel diskutierten Theologie
der Befreiung sagen kann, aber eben auch zu sagen hat.

S. Schreiner

Herbert Donner, GESCHICHTE DES VOLKES ISRAEL UND SEINER NACHBARN
IN GRUNDZÜGEN. Teil 1 : Von den Anfängen bis zur Staatenbildungszeit. ATD
Ergänzungsreihe 4/1, 1984, 232 S. + 3 Karten i.T.

Seit Jahrzehnten ist M. Noths «Geschichte Israels» die klassische Darstellung zum
Thema der Geschichte der Israeliten in der biblischen Zeit. Doch manche der von Noth
vorausgesetzten Forschungen und Hypothesen sind seither kritisch überprüft worden.
Wenn nun einer der letzten Schüler von A. Alt, dessen Vorarbeiten ja auch Noth sich
verpflichtet gefühlt hat, eine «Geschichte des Volkes Israel und seiner Nachbarn in Grundzügen»

vorlegt, deren erster Band hier anzuzeigen ist, so ist damit zu rechnen, dass sie in
Fortführung der durch die Doppelwidmung an A. Alt und S. Morenz angedeuteten Tradition

ihrerseits zum Standardwerk für etliche Studentengenerationen und viele Forscher
werden wird.

Der Titel ist bescheiden und anspruchsvoll zugleich, denn in vielen Fragen sind mehr
als «Grundzüge» gar nicht sicher vertretbar. Der Autor hat kein Erbauungsbuch schreiben
wollen, sondern bietet einen verlässlichen, mit ausführlichen Literaturangaben versehe-

193



nen Überblick über das, was sich puncto «Geschichte Israels» vom Historiker solide
begründen lässt. Wer mehr glauben will, darf das sicher tun, muss aber wissen, dass und
wieweit er den Bereich des historisch-kritisch Beweisbaren verlässt. Trotz dieser z.T. äusser-
sten Restriktion auf das sachliche Werkzeug des Historikers ist das Buch nicht knochentrocken.

Der glänzende Erzählstil des Verfassers, sein ganz persönliches analytisches Par-
lando, macht die Lektüre sicher nicht nur für den vergnüglich, der hier mündlich Gehörtes
wiedererkennt. Übrigens ist zu hoffen, dass Donners Unbefangenheit im Gebrauch der
Bezeichnung «Palästina» für eine rein geographische Grösse keine politischen Hörfehler
auslöst.

Im Grunde enthält der 1. Band überwiegend Prolegomena, die erst in den Kapiteln
über David zur farbigen Gesamthistorie entfaltet werden. Wichtig dürften v.a. die klärenden

Korrekturen zum Nomadenbegriff in bezug auf Israels Frühzeit, die kritische
Auseinandersetzung mit Noths Amphiktyoniehypothese und die Darstellung der Möglichkeiten
und Schwierigkeiten — letztlich einer bleibenden Ratlosigkeit — historischer Forschung
zum Thema «Mose» sein.

Rez. verspürte oftmals, etwa im Zusammenhang der z.T. von verschiedenen Seiten
her möglichen Erwägungen zur Geschichte der einzelnen Stämme, den dringenden
Wunsch nach einem Bibelstellenregister, um nicht unbescheiden auch noch ein Personen-
und Sachregister zu verlangen. Vielleicht wird dieser Wunsch ja im 2. Teil erfüllt, auf den

man ohnehin gespannt sein darf. Denn die letzten Kapitel des 1. Bandes, in denen über David

und Salomon berichtet wird, machen neugierig auf die Fortsetzung in der Darstellung
der weiteren Königszeit und dessen, was ihr folgte.

I. Willi-Plein

Matthias Augustin, DER SCHÖNE MENSCH IM ALTEN TESTAMENT UND IM
HELLENISTISCHEN JUDENTUM. Beiträge zur Erforschung des Alten Testaments
und des antiken Judentums, Bd. 3. Verlag Peter Lang, Frankfurt M., Bern, New York
(1983)313 S.

Die überarbeitete Fassung einer Heidelberger Dissertation nimmt sich eines Themas
an, dem vielleicht nur dichterisch beizukommen ist. Nicht von ungefähr erweist Verf. darum

einleitend Johann Gottfried Herder die schuldige Reverenz. Im Gefolge Herders
haben sich zu Anfang unseres Jahrhunderts August Wünsche, in neuerer Zeit besonders
Claus Westermann und Hans Walter Wolff zu diesem Aspekt alttestamentlicher Anthropologie

geäussert. Trotz dieser Beiträge sei es «nicht viel Erfreuliches», was die Lexika
zum Thema zu bieten hätten (S. 22).

Die vorliegende Untersuchung setzt mit dem Hohenlied ein, behandelt nach dem
Menschenbild der Schöpfungsgeschichte und der Vätererzählungen, des 1. und 2. Samuelbuches

und der Weisheitsliteratur in einem eigenen Kapitel die menschliche Schönheit im
Königtum und zieht schliesslich die Linien ins hellenistische Judentum aus. Diese Konzeption

betont die menschliche Schönheit in der Begegnung der Geschlechter, während andere

Gesichtspunkte, etwa die Schönheit des Kindes, des Menschen im Rahmen der Schöpfung

oder des — kultischen, prophetischen, ethischen — Dienstes Gottes (Psalmen!) eher
an den Rand treten. So ergibt sich der Schluss, das «alttestamentliche Verständnis der
menschlichen Schönheit als Geschehendes» sei «ein grundsätzlich anderes als in der
griechischen Philosophie» teilweise aus der Anlage der Untersuchung (S. 107 vgl. S. 182).

Das hellenistische Judentum nimmt bei all den «veränderten sozialen Bedingungen
und moralischen Vorstellungen» (S. 51) die ursprünglichen alttestamentlichen Aussagen

194



über die Schönheit des Menschen auf. Die neue geistige, durch das Griechentum geprägte
Situation bringt bezeichnende neue Akzentsetzungen in der Auffassung der Schönheit. An
der Stelle der «Schönheit des Königs und der ihn umgebenden Familienmitglieder... tritt
die... Schönheit der grossen biblischen Gestalten in den Vordergrund» (S. 205). Indiesem
«Motivkreis der schönen Israeliten» (S. 217) sieht Verf. den wesentlichen Unterschied
zwischen kanonischem AT und hellenistischem Judentum. Dieser überzeugenden These dürften

Entsprechungen auf anderen Gebieten biblisch-nachbiblischer Überlieferungsbildung
an die Seite zu stellen sein. Sie aufzusuchen regt die vorliegende Untersuchung an.

T. Willi

Simon Sz.vszman, DAS KARÄERTUM, Lehre und Geschichte. Vom Autor durchgesehene
und erweiterte Fassung der französischen Ausgabe, erstmals aus dem Französischen

übersetzt von Peter Weiss, Wien 1983. Leinen, 256 Seiten, 24 Abbildungen, zahlreiche
Karten. öS 330,—, DM 46,—, sfr. 39,—.

Mit Freuden wird man das Erscheinen dieses Buches begrüssen. Denn es handelt sich
um die vom Autor weiter durchgearbeitete und in manchen Punkten erweiterte deutsche
Fassung der wichtigsten neueren Publikation über das Karäertum. Das Standardwerk von
Simon Szyszman, geboren 1909, selber Karäer und Orientalist und Religionshistoriker mit
einem einzigartigen Ueberblick, ist in seiner ursprünglichen französischen Fassung in Ju-
daica 30 (1980) S. 145 -147 unter dem Titel «Ein Standardwerk über die Karäer: «Le Ka-
raisme» von Simon Szyszman» ausführlich besprochen worden. Die dortige Empfehlung
kann für die vorliegende deutsche Ausgabe nur bekräftigt werden.

T. Willi

Alan Mendelson, SECULAR EDUCATION IN PHILO OF ALEXANDRIA, CINCINNATI:

HUC Press '82 Monographs of the Hebrew Union College, Nr. 7), XXV, 128 S.

Trotz kaum noch überschaubarer Philo-Literatur wirft das vielschichtige Oeuvre dieses

Philosophen immer wieder Fragen auf, die bisher erst wenig oder noch gar nicht
zufriedenstellend beantwortet worden sind. Zu diesen nach Mendelson «yet unexplored» Fragen

gehört jene nach der «weltlichen Bildung» und ihrer Bedeutung für Philo. «Weltliche
Bildung» meint dabei jene Bildungskonzeption, die bei den Griechen enkyklios paideia
oder kurz enkyklia genannt wurde und folgende 7 Disziplinen umfasste: das trivium aus
Grammatik, Rhetorik und deren «Zwillingsschwester» Dialektik und das «mathematische»

quadrivium aus Geometrie, Arithmetik, Musik und Astronomie. Und es ist das
Verdienst der Arbeit Mendelsons, den Stellenwert der enkyklia im Rahmen der Philosophie

Philos unter Berücksichtigung aller seiner Schriften herausgearbeitet zu haben.

Demnach war Philo nicht nur mit den enkyklia bestens vertraut, wie die zahlreichen
Rückgriffe auf sie in seinen Schriften belegen, sondern hat es zugleich auch verstanden,
diese effektvoll in sein Konzept einer «hellenistischen Gestalt des Judentums» (Yehoschua
Amir) einzubauen. Wie er mittels der Allegorie «could shed new light on old truths» und
mittels der griechischen Philosophie «could offer new reasons for old practices», so
erschienen ihm die enkyklia als Möglichkeit, «a common ground between the Greek and the
Jewish worlds» zu schaffen, für ihn eine Notwendigkeit, um seinem Bemühen, seinem
Ziel, einer «fusion» bzw. «reconciliation between Greek and Jew» ein Stück näher zu

195



kommen. Freilich war sich Philo auch der Grenzen dieser enkyklia bewusst, wie an seiner
zustimmenden Übernahme des platonischen Bildungselitarismus deutlich wird. Während
für den Weisen, aber doch nur für ihn — und hier gleichen Philos Mose und Piatos
König-Philosoph einander —, die enkyklia nurmehr «the first propaedeutical step toward the
attainment of true knowledge» sind, sind sie für den einfachen Mann «a major theological
accomplishment». Doch das birgt Gefahren in sich, die Philo durchaus gesehen hat,
Gefahren, «which ranged from sophistry to heresy». Darum hat Philo trotz aller Ermunterung

zu «a certain devotion to the encyclia» vor deren «seductive charms» wiederholt
gewarnt, wozu ihm übrigens das Beispiel seines Neffen Anlass genug geboten hat. Auch in
der Frage der enkyklia blieb Philo, ungeachtet der Tatsache, dass er selbst «was irresistibly
drawn by the obvious attractions of the Greek legacy», seinem Bekenntnis zum Judentum
und seinen Geboten unbedingt treu und «continued to draw clear lines between what was
acceptable and what was not acceptable for his coreligionists». Indem Mendelson dies mit
aller Deutlichkeit am Detail der enkyklia aufgezeigt hat, ist ihm ein wichtiger Beitrag zur
weiteren Aufhellung der Bemühungen Philos um Ausgleich zwischen Judentum und
Hellenismus, einem Bemühen freilich, «das in der Sackgasse enden sollte», gelungen.

S. Schreiner

Jacob Katz, THE SABBATH GENTILE (Hebr.). The Zalman Shazar Center, the Historical

Society of Israel, Jerusalem 1983.

Eine besonders in der Neuzeit auch unter Juden oft diskutierte Erscheinung ist es,
dass Juden Arbeiten, die ihnen am Sabbat und an den Feiertagen verboten sind, von Nicht-
juden ausführen lassen. Das Phänomen ist allerdings schon dem Talmud nicht unbekannt
und hat seither immer und überall seine je eigene Gestalt angenommen. Unter den im Laufe

der Geschichte wechselnden Möglichkeiten, welche den Juden für die Art ihres Broterwerbs

offenstanden, konnten manche nur ausgenützt werden, wenn die religionsgesetzlichen

Bedingungen erfüllt werden konnten; dafür zu sorgen, war — und ist bis auf den
heutigen Tag — eine Aufgabe der Rabbiner. Diese wurde gewiss nicht leichter, als immer mehr
Juden sich von der traditionellen religiösen Praxis zu lösen begannen. Da musste der
Rabbiner in hohem Masse mit seinem Adressaten rechnen: Würde dieser überhaupt auf ihn
hören? Was war in einem solchen Fall zu tun, damit die Entweihung des Sabbats wenigstens

in Grenzen gehalten werden konnte? Oder bot der konkrete Anlass Gelegenheit, die
gesetzestreue Gemeinschaft mit Hilfe bestimmter Verhaltensmuster noch deutlicher zu
profilieren? Anhand reichen Materials, besonders aus der Responsenliteratur bis zum Ende

des 19. Jahrhunderts, belegt der Verfasser die Probleme und ihre Lösungen. Ein Faktor,

der sich durch die ganze Geschichte hindurch geltend macht und die rabbinischen
Entscheide beeinflusst, ist das lebendige religiöse Empfinden des Juden, das Gespür für das,
«was sich am Sabbat passt und was nicht». Jacob Katz ist wiederum ein eindringliches, bei
aller Gelehrsamkeit spannendes Buch zu verdanken.

S. Lauer

Ursula und Kurt Schubert, JÜDISCHE BUCHKUNST — erster Teil, Graz: Akademische
Druck-u. Verlagsanstalt 1983 Buchkunst im Wandel der Zeiten, Band 3/1,160 S. u. 72
Abb. davon 24 färb., 4°.

Mit ihrem Buch — einer «Koproduktion von Kunstgeschichte und Judaistik» (S.5) —
haben die beiden Autoren in gewissem Sinne ein publizistisches Neuland betreten. Nicht

196



dass sie sich zu den hierin behandelten Themen bislang noch nicht publizistisch geäussert
hätten — im Gegenteil, in zahllosen Vorträgen und über verschiedene Zeitschriften
verstreuten Aufsätzen haben sie bereits eine Menge von hier hereinspielenden Einzelthemen
abgehandelt —, wohl aber ist es ihr erstes Bemühen, die bisher gewonnenen
Einzelerkenntnisse in einer grossangelegten Synthese zusammenzufassen und damit den
gegenwärtigen Stand der Erforschung der jüdischen Buchkunst zu resümieren, wie es in dieser
Form bis dato m.W. noch nirgends geschehen ist. Der vorliegende erste Band dieses Resümees

umfasst die Darstellung der Geschichte der jüdischen Buchkunst von den Anfängen
bis zum Beginn des hebräischen Buchdrucks; ein angekündigter zweiter Band soll die
Darstellung dann bis an den Beginn des 20.Jhd. fortführen.

Dem eigentlichen Hauptteil vorangestellt ist eine grosse Sachkenntnis beweisende
instruktive «Einführung» (S.7-35), in der der sozusagen religions- und geistesgeschichtliche
Rahmen abgesteckt wird, innerhalb dessen sich die jüdische Buchkunst von der biblischen
und intertestamentarischen Zeit, über die Epoche der Rabbinen (Talmud und Midrasch)
und der grossen Religionsphilosophen bis zum ausgehenden Mittelalter und der in ihm
blühenden Kabbala entfaltet hat.

Kap. I «Jüdische Buchmalerei in der Antike» (S.37-67) beginnt mit der Problematik
des Bilderverbotes. Wie die diesbezügliche Diskussion in den überlieferten Quellen belegt,
hat «vom 2. Jh.n.Chr. angefangen eine jüdische figürliche Kunst nicht nur im privaten
Bereich» existiert, «sondern auch in die Synagogen und jüdischen Versammlungsräume
Eingang» gefunden, bis dahin «dass die Anbringung von Bildern dort zu Anfang des 4. Jh.s
zur Selbstverständlichkeit geworden war» (S.40). Während indessen über die Anfänge der
Buchkunst, ihre Anregungen und Vorlagen, bisher kaum mehr als Vermutungen geäussert
werden können (etwa in der Frage, ob es je eine illustrierte Septuaginta gegeben hat, s.dazu
S.41 f), bieten «direkte Zeugnisse für eine jüdische Bibelillustration in der Antike» hingegen

unbestritten etwa die Synagogen von Dura Europos und Bet Alpha, deren Malereien
und Mosaiken neben anderen Zeugnissen eingehend erläutert werden (S.42ff. 56ff).
Zumindest «indirekte Zeugnisse» (also christliche Kunstwerke, die auf jüdischen Vorlagen
basieren) sehen die Autoren in den Malereien der Katakombe an der Via Latina in Rom
(S.60ff), den Illustrationen der «Wiener Genesis» (S.62f) oder auch des «Pentateuchs von
Tours» (S.63f).

Kap. II «Die mittelalterliche jüdische Buchmalerei» (S.69-122) beginnt mit der
Feststellung, dass sich im islamischen Kulturbereich die jüdische Kunst im wesentlichen auf
Darstellungen «geometrischer Muster und pflanzlicher Motive» beschränkte und eine
«jüdische figürliche Buchmalerei» sich eigentlich nur «unter christlicher Herrschaft im
lateinischen Westen» entwickelte (S.69).

Der aus der Antike bekannte Streit um das Bilderverbot erlebte hier eine Neuauflage,
doch wurde er, wie die Autoren am Beispiel der Tosaphisten etwa und Bibelkommentatoren

zeigen, unter «dem Einfluss der bilderfreundlichen christlichen Umgebung» zugunsten

der Bilder entschieden (S.70-79). Auf die im folgenden von den Autoren vorgestellten
und erläuterten Illustrationen in a) Orientalischen Bibeln (S.79f), b) Sephardischen Bibeln
(S.80-85), c) Aschkenasischen Bibeln (S.85-95) und d) Italienischen Bibeln (S.96-98) sowie
in nichtbiblischen Handschriften (S.98-122) kann hier indessen nicht näher eingegangen
werden.

In Kap. III geht es um «Das Problem der Vorlagen für die mittelalterliche jüdische
Bildkunst» (S. 123-141). Aufgrund einer Reihe analysierter alttestamentlicher Illustrationen

gelangen die Autoren dabei zu dem Schluss, «dass den mittelalterlichen jüdischen
Illuminatoren für ihre Darstellungen ältere jüdische Bildvorlagen zur Verfügung gestanden
sein dürften» (S. 141). Unklar ist aber nach wie vor, wann diese Vorlagen entstanden sind,

197



ebenso wie bisher nicht geklärt werden konnte, wo sie ihren Ursprung genommen haben.
Nur in den Fällen, «in denen sich eine Bildtradition bis in die Spätantike zurückverfolgen
lässt, darf mit grosser Wahrscheinlichkeit auf eine Verwendung einer spätantiken
jüdischen Bildvorlage geschlossen werden, die die mittelalterlichen Illuminatoren auf heute
nicht mehr aufspürparen Umwegen erreichte» (ibid.).

Kap. IV informiert sodann über «Ausführung und Ausstattung der Handschriften»
(S.143-149), während Kap. V «Der Beginn des hebräischen Buchdrucks» (S.151-155)
dokumentiert wird, der mit dem Entstehen der ersten hebräischen Druckerei wohl 1465 in Su-
biaco bei Rom seinen Anfang genommen und sich dann über Italien nach Spanien, Portugal,

Konstantinopel etc. ausgebreitet hat, bis 1512 das erste hebräische Buch nördlich der
Alpen in Prag gedruckt wurde.

Es ist eine rundum gelungene «Koproduktion», die die Autoren hier vorgelegt haben.
Sicher mag man im Blick auf die oft nicht leicht deutbaren Bildmotive gelegentlich anderer
Meinung sein wollen/können; dennoch muss man den Autoren gestehen, dass ihre mit
grosser Sorgfalt vorgenommenen und auf vorzüglicher Kenntnis der den Bildmotiven
zugrundeliegenden schriftlichen Quellen beruhenden Bildinterpretationen allenthalben
überzeugen.

Ein besonderer Dank gebührt aber auch dem Verlag, dass er dieses Buch in einer solch
respräsentativen Ausgabe herausgebracht hat, auch wenn man ein wenig schon bedauert,
dass von den wertvollen Abbildungen nur ein Drittel in Farbe reproduziert werden konnte.
So bleibt am Ende nur der Wunsch, dass der angekündigte zweite Teil in gleicher Qualität
und Ausstattung in nicht allzu ferner Zukunft erscheinen möge.

S. Schreiner

MYSTICS, PHILOSOPHERS, AND POLITICIANS. ESSAYS IN JEWISH
INTELLECTUAL HISTORY IN HONOR OF ALEXANDER ALTMANN, ed. Jehuda Reinharz

and Daniel Swetschinski, with the collaboration of Kaiman P. Bland, Durham,
North Carolina: Duke University Press 1982 Duke Monographs in Medieval and
Renaissance Studies, No. 5), XV, 372 S. 8°.

Festschriften haben stets ihren eigenen Reiz, und dies ebenso durch die Tatsache, dass
die Autoren der einzelnen Beiträge gewöhnlich etwas Besonderes beizusteuern sich bemühen,

wie durch den Umstand, dass diese Beiträge in der Regel je auf ihre Weise auf das
Arbeitsgebiet des Jubilars Bezug zu nehmen pflegen und so dieses gleichsam eindrucksvoll
umreissen. Dies gilt auch für die hier anzuzeigende eine der (m.W.) beiden Festschriften,
die, da nach den Worten der Herausgeber Festschriften «notoriously long 'in press'» sind
(S. VII), dem Jubilar allerdings erst post festum überreicht werden konnte.

Den Band eröffnet D. Swetschinski mit «Alexander Altmann: A Portrait» (S. 3 -14).
Den drei Hauptarbeitsgebieten des Jubilars entsprechend enthält die Festschrift in der Folge

Beiträge zur jüdischen Mystik, zur jüdischen, speziell arabisch-jüdischen Philosophie
und zur Geschichte der Aufklärung, worauf im übrigen die drei Stichworte im Titel des
Bandes hinweisen.

Mit Problemen der jüdischen Mystik befassen sich folgende Beiträge: L.H. Schiff-
man gelangt in «Merkawah Speculation at Qumran: The 4Q Serekh Shirot <Olat ha-Shab-
bat» (S. 15 - 47) aufgrund eingehender Exegese der genannten Shirot zu dem Schluss, dass
die darin enthaltenen «expressions and motifs», die in der späteren Hekhalot-Literatur
wiederbegegnen, es nahelegen, dass die «Dead Sea sect must now be considered a possible
source for merkavah mysticism as it developed in tannaitic Judaism». L. Fine setzt sich

198



mit Problemen einer «Maggidic Revelation in the Teachings of Isaac Luria» (S. 141 -157)
auseinander, und A. Green versucht mit seiner gründlichen Analyse der Geschichte von
«Rabbi Nahman Bratzlaver's Journey to the Land of Israel» (S. 181-212), diese «as a

death-defying rite de passage» zu deuten, die er jedoch nicht als Gegensatz zu den von
Nahman selbst gebotenen Deutungen verstehen will.

Die Reihe der Beiträge zur jüdischen bzw. jüdisch-arabischen Philosophie beginnt
K.P. Bland mit einer Interpretation von Maimonides Moreh Nevukhim II, 32-48 in «Moses

and the Law According to Maimonides» (S. 49-66). A.L. Ivry dokumentiert in seinem
Beitrag «Maimonides on Possibility» (S. 67-84), ausgehend von Moreh Nevukhim I, 73,
ein Stück Auseinandersetzung mit der Philosophie des Katam. B. Mesch zeigt in «Principles

of Judaism in Maimonides and Joseph ibn Caspi» (S. 85-98) Caspis philosophische
Bemühungen als «an attempt at revealing the true meaning of the teachings of Maimonides».

Ein wichtiges Kapitel jüdisch-christlicher Polemik im ausgehenden Mittelalter
beleuchtet D. J. Lasker in «The Jewish Philosophical Critique of Transubstantiation» (S.
99-118), ein Kapitel, das auf dem Hintergrund des gegen die Juden gerichteten Vorwurfs
der Hostienschändung freilich mehr war als rein philosophische Diskussion. A. Lazaroff
setzt sich schliesslich in «The Absolute Freedom of the Divine Will in the Philosophy of
Abraham Bibago» (S. 119-140) mit einem der Zentralprobleme der Phisosophie des bisher

viel zu wenig beachteten Philosophen aus dem 15.Jhd. auseinander und macht dabei
deutlich, wie dessen «defense of the absolute freedom of the divine will» die Grundlage für
«his philosophy of comfort and faith» gebildet hat, die für die Überlebenden der Vertreibung

aus Spanien dann von besonderer Bedeutung werden sollte.

Den Übergang vom zweiten zum dritten Themenkomplex, der Geschichte von
Emanzipation und Aufklärung, markiert B. Ravids Artikel «'How Profitable the nation of the
Jewes Are'. The Humble Addresses of Menasseh ben Israel and the Discorso of Simone
Luzatto» (S. 159-180), in dem er durch einen Textvergleich der beiden Schriften Menasseh
b. Israels Abhängigkeit von Luzatto aufzeigt und zugleich zu «further investigation of the
sources of Menasseh ben Israel and his utilization of them» ermuntert, die er für «desirable»

hält. F. Malino zeigt in «From Patriot to Israelite: Abraham Furtado in Revolutionary
France» (S. 213-248) am Beispiel jenes Mannes, der seit 1806 als Präsident der von

Napoleon eingesetzten Notablenversammlung der Fürsprecher der französischen Judenheit
war und sich als «one of the first Jews the demands of a modern nation-state» stellte,
jene ambivalente Haltung auf, die bald «by Western Jewry and later by the Jews of America»

eingenommen werden sollte. In — in gewissem Sinne — Fortsetzung dazu ist Ph. Co-
hen-Albert dem Problem «Ethnicity and Jewish Solidarity in Nineteenth-Century France»

(S. 249-274) nachgegangen und hat sich dabei bemüht, den «consensus of Jewish
Historians that nineteenth-century French Jewry was assimilationist in ideology and assimilated

in practice» aufzubrechen, indem er deutlich gemacht hat, dass trotz «behavioral
assimilation, or acculturation» unter den französischen Juden des 19. Jhd. das Bewusstsein
einer eigenen «ethnicity» und «(international) Jewish solidarity» dominant war. Ein
Persönlichkeitsbild ganz besonderer Art zeichnen J. und Sh. Reinharz in «Leadership and
Charisma: The Case of Theodor Herzl» (S. 275 - 313). Den Reigen der Beiträge beschliesst
P.R. Mendes-Flohr mit «Rosenzweig and Kant: Two Views of Ritual and Religion» (S.
315-341).

Es versteht sich von selbst, dass im Rahmen einer kurzen Anzeige die Inhalte solch
gewichtiger Beiträge, wie sie in dieser Festschrift vereint sind, nur eben stichwortartig
angedeutet werden konnten. Zudem sind manche Beiträge geradezu aufs meditative Durcharbeiten

hin angelegt; eine Wertung im Telegrammstil versagt sich da von vornherein. Am
besten gewürdigt werden sie wohl dann, wenn die in ihnen aufgeworfenen Probleme
aufgegriffen und die begonnene Diskussion darüber weitergeführt wird. An Anregungen und
Fragestellungen dazu fehlt es nicht.

199



Hingewiesen sei am Ende noch auf die «Bibliography of Alexander Altmann's
Writings» (S. 343-354) und die sorgfältig gearbeiteten Indices «of Subjects and Names» (S.

355-366) sowie «to Classical and Medieval References» (S. 367-372), die den Band ab-
schliessen.

S. Schreiner

Peter von der Osten-Sacken, KATECHISMUS UND SIDDUR, Aufbrüche mit Martin
Luther und den Lehrern Israels, Veröffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum

Band 15, Berlin 1984, 372 S., DM 16.50.

Im Lutherjahr 1983 — 500.Geburtstag Luthers — hat es besonders in Westdeutschland

auch einige Veröffentlichungen zum Thema «Luther und die Juden» gegeben, ein
Thema, das wegen seiner schrecklichen Wirkungsgeschichte besondere Aufmerksamkeit
verdiente. Das vorliegende Buch nun beschäftigt sich nicht mit Luthers Einstellung zu den
Juden, sondern mit der Verwurzelung des lutherischen Katechismus in der jüdischen
Tradition. Auf diese Weise wird eine Brücke geschlagen zwischen Christen und Juden, die sich
gerade für die Gemeinde als wesentlich erweisen kann. Dieses Buch wendet sich an Pfarrer,

Lehrer und Studenten: die Erneuerung der Beziehungen von Christen und Juden ist
keine Randfrage, der man durch gelegentliche Behandlung genüge tun könne, und auch
keine Angelegenheit etwa nur für Spezialisten, sondern eine Kernfrage für die ganze
christliche Gemeinde.

Entsprechend dem grossen und kleinen Katechismus ist das Buch in fünf Kapitel
gegliedert, in denen jeweils die christliche und die jüdische Tradition in eine erneuerte Beziehung

zueinander gebracht werden. I) Die Lehre — Hören, Tun und Lassen (Die zehn
Gebote, Zehn Worte/Dekalog). Dieses Kapitel wird abgeschlossen mit einem Abschnitt über
«das"elfte"Gebot — "die gebietende Stimme von Auschwitz"». II) Die Geschichte —
Hören, Annehmen, Vertrauen (Apostolisches Glaubensbekenntnis und «Höre Israel»).
Nach sorgfältiger Durchleuchtung der Texte einschliesslich ihrer Bedeutung für den
Gottesdienst von Juden und Christen werden auch die 13 Glaubensartikel des Maimonides
abgedruckt und vor allem Aspekte eines künftigen Katechismus skizziert. III) Das Gebet —
Hören und Reden (Vater Unser und Achtzehngebet/Amida). Die liturgische Nachbarschaft

von Juden und Christen wird deutlich. IV) Die Zeremonien (A) — Hören und Feiern

(Der Anfang: Taufe und Beschneidung). V) Die Zeremonien (B) — Hören und Feiern
(Die Dauer: Abendmahl, Kiddusch und Passah). Die Begründung in der Geschichte ist
besonders hier, aber auch für alle anderen Kapitel wichtig. Diesen mit vielen Erkenntnissen
aus der Bibel, aus der Tradition, insbesondere auch dem gottesdienstlichen Leben versehenen

fünf Kapiteln folgt ein Ausblick, in dem vor allem «Perspektiven einer Erneuerung»
erörtert werden. Die Leitlinien hierfür müssen aus dem Evangelium geschöpft werden,
aber sie müssen auch «das jüdische Volk und sein Leben aus der Tora als lebendige Realität

vor Augen haben» (S.268).

Das Buch besitzt einen Anhang mit wichtigen Texten aus den Kirchen zum christlich-
jüdischen Verhältnis, beginnend mit Texten der Deutschen Christen bis zu den Texten des

Zweiten Vatikanischen Konzils und des Ökumenischen Rates. Ein gutes Literaturverzeichnis,

ein Sach- und Begriffsregister, ein Autorenverzeichnis und auch ein Bibelstehenregister

erleichtern die intensive Arbeit mit diesem Buch, das leider — wie der Verfasser
selber anmerkt (S. 19) — den Heidelberger Katechismus oder den grossen katholischen
Katechismus wegen des Umfangs nicht in die Überlegungen einbeziehen konnte. Als Leitwort

dient dem Buch ein Satz des aus Nazideutschland nach Basel vertriebenen Theologen

200



Karl Ludwig Schmidt, den er in einem denkwürdigen Zwiegespräch am 14. Januar 1933
mit Martin Buber äusserte: «Eine Kirche, die nichts weiss, die nichts wissen will von Israel,
ist eine leere Hülse» (S.13).

F. von Flammerstein

Hildegard Kattermann, DAS ENDE EINER JUDISCHEN LANDGEMEINDE:
Nonnenweier in Baden, 1933-1945. Verlag Wolf Mersch, Freiburg i.Br., 1984.

«Vergessen wollen verlängert das Exil, das Geheimnis der Erlösung heisst Erinnerung»

Mit dem Wort des Baal Schern Tov schliesst diese Darstellung über das Ende der
jüdischen Gemeinde in Nonnenweier. Sie ergänzt die 1980bei Prof. F. Raphael in Strassburg
von Elfie Labsch-Benz erarbeitete soziologische Studie über Leben und Brauchtum derselben

Gemeinschaft zu Beginn unseres Jahrhunderts. Die Deportation der badischen,
pfälzischen, und saarländischen Juden nach Gurs am 22. Oktober 1940, perfiderweise zu Suk-
kot, markiert das Ende dieser wie so vieler anderer Gemeinden. Aber einer der zur Deportation

aufgebotenen jüdischen Bürger meinte an diesem Tag zu seinem Nachbarn, von
dem er sich verabschiedete: «Mir sin ni z'bedüere, aber ihr». Das vorliegende Werk ist
denn auch weniger eine chronologische Aufzeichnung der Ereignisse als eine Zusammenstellung

von mündlichen, photographischen und dokumentarischen Zeugnissen und oft
bewegender Eindrücke aus dem jüdischen wie dem christlichen Nonnenweier. Die Verfasserin,

der wir bereits eine Geschichte der Juden von Lahr verdanken, hat in einer Namensliste

die gesamte jüdische Gemeinde Nonnenweier erfasst. Grundlage dafür ist eine Menge
archivalischer Kleinarbeit und schriftlicher wie mündlicher Kontakte mit ehemaligen
Nonnenweierer Juden. Interessant wäre bei dieser wie ähnlichen Arbeiten, einmal auch die
Frage aufzugreifen, ob und wie durch die Überlebenden spezifisch oberrheinischdeutsches

jüdisches Erbe unter den so anderen Bedingungen Israels bzw. der Vereinigten
Staaten weiterwirkt. Denn dass bei all den furchtbaren Geschehnissen doch unverlierbare
Bindungen zwischen den jüdischen Bürgern und ihrer Heimat bestehen bleiben, beweist
auch dieses Buch. Die einfühlsame Haltung des Werks spricht nicht zuletzt aus seiner
Aufmachung: die «Synagoge» vom Strassburger Münster — photographiert durch den
Angehörigen einer in Jerusalem niedergelessenen Nonnenweierer Familie — vom mittelalterlichen

Meister «mit so edlen Zügen gebildet, dass man sein Mitgefühl spürt, mit dem er in
dieser Gestalt die Trauer über die Leiden des jüdischen Volkes verkörpert». (S. 6).

T. Willi

Leokadia Schmidt,, CUDEM PRZEZYLISMY CZAS ZAGLADY (DURCH EIN WUNDER

ÜBERLEBTEN WIR DIE ZEIT DES HOLOCAUST), hrsg. und mit Vorwort und
Anmerkungen versehen von W. Bartoszewski, Kraköw-Wroclaw: Wydawnictwo Lite-
rackie 1983, 338 S., 140,— zl.

Das Buch der 1980 in den USA verstorbenen Autorin beinhaltet im ersten Teil eine
Schilderung der Ereignisse im Warschauer Ghetto bis zu dessen Liquidierung 1943 (S.
13-155) und im zweiten Teil die Schilderung der Erlebnisse der Autorin auf der «arischen
Seite» nach ihrer Flucht aus dem Ghetto bis zur Befreiung (S. 156-328). Der besondere
Wert des Buches: es sind nicht aus der Erinnerung heraus geschilderte Ereignisse und
Erlebnisse, sondern Aufzeichnungen, die die Autorin Tag für Tag unter dem unmittelbaren
Eindruck des Erlebten gemacht hat.

S. Schreiner

201



Nahum Goldmann, DAS JÜDISCHE PARADOX. Zionismus und Judentum nach Hitler.

Taschenbücher Syndikat Europäische Verlagsanstalt, Köln, 1983. 292 Seiten.

Im August 1982 ist Nahum Goldmann gestorben; er war 87 Jahre alt geworden. Bis
zuletzt hatte er sich seine geistige Regsamkeit und die Neigung zu nichtkonformistischem
Widerspruch bewahrt, die er in einer Reihe leitender Funktionen, vor allem als Präsident
der Jewish Agency und der Zionistischen Weltorganisation bis 1968 sowie an der Spitze
des Jüdischen Weltkongresses bis 1977 bekundet hatte. Bereits im Jahre 1976 äusserte er
sich noch freimütiger als bisher in Konversationen mit einem französisch-jüdischen
Journalisten, die in Buchform erschienen, über sich selbst und seinen Familienhintergrund,
über viele Begegnungen mit prominenten Staatsmännern und Politikern, seine Erfolge
und Misserfolge und seine schweren Bedenken betreffend den israelischen Standpunkt im
Konflikt mit den Arabern. Die deutschsprachige Fassung der Gespräche wurde 1978
veröffentlicht; sie liegt jetzt in einer Neuausgabe vor.

In Goldmanns Sicht ist das jüdische Volk «das paradoxeste der Welt», separatistisch
und universalistisch, mit Palästina innig verbunden und mehrheitlich anderswo lebend.
Auch sich selbst empfand er als ambivalent und «paradox». Mit Schopenhauer finde er
das Leben nur erträglich, wenn man dazu eine ästhetische Haltung einnimmt und es als ein
Spiel betrachtet. Auf dieser Attitüde beruhte offenbar seine Distanzierung gegenüber
manchen innerjüdischen Kontroversen, welche letztlich zur Entfremdung von den israelischen

und pro-zionistischen Establishments führte. In Form und Inhalt erheben die
Gespräche keinen Anspruch auf Tiefe und Gründlichkeit, sie sind amüsante, teilweise
oberflächliche Plaudereien eines bei aller Selbstkritik von seinem Eigenwert überzeugten Mannes.

Auffallend ist sein Mangel an Anteilnahme an religiösen und sozialen Problemen. Bei
allem Skeptizismus hoffte er doch, dass sich Israel drei Aufgaben widmen werde: «der
Zusammenführung der gegenwärtigen israelischen Kultur und der zweitausendjährigen
jüdischen Kultur der Diaspora» zu einer fruchtbaren Koexistenz; der Schaffung einer neuen
nicht-provinziellen Kultur durch solch eine Synthese; der Übernahme der Vermittlerrolle
zwischen der internationalen und den neuen nahöstlichen Kulturen. Die Chancen für eine
auch nur ansatzweise Verwirklichung dieser Anliegen sind derzeit gewiss nicht gut, aber
vielleicht wird sich der «Staatsmann ohne Staat», als der Nahum Goldmann oft bezeichnet
wurde, später einmal doch als zukunftsweisender Prophet bewähren.

F.L. Brassloff

Martin Stöhr, Hrsg., JUDENTUM IM CHRISTLICHEN RELIGIONSUNTERRICHT,
Arnoldshainer Texte, Band 15, 1983, 168 S., 19.80 DM.

«Eine christliche Theologie, die nach Auschwitz dieselbe wie vor Auschwitz ist, hat
nicht nur ihre Wirkungsgeschichte in Gestalt sublimer und brutaler Beiträge zur Diskriminierung

und Ermordung der Juden vergessen. Sie hat und hält den befreienden Reichtum
der biblischen Tradition verschüttet» (M. Stöhr). Die Arbeitspapiere und Berichte dieses
Bandes einer Gruppe von jüdischen, katholischen und protestantischen Pädagogen,
Theologen und Historikern, zielen auf einen erneuerten christlichen Religionsunterricht,
in dem Juden nicht mehr diskriminiert werden, in dem die jüdische Wurzel des christlichen
Glaubens stärker deutlich wird als bisher. Das jüdische Selbstverständnis wird von Albert
H. Friedlander, London, unter Bezugnahme auf Leo Baeck, Martin Buber und E. Simon
dargestellt. Der katholische Theologe Johann Baptist Metz wies eindrücklich darauf hin,
dass Christen ihre Identität nur wahren können «vor und mit der Glaubensgeschichte der
Juden». «Die gewaltsame Sperre des jüdischen Erbes im Christentum» muss überwunden

202



werden. Auch gerade der christliche Einheitsgedanke muss im Blick auf den jüdischen
Partner entfaltet werden. «Auschwitz» bleibt ein «Attentat auf die Wurzeln unserer
gemeinsamen Religionsgeschichte».

Auf diesem Hintergrund werden nun die religionspädagogische Literatur (Heinz
Kremers), Religionsbücher (Christian Machalat) und auch andere Schulbücher (Burkhard
Biella) analysiert, sowie vor allem konkrete, detailierte Vorschläge für den Religionsunterricht

gemacht. Insbesondere werden das Freiburger Modell «Lernprozess Christen —
Juden» (Albert Biesinger) vorgestellt und ausführliche Vorschläge für die Darstellung der
Passion Jesu erarbeitet (Peter Fiedler). Für Religionslehrer, kirchliche Mitarbeiter und
auch Eltern enthält dieser sorgfältig bearbeitete Tagungsbericht eine Vielzahl von wertvollen

Anregungen. Hoffentlich wird er auch von den Verfassern und Herausgebern der
einschlägigen Lehrbücher beachtet. — Es ist dankenswert, dass sowohl national als auch
international durch den «Internationalen Rat von Juden und Christen» der Religionsunterricht

jetzt intensive Beachtung findet.
F. von Hammerstein

Martin Buber, ICH UND DU. 11., durchges. Aufl., Heidelberg: Verlag Lambert Schneider

1983 Sammig. Weltliteratur, I. Serie, Reihe: dt. Literatur), 163 S. 8°. DM 19,80.

Keine Schrift Bubers hat so nachhaltig nicht nur auf ihn selbst, sondern ebenso auf
andere Denker, Philosophen und Theologen gewirkt wie das 1923 erstmals erschienene
Buch «Ich und Du», in dem Buber sein sog. dialogisches Prinzip entfaltet hat, das Fundament,

auf dem das ganze Gebäude seines Denkens und schriftstellerischen Schaffens
aufgebaut ist. Es ist dies das Prinzip, das R. Weltsch gelungen so zusammengefasst hat: «Der
Mensch findet sein Ich erst, indem er das Du findet; und er stellt sich dem Du in banger
Zwiesprache, aus der Konkretheit seines eigenen, durch Zwiesprache bestätigten Lebens.
Die höchste Realität des Seins findet er in der Antwort auf das Angesprochenwerden in der
Begegnung mit dem einen grossen Du des Göttlichen».

Was an Würdigung über Bubers Buch zu sagen ist, ist längst gesagt worden. Nicht
zuletzt die Zahl der Auflagen weist auf dessen Bedeutung hin. Bleibt hier nur noch ein Wort
des Dankes an den Verlag dafür zu sagen, dass er Bubers «Ich und Du» nun in einer
vorzüglichen Ausgabe ein weiteres Mal herausgebracht hat, und zwar in einer Reihe, in die es

ohne jeden Zweifel hineingehört: in die Reihe der Werke der Weltliteratur in ihrem tiefsten
Sinne.

S. Schreiner

Erich Fried, HÖRE, ISRAEL! Gedichte und Fussnoten. Neue u. erw. Aufl.,
Frankfurt/M.: Syndikat-Verlag 1983 Syndikat-Taschenbuch, EVA, Bd. 19), 160 S. 8°.

Nun ja, es ist alles andere als eine leichte Kost, die Erich Fried (1921 in Wien geboren
und seit seiner gelungenen Flucht 1938 in England lebend) mit diesem Band seiner poetischen

Arbeiten dem Leser serviert. Von subtiler Poesie über plakative Polemik bis zur
agitatorischen Platitüde, von geschliffenen Versen über gereimte, etwas schwerfällig wirkende

Prosa bis zu flüchtig hingeworfenen Gedankensplittern und wuchtigen Kurzversen enthält

dieser Band so etwa alles, was die politische Lyrik an Ausdrucksmitteln und Möglichkeiten

der sprachlichen Gestaltung aufzubieten hat; und man muss E. Fried bescheinigen,
dass er es sehr wohl versteht, von den ihm zur Verfügung stehenden Mitteln und Möglichkeiten

wirkungskräftigen Gebrauch zu machen.

203



Seinem Inhalte nach mochte man Frieds Gedichtband ein poetisches Tagebuch
nennen, in dem der Autor Stationen und Situationen vorab des Nahostkonflikts reflektierend
festgehalten hat. Unter das Motto gestellt «Als ihr verfolgt wurdet, / war ich einer von
euch. / Wie kann ich das bleiben, / wenn ihr Verfolger seid?», formuliert Fried darin in
immer neuen Ansätzen sein leidenschaftliches Plädoyer für die Palästinenser und ihre
Sache, ein Plädoyer, das zugleich eine ebenso leidenschaftliche Anklage an die Adresse
Israels, aber auch der (West-)Europäer beinhaltet. Während die frühen Gedichte voch
verhältnismässig zurückhaltend formuliert sind, Fried, wie er selber sagt, «teils noch
verschlüsselt — gegen den fast unmerklichen Rollentausch, der aus Verfolgten Verfolger
gemacht hat», seine Stimme erhebt, ist diese Zurückhaltung in den späteren Gedichten weithin

aufgegeben, bis sie in den letzten, die den Libanonkrieg und hier die Massaker in den
Lagern Sabra und Shatila zum Thema haben, einer unverhohlenen Direktheit, ja, einer
geradezu übertriebenen Deutlichkeit Platz machen muss.

Was Lyrik, was politische Lyrik zu bewirken vermag, ist immer wieder einmal diskutiert

worden. Fried hat als Anliegen seines Buches in der «Einleitung» geschrieben: «Dieses

Buch wendet sich gegen das Unrecht an den Palästinensern. Es will zugleich dazu
beizutragen versuchen, dass die heute in Israel lebenden Juden und ihre Kinder und Kindeskinder

wieder auf eine friedliche Zukunft hoffen können. Es wendet sich ebenso gegen den
Zionismus wie gegen das Regime in Jordanien oder Saudi-Arabien und gegen alle, die
durch Verfolgung von Juden und antisemitische Schikanen den Zionisten Zuzug entwurzelter

und verzweifelter Menschen verschaffen». Ob Fried mit seinem Gedichtband
seinem Anliegen einen Dienst zu erweisen vermocht hat, wird das Echo, das er auslöst oder
eben nicht auslöst, zeigen, eine gewisse diesbezügliche Skepsis wird man allerdings kaum
unterdrücken können.

S. Schreiner

Ernst Herhaus, DER WOLFSMANTEL. Roman. Diogenes Verlag, Zürich, 1983.390 Seiten.

Panoramaartig wird in diesem Roman die Verknüpfung von Schicksalen sehr
verschiedener Menschen ins Zeitgeschehen während der unheilvollen Periode 1930-1946
entfaltet. Hauptschauplatz ist ein von argem Elend beherrschtes, deshalb für Judenhass und
Nationalsozialismus anfälliges, ungemütliches Wien, mit Zwischenspielen an anderen
Orten, darunter auch einem mondänen Hotel in Arosa. Der Erzählstil ist bewusst konventionell,

die Handlung sinkt mitunter ins Triviale. Gelungen ist die Charakterisierung einiger
Gestalten im damaligen Wiener Milieu und ihre Verstrickung in Verderben und Verbrechen

des «Dritten Reiches». Recht unwahrscheinlich ist es freilich, dass ein Arbeitsloser
auf die Bahn zum nationalsozialistischen Untäter geriet, weil er so arm war, dass er sein
krankes Kind nicht ins Spital bringen konnte; dafür stand sogar im sogenannten «Christlichen

Ständestaat» ein Sozialdienst zur Verfügung. Die Tochter, die im Kontrast zum Vater

unentwegt tiefe Sympathie für Juden empfindet, ist eine künstlich konstruierte Figur.
Andere Beispiele von Schwarz-Weiss-Malerei sind Gestalten wie ein ostjüdischer Mann
mit einer sich unter schwersten Qualen bewährenden Leidensfähigkeit und ein opportunistischer

Finanzmann, der von allen politischen Situationen profitierte und sogar noch als
Widerstandskämpfer gegen den Nationalsozialismus geehrt wird. Die Wirklichkeit war
ungleich differenzierter als sie in diesem Roman widergespiegelt wird.

Dokumentarische Tatsachentreue ist gewiss von keinem Roman zu verlangen;
phantastische Verdichtungen, Ausweitungen und Umdeutungen sind legitim. Es besteht aber
doch die Gefahr, dass schlichte Leser dichterische Fiktion als authentisches Abbild der
Wirklichkeit akzeptieren.

F.L. Brassloff

204


	Rezensionen

