
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Edith Stein - Menorah und Christuskreuz : jüdische und christliche
Einflussbereiche als Stadien einer inneren Biografie

Autor: Eichmann-Leutenegger, Beatrice

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EDITH STEIN — MENORAH UND CHRISTUSKREUZ

Jüdische und christliche Einflussbereiche als Stadien einer inneren Biografie

von Beatrice Eichmann-Leutenegger

«Ich sage nun: Hat Gott sein Volk etwa Verstössen? Das sei ferne!
Denn auch ich bin ein Israelit, aus der Nachkommenschaft Abrahams,
aus dem Stamm Benjamin. Gott hat sein Volk nicht Verstössen, das er
zum voraus ersehen hat».

(Rom. 11,1 f.)

Edith Stein ist als Jüdin geboren worden, hat sich dem Christentum
zugewandt und dennoch ihr Judentum nicht verleugnet, auch wenn ihr Schritt
aus jüdischer Sicht problematisch erscheint und als Renegatentum interpretiert

werden kann. Aus christlicher Perspektive dagegen möchte man vermuten,

dass ihr Judentum im Tod — mitten unter ihren Glaubensschwestern
und — brüdern in Auschwitz — jene Vertiefung erfahren hat, die Edith Stein

zur paradigmatischen Figur einer Symbiose von Judentum und Christentum
stempelt. «Es wäre ein grosses christliches Ereignis, wenn viele erkennen
würden, dass die Treue Jesu zu seinem jüdischen Volk, sein brennendes
Mitgefühl mit dem jüdischen Leid und seine jüdische Eloffnung für den Christen
zu der imitatio Christi gehören können», sagt David Flusser1, und Edith
Stein hat diese Erkenntnis bis zur tödlichen Konsequenz gelebt. Ihr Judentum

ist nicht im Christentum aufgehoben bzw. ausgelöscht worden, sondern
es hat vital weiterbestanden; in Köln wie in Echt hat es sich in einer tiefen
Verbundenheit mit dem Leiden ihres Volkes unter der Hitler-Diktatur geäussert.
Der Satz, den Edith Stein ihrer Schwester Rosa nach der Verhaftung in Echt
am 2. August 1942 gesagt hat, legt beredtes Zeugnis ab: «Komm, wir gehen
für unser Volk». Was der jüdisch — christliche Dialog heute anstrebt —
gegenseitiges Verständnis und Vertrauen unter Wahrung der je eigenen
spirituellen und kulturellen Identität, frei von missionarischem Bestreben und
Überlegenheitsdenken auf christlicher Seite —, das hat Edith Stein als Person

gelebt. Ihre Hochachtung vor dem Glauben ihrer Mütter und Väter wird
gerade für den christlich orientierten Betrachter ihrer Biografie wegweisend,
wie er sich selbst auf die historischen Wurzeln d.h. das mit dem Judentum ge-

Beatrice Eichmann-Leutenegger, lie. phil., Literaturkritikerin, versch. Essays über
deutsch-jüdische Lyrik. Adresse: Gurtenweg 61, CH-3074 Muri/b. Bern.

176



meinsame Erbe seines Glaubens besinnen könnte, gemäss dem paulinischen
Wort: «...nicht du trägst die Wurzel, sondern die Wurzel dich» (Rom. 11,
18)2.

Die folgenden Ausführungen versuchen, die jüdischen und christlichen
Einflussbereiche im Leben Edith Steins in etwas schärferen Umrissen
festzuhalten; dabei rückt vor allem die Lebensphase bis zur Taufe im Januar 1922
ins Blickfeld der Untersuchung, denn dieser sakramentale Akt bildet jene
Nahtstelle, wo sich Jüdisches und Christliches in der Person von Edith Stein
zusammenfinden. Die spätere Biografie vertieft diese Gemeinschaft —
zeichenhaft steht hier die Beschäftigung der späten Edith Stein mit der «scientia
crucis» des Mystikers Johannes vom Kreuz und eben ihr Satz «Komm, wir
gehen für unser Volk!» —, allein die wesentlichen Prägungen datieren aus
der Zeit vor 1922. Allerdings muss hier gleich angefügt werden, dass sich

zwar aus den Briefen Edith Steins an ihre Freunde wie auch aus ihrer Auto-
biografie «Aus dem Leben einer jüdischen Familie» (Diese endet allerdings
mit der Promotion am 3. August 1916) manches entnehmen lässt, was
prägende Erlebnisse für ihr geistiges Leben genauer benennt, dass aber andrerseits

offenbar bedeutsame Einbrüche — wie z.B. die Lektüre der «Schriften
der heiligen Teresia von Jesu» im Haus von Hedwig Conrad-Martius —
höchstens angedeutet werden. Das Eigentliche bleibt verborgen, denn Edith
Stein in ihrer vielfach von Freunden und Bekannten bezeugten Zurückhaltung

und Diskretion hat gerade hier das «mysterium fidei» gewahrt. So können

auch die folgenden Erläuterungen nur als Anmerkungen betrachtet werden,

als Versuch, einzelne Elemente beim Namen zu nennen, die dann aber in
einem verborgenen Akt zusammengefunden haben, um als Ganzes eben
mehr als die Summe der Teile zu bilden und jene Persönlichkeit auszuformen,

als die Edith Stein schliesslich gestorben ist. Und alle Begegnungen,
Anregungen und Kontakte sind nur Bausteine jener «inneren Burg» (Teresa
von Avila), die in Edith Stein immer mehr wirksam geworden ist, ohne dass

deren Entstehen lückenlos nachzuvollziehen wäre.

Das Elternhaus

Edith Steins Ort der Kindheit und Jugend ist Breslau, damals Hauptstadt

der preussischen Provinz Schlesien und zweite Stadt der preussischen
Monarchie, ebenfalls königliche Residenzstadt. Die Anhänglichkeit an das

Preussentum, Kennzeichen vor allem für das assimilierte Westjudentum, ist
in der Familie Stein, vor allem was die Mutter, Auguste Stein-Courant,
angeht, sehr lebendig; wie viele Juden fühlt sie sich später von den einsetzenden
Diskriminierungen vor allem auch in «ihrem Deutschtum» betroffen. Edith
Stein selbst ist ebenfalls vom Preussentum in mancherlei Hinsicht beeinflusst

177



worden; zu denken wäre hier an ihre Gewissenhaftigkeit, ihr ausgeprägtes
Pflichtgefühl, ihre Haltung während des Ersten Weltkriegs, wo sie als Frau
selbstverständlich nicht zurückstehen will und dem Staat mit dem freiwilligen

Dienst als Rotkreuz-Helferin in Mährisch-Weisskirchen ihre Loyalität
bezeugt (obwohl gerade für Eigenschaften wie Gewissenhaftigkeit und
Pflichtgefühl auch die jüdische Herkunft reklamiert werden könnte; eine
säuberliche Trennungslinie lässt sich da nicht ziehen). Breslau selbst ist um
1892, kurz nach Edith Steins Geburt (am 12. Okt. 1891), vorwiegend evangelisch;

190761 bekennen sich dazu (56,9% der Gesamtbevölkerung), 125483

(37,4%) zählen zum katholischen Glauben, und auf das Judentum entfallen
17754 Einwohner (5,3%). Das starke katholische Element Obereschlesiens
berührt die niederschlesische Hauptstadt kaum, ist auch in den Erinnerungen

Edith Steins selten anwesend; in den Augen der Mutter stiess es z.B. auf
Antipathie, weil diese den Katholizismus vorwiegend aus den Begegnungen
mit oberschlesischen Bauern und Dienstmädchen kennenlernte und ihn mit
Wundersucht und naivem Glauben an Magie gleichsetzte.

Besonderes Interesse innerhalb Edith Steins Autobiografie «Aus dem
Leben einer jüdischen Familie»3 (zur Hauptsache niedergeschrieben
zwischen April und September 1933, also in der Zeit vor dem Eintritt in den Kölner

Karmel) beanspruchen natürlich die Schilderungen der hohen jüdischen
Feiertage; Pessach, Neujahrsfest und Versöhnungstag, wie sie in der
Stein'schen Familie begangen worden sind. Zentrale Figur war hier die Mutter

— der Vater war kurz nach Edith Steins Geburt gestorben —, die der
kinderreichen Familie ein gläubiges Judentum vorlebte; sie selbst war in streng
orthodoxem Familienkreis grossgeworden. Ihre konsequente Haltung in
allen Fragen des täglich gelebten jüdischen Glaubens beeindruckte Edith Stein
sehr, wie man ihren autobiografischen Aufzeichnungen immer wieder
entnehmen kann (die religiöse Geradlinigkeit und unbedingte Glaubenstreue
der Mutter mochte später Edith Steins eigene religiöse Haltung und Praxis
beeinflussen). Allerdings wurde auch in der Familie Stein die zerbröckelnde
Ordnung unter der Einwirkung des assimilierten Judentums westlich liberaler

Prägung offenbar; die älteren Geschwister, vor allem die Brüder, hielten
sich nicht mehr an die strengen rituellen Vorschriften: «Überhaupt litt die
Weihe des Festes (hier: Pessach) darunter, dass nur meine Mutter und die

jüngeren Kinder mit Andacht dabei waren. Die Brüder, die anstelle des
verstorbenen Vaters die Gebete zu sprechen hatten, taten es in wenig würdiger
Weise. Wenn der ältere nicht da war und der jüngere die Rolle des Hausherrn
übernehmen musste, liess er sogar deutlich merken, dass er sich innerlich
über all dies lustig machte» (A 39 ff.).

Dagegen zeigten die Vorfahren der Mutter — Edith Stein geht vor allem
auf diesen Teil der Familiengeschichte ein — noch eine fraglose Gebunden-

178



heit an das Judentum. Der Urgrossvater, Joseph Burchard — aus der Provinz

Posen stammend — «war ein sehr strenger Vater und Lehrer. Die Enkelsöhne

mussten zu ihm kommen, um beten zu lernen» (A 5). Die Grossmutter
wiederum, Adelheid Burchard, befolgte in ihrem Haus ebenfalls alle gesetzlichen

Vorschriften aufs strengste; allerdings war das tägliche Schrift- und
Talmudstudium in ihrem Haus bereits nicht mehr üblich. Adelheid Burchard
muss eine bemerkenswerte Frau von natürlicher Herzensbildung gewesen
sein: «Adlige Damen von den grossen Gütern der Umgegend fuhren oft in
ihren Wagen vor, um sie zu besuchen und rechneten es sich zur Ehre an, sie als

Freundin zu haben» (A 8). — Die Mutter Edith Steins, Auguste Stein-Cou-
rant, sagte gegenüber ihrer Tochter aus, dass sie «mit der grössten Begeisterung»

dem Religionsunterricht des jüdischen Lehrers in der Schule gefolgt
sei. «Es sei ihnen immer eingeprägt worden, dass sie jede Religion achten,
niemals gegen eine fremde etwas sagen sollten» (A 7). Es war dies eine Toleranz,

die nichts mit unverbindlichem Relativismus gemeinsam hatte,
sondern den angestammten Glauben gegenüber anderen Bekenntnissen unbedingt

hochhielt; die Auseinandersetzungen Edith Steins mit ihrer Mutter
nach der Konversion, noch stärker vor dem Klostereintritt, bezeugen dies4.

Wie denn überhaupt diese in der Schule gelehrte Toleranz sich wiederum mit
einem stark ausgeprägten Sinn für Familieneigenart bzw. Anderssein paarte
und wohl auch mit diesem kollidierte: «... das Urteil "Die sind ganz anders
als wir" bedeutete im Munde meiner Mutter und meiner Schwestern Frieda
und Rosa immer einen entschiedenenTrennungsstrich» (A21). So hat denn
die Familie Stein partiell die Entwicklung des westeuropäischen Judentums
hin zu grösserer Assimilation vollzogen, andrerseits hat die Mutter bis
zuletzt, und gerade dann, ein Gefühl der Eigenart bewahrt. Dennoch stösst

man immer wieder auf Feststellungen Edith Steins, wonach bestimmte jüdische

Bekannte weitaus orthodoxer als sie selbst erzogen worden seien. Damit
zeigen sich innerhalb des Lebens einer jüdischen Familie zwischen 1890 und
1920 Abstufungen hinsichtlich des gelebten Glaubens, die für nichtjüdische
Betrachter nur sehr schwierig in Konturen zu erkennen sind. Für Edith Stein
jedoch bedeutete die Tatsache, dass sich zur Zeit ihrer Kindheit doch eine
gewisse Öffnung bemerkbar machte, die Möglichkeit, andere Enflussbereiche
wahrzunehmen.

Schule und erste Universitätsjahre in Breslau

Edith Stein hatte vorerst eine neunklassige höhere Mädchenschule
besucht, bevor sie nach kurzem Unterbruch 1908 in die Viktoriaschule — und
hier nach einigem weiterführendem Privatunterricht gleich in die Obersekunda

— eintrat. Insgesamt neun jüdische Schülerinnen besuchten diese

179



Klasse der als protestantisch geltenden Schule, «aber keine war streng-gläubig

erzogen... Ich habe allerdings auch bei den andern Mädchen kaum etwas
von tieferer Frömmigkeit bemerkt». (A 100). So datieren aus dieser Zeit der
Pubertät keine wesentlichen Einflüsse in irgendwelcher Richtung auf das
geistige Leben Edith Steins; das katholische Breslau z.B. manifestierte sich für
sie lediglich in optischer Präsenz: der Dom auf der rechten Oderseite und
«das schöne Kloster der Ursulinen» auf dem Ritterplatz werden namentlich
erwähnt. Allein diese Örtlichkeiten blieben ihr fremd, «ich hatte ja dort
nichts zu suchen» (A 136). — Der Mangel an Anregungen mochte den Boden
für eine vorübergehende religiöse Indifferenz bereiten — sie war in Wirklichkeit

eine quälende Suche —, die ca. ab ihrem 14. Altersjahr einsetzte und bis

zur Göttinger Zeit währte.

Man hat für diese ihre Lebensphase oft den Begriff «Atheismus»
verwendet, sie selbst als «Atheistin» bezeichnet; etwas vorschnell, wie ich meine,

auch vielleicht etwas modisch, weil die Edith Stein charakterisierende
Reihe «Jüdin, Atheistin, Philosophin, Karmelitin, Märtyrerin» eine gewisse
Attraktivität garantiert. Vielleicht müsste hier eher der Terminus «Agnostizismus»

eingeführt werden, um Edith Steins damalige Lebensphase, eine

Epoche der Krise, Öde und Suche, in etwa zu kennzeichnen. Zu Beginn dieses

Stadiums lebte Edith Stein vorübergehend bei ihrer Schwester Else Gordon
in Hamburg. «Die Zeit in Hamburg kommt mir... wie eine Art Puppenstadium

vor. Ich war auf einen sehr engen Kreis eingeschränkt und lebte noch
viel ausschliesslicher in meiner inneren Welt als zu Hause... Ich hörte und las

auch manches, was mir nicht guttat... Ausserdem waren Max und Else völlig
ungläubig, Religion gab es in diesem Hause überhaupt nicht. Hier habe ich
mir auch das Beten ganz bewusst und aus freiem Entschluss abgewöhnt...»
(A 90 ff.).

Diese innere Öde ist im folgenden mit Ereignissen der Gymnasialzeit,
mit Bildungsstoff vor allem — von weltanschaulichen Fragen war in der
Schule wenig die Rede —, überdeckt worden; auch verlief die äussere Biogra-
fie in einer Atmosphäre familiärer Geborgenheit. Gleichwohl hat dieses
Gefühl der Leere — Edith Stein wusste zu jener Zeit wohl weitaus besser, was sie

abstiess5, als was sie zutiefst anzog —, den Nährboden für eine unterschwellige

Depression bereitet. Bezeichnend ist Edith Steins Reaktion auf folgendes
Ereignis zu Beginn ihrer Studienzeit an der Breslauer Universität. Eines
Nachts war die Flamme des Gasofens im Schlafzimmer Edith Steins
ausgegangen und das Gas ausgeströmt. Die herbeigeeilte Schwester Frieda
bemerkte dies und rüttelte Edith wach: «Ich erwachte aus einem Zustand süsser,

traumloser Ruhe, und als ich zu mir kam und die Situation erfasste, war
mein erster Gedanke: "Wie schade! Warum hat man mich nicht für immer in
dieser tiefen Ruhe gelassen?"» (A 145).

180



Die Göttinger Zeit

Von 1911 bis 1913 studierte Edith Stein an der Breslauer Universität
Psychologie, Germanistik und Geschichte; 1913 wechselte sie nach Göttingen,

um bei Edmund Husserl Philosophie zu studieren und sich hier
insbesondere mit seinem neuen Arbeitsstil der Phänomenologie auseinanderzusetzen.

Vorerst war nur an ein einsemestriges Studium an der fremden
Universität gedacht; Göttingen fesselte aber Edith Stein bis in den Sommer 1915,
und hier auch erhielt sie entscheidende Anregungen für ihre innere Biografie.
Namentlich sind diese von drei Personen ausgegangen; von Edmund Husserl,

Max Scheler und Adolf Reinach.

Edmund Husserl (1859-1938) war von Geburt Jude, aber frühzeitig
zum Protestantismus übergetreten. Seine Präsentation der Phänomenologie
als einer vorurteilsfreien Methode hat Edith Stein in den Bann geschlagen, an
die ihr eigene Sachlichkeit und «heilige Nüchternheit» (Hölderlin)
appelliert6. Schon während der Breslauer Universitätszeit hatte sie seine
«Logischen Untersuchungen» (2 Bände, 1900/01) kennengelernt7. «Eine zur
Freiheit auf allen Gebieten entbundene Wesensschau», eine «restitutio ad

integrum» — als solche hat Helmuth Plessner die phänomenologische Sicht
der Dinge bezeichnet8. Diese Art zu philosophieren musste eine Studentin
reizen, die wie Edith Stein innerhalb gewisser Einschränkungen bzw. Vorurteile

aufgewachsen war und so sehr nach Antworten auf geistige Fragen seit
Jahren suchte. Die mit der Phänomenologie proklamierte «Tendenz zum
Abbau von philosophischen Theorien und "Ismen", Standpunkten und
Prinzipien, der Verzicht auf systematische Einheit gegenüber der andrängenden

Fülle konkreter Themen, ...Andacht zum Kleinen, Geduld zum
Fragment, Selbstbescheidung gegen das Unermessliche» (so charakterisiert
Helmuth Plessner die phänomenologische Arbeit9): Hat nicht die Beschäftigung
mit der Phänomenologie eine Art religiöser Disponibilität in Edith Stein
geschaffen? Die damit verbundene Erkenntnis der Fülle, der Unermesslichkeit
weist daraufhin, und eine Äusserung wie diese mutet kryptoreligiös an: «Ich
war wie ein winzig kleiner Punkt im unendlichen Raum — würde aus dieser

grossen Weite etwas zu mir kommen, was ich fassen konnte?» (A 266).

Max Scheler (1874-1928) übte auf die jungen Phänomenologen einen
nicht geringeren Einfluss aus. Sein Werk «Der Formalismus in der Ethik und
die materiale Wertethik» (1913 ff.) — ein entscheidender Beitrag zur
Überwindung des positivistischen Wertrelativismus10 — wurde in Edith Steins
Göttinger Zeit von den Studenten diskutiert, denn Scheler war von der dortigen

Philosophischen Gesellschaft für ein paar Wochen zu Gastvorlesungen
eingeladen worden. Seine Art, «geniale Anregungen auszustreuen, ohne
ihnen systematisch nachzugehen, hatte etwas Blendendes und Verführeri-

181



sches. Dazu kam, dass er von lebensnahen Fragen sprach, die jedem persönlich

wichtig sind und besonders junge Menschen bewegen... (A 182). Für
mich wie für viele andere ist in jenen Jahren sein Einfluss weit über das
Gebiet der Philosophie hinaus von Bedeutung geworden... es war die Zeit, in
der er ganz erfüllt war von katholischen Ideen und mit allem Glanz seines
Geistes und seiner Sprachgewalt für sie zu werben verstand". Das war meine
erste Berührung mit dieser bis dahin völlig unbekannten Welt. Sie führte
mich noch nicht zum Glauben. Aber sie erschloss mir einen Bereich von
«Phänomenen», an denen ich nun nicht mehr blind vorbeigehen konnte...
Vorläufig ging ich noch nicht an eine systematische Beschäftigung mit den

Glaubensfragen; dazu war ich noch viel zu sehr von andern Dingen ausgefüllt.

Ich begnügte mich damit, Anregungen aus meiner Umgebung
widerstandslos in mich aufzunehmen und wurde — fast ohne es zu merken —
dadurch allmählich umgebildet» (A 183)12.

AdolfReinach (1883-1917) war Privatdozent für Philosophie und einer
der ersten Träger der sog. Göttinger Schule. Er galt als «Husserls rechte
Hand», war «das Bindeglied zwischen ihm und den Studenten, da er sich
vorzüglich auf Menschen verstand, während Husserl darin ziemlich hilflos war»
(A 172). Die erste Begegnung mit ihm kommentiert Edith Stein mit dem Satz:
«Es war mir, als sei mir noch nie ein Mensch mit einer so reinen Herzensgüte
entgegengekommen... Es war wie ein erster Blick in eine ganz neue Welt» (A
173). Adolf Reinach und seine Gattin Anna, welch letztere in einer späteren
Begegnung einen ebenso nachhaltigen Eindruck auf Edith Stein hinterlassen
sollte, hatten vom Judentum zum Protestantismus konvertiert13 und waren
erfüllt von ihrer neuen geistigen Welt. Dass gerade bei den Reinachs
Menschen ein- und ausgingen, mit Edith Stein — sie gehörte zum engsten
philosophischen Freundeskreis Reinachs — zusammentrafen und sie in ihrer geistigen

Umorientierung bestärkten, darf sehr vermutet werden; Briefe und Au-
tobiografie liefern dazu immer wieder entsprechende Andeutungen.
Abschliessend schreibt Edith Stein über die Göttinger Jahre: «Ich hatte in
Göttingen Ehrfurcht vor Glaubensfragen und gläubigen Menschen gelernt; ich
ging jetzt sogar mit meinen Freundinnen manchmal in eine protestantische
Kirche..., aber ich hatte den Weg zu Gott noch nicht wiedergefunden» (A
229).

Der Lazarettdienst in Mährisch- Weisskirchen

Aus dem Jahr 1915 datiert innerhalb der Autobiografie die breite,
aufschlussreiche Schilderung von Edith Steins sechsmonatigem Aufenthalt als

Rotkreuz-Hilfsschwester im Seuchenlazarett Mährisch-Weisskirchen. Sie

betreute hier typhuskranke Soldaten der Karpathenfront und bewies in die-

182



ser Eigenschaft eine grosse seelische Stärke und Unerschrockenheit. Während

eines Nachtdienstes erlebte sie jene Szene, die geringfügig scheinen mag
und doch einen Ausblick auf die künftige Welt religiöser Sinngebung eröffnet:

«Als ich die paar Habseligkeiten ordnete, fiel mir aus dem Notizbuch des

Verstorbenen ein Zettelchen entgegen: es stand ein Gebet um Erhaltung seines

Lebens darauf, das ihm seine Frau mitgegeben hatte. Das ging mir durch
und durch» (A 242).

Diesem Lazarettdienst war wiederum eine depressive Phase vorausgegangen

— allerdings kaum erkennbar für Angehörige und Bekannte, da
Edith Stein in der ihr eigenen Scheu die Depression zu verbergen wusste.
Ausgelöst worden war sie durch die Doktorarbeit, «Zum Problem der Einfühlung»,

die Edith Stein die Provokation philosophischen Denkens vor Augen
stellte und sie mit etwas konfrontierte, «was ich nicht mit meinem Willen
erzwingen konnte» (A 198). Die unerbittliche Wand der sich auftürmenden
denkerischen Probleme wollte nicht nachgeben. Die Angst, diese Arbeit
nicht ausführen zu können, stürzte Edith Stein in tiefe Verzweiflung. «Ich
konnte nicht mehr über die Strasse gehen, ohne zu wünschen, dass ein Wagen
über mich hinwegführe. Und wenn ich einen Ausflug machte, dann hoffte
ich, dass ich abstürzen und nicht lebendig zurückkommen würde» (A 198).

Die Zeit der Promotion

Am 3. August 1916 promovierte Edith Stein bei Edmund Husserl in
Freiburg i.Br., wohin dieser kurz zuvor berufen worden war. Die Reise von
Breslau nach Freiburg — Edith Stein hatte nach dem Dienst in Mäh-
risch-Weisskirchen während kurzer Zeit an der Breslauer Viktoriaschule
unterrichtet und sich zugleich auf die Doktorprüfung vorbereitet — gestaltete
sich in mancherlei Hinsicht zur Schicksalsreise. Pauline Reinach, die Schwester

Adolf Reinachs, empfing Edith Stein in Frankfurt am Main. «Wir traten
für einige Minuten in den Dom, und während wir in ehrfürchtigem Schweigen

dort verweilten, kam eine Frau mit ihrem Marktkorb herein und kniete
zu kurzem Gebet in einer Bank nieder. Das war für mich etwas ganz Neues.
In die Synagogen und in die protestantischen Kirchen ging man nur zum
Gottesdienst. Hier aber kam jemand mitten aus den Werktagsgeschäften in
die menschenleere Kirche wie zu einem vertrauten Gespräch. Das habe ich nie

vergessen können» (A 282). Auch in Heidelberg machte die Doktorandin
Station: «Ich habe das Heidelberger Schloss, den Neckar und die schönen
Minnesängerhandschriften in der Universitätsbibliothek gesehen. Und doch
hat sich wieder etwas anderes tiefer eingeprägt... : eine Simultankirche, die in
der Mitte durch eine Wand geteilt ist und diesseits für den protestantischen,
jenseits für den katholischen Gottesdienst benützt wird» (A 282)14.

183



Zwischen Promotion und Taufe (1916-1922)

Von 1916 bis 1918 weilte Edith Stein als Husserls Assistentin in Freiburg
i.Br.; sie verliess ihn dann aus Gründen, die sie eingehend in den Briefen dieser

Jahre erläutert hat15. Die Zeit zwischen 1919 und 1923 verbrachte sie in
ihrer Heimatstadt Breslau, beschäftigt mit wissenschaftlichen Arbeiten und
den vergeblichen Bemühungen um eine Habilitation an einer von Deutschlands

Universitäten; hierin standen ihr sowohl das Geschlecht, vor allem
aber ihre Zugehörigkeit zum Judentum hemmend im Weg16.

1917 fiel Adolf Reinach im Krieg. Husserls Wunsch war es, dass seine

derzeitige Assistentin ihn bei der Beerdigung vertrat und zudem der Gattin
beim Ordnen des Manuskriptnachlasses half. Edith Stein fürchtete sich vor
dem Schmerz Anna Reinachs; tatsächlich war diese einige Tage völlig gebrochen

gewesen, wurde aber dann von einem tiefen Frieden erfüllt, als sie

erkannte, dass ihr Gatte nun sein von Gott bestimmtes Ziel erreicht hatte. Ihre
Gelassenheit teilte sich jenen mit, die sie zu trösten versuchten — auch Edith
Stein fühlte sich von der Haltung dieser Frau (sie trat wenige Jahre später
ebenfalls zum Katholizismus über) tief ergriffen. Sie wurde «durch ihren völlig

überzeugten Glauben an einen Gott der Liebe eher selber zum Trost für
ihres Mannes Freunde17.

Die Begegnung mit Frau Anna Reinach unmittelbar nach dem Tod ihres
Gatten hat wohl einen der stärksten Eindrücke hinterlassen; Edith Stein
sprach noch kurz vor ihrem eigenen Tod mit Prof. Nota darüber und mochte
sich damals, 1917, daran erinnert haben, wie wenig ihr das Judentum ihrer
Kreise hinsichtlich einer Einstellung zu einem Leben nach dem Tod zu geben
vermocht hatte. Jedenfalls schreibt sie in ihrer Autobiografie von einer
Beerdigung aus dem Verwandtenkreis — sie selbst war damals zehn Jahre alt —,
deren Vollzug nichts Tröstendes enthielt. «... dahinter stand kein Glaube an
ein persönliches Fortleben und an ein Wiedersehen nach dem Tode. Als ich
viele Jahre später zum erstenmal einem katholischen Leichenbegrabnis
beiwohnte, machte mir der Gegensatz einen tiefen Eindruck... wie tröstend und
beruhigend waren die Worte der Liturgie, die den Toten in die Ewigkeit
geleiteten» (A 50).

Einen unbestreitbaren Einfluss auf Edith Stein hatte auch die um einige
Jahre ältere Husserl-Schülerin Hedwig Conrad-Martius, eine liberale
Protestantin, die aber reges Interesse für die katholische Mystik bezeugte. Es kam
daher nicht von ungefähr, dass Edith Stein in ihrem Haus auf die Autobiografie

der spanischen Kirchenlehrerin stiess, was dann den Ausschlag zur
Konversion geben mochte. Hedwig Conrad-Martius stand auch als Taufpatin

an Edith Steins Seite — auch dies ein Signum von «Ökumene» avant la da-

184



te. — Dass gerade Teresa von Avila die junge Philosophin zu erschüttern
vermochte, berührt heute wegen mehrfacher Konkordanzen, die nicht als blosse
Zufälle erledigt werden können. Die Spanierin war in ihrem Absolutheitsan-
spruch nicht weniger radikal als Edith Stein und stammte zudem von den
«Marranen», den spanisch-jüdischen Zwangstäuflingen zur Zeit der Inquisition,

ab18. Der Karmel wiederum, dem Teresa angehörte und den sie reformiert

hatte, verwies Edith Stein auf die eigenen Wurzeln, war dieser Orden
doch auf dem Berg Karmel, im heutigen Israel, gegründet worden. Und Teresas

Unbedingtheit, wie sie sich in der bekannten Hymne der Heiligen19
bekundet, musste eine Frau wie Edith Stein seltsam treffen und die eigene
gegensätzliche Gestimmtheit vor Augen führen, wie sie sich im frühen Jugendtraum

gezeigt hat: «In meinen Träumen sah ich immer eine glänzende
Zukunft vor mir. Ich träumte von Glück und Ruhm, denn ich war überzeugt,
dass ich zu etwas Grossem bestimmt sei und in die engen, bürgerlichen
Verhältnisse, in denen ich geboren war, gar nicht hineingehörte» (A 45). Und
noch stärker kontrastiert der Satz eines Briefes vom 19.2. 1918: «Im Grunde
ist es der Gedanke, jemandem zur Verfügung zu stehen, den ich nicht vertragen

kann»20.

Edith Steins Taufe selbst fällt in die Jahre des aufkeimenden «renouveau

catholique», der internationalen katholischen Renaissance zwischen 1920
und 1930, die unterschiedliche nationale Ausformungen zeigte, jedoch
einheitlich in ihrer Betonung des religiösen Ordnungsgedankens auftrat21.
Getragen wurde sie von führenden Dichtern vorab katholischen Glaubens und
besonders von Konvertiten in allen westeuropäischen Ländern. Exponenten
waren in Frankreich L. Bloy, Ch. Péguy, P. Claudel, F. Jammes, G. Bernanos,

F. Mauriac, H. de Montherlant; in England T.S. Eliot, G. Greene, G.K.
Chesterton, B. Marshall, E. Waugh; in Deutschland Gertrud von Le Fort
(Konversion 1926), W. Bergengruen, St. Andres, F. Werfel, R. Schneider, E.
Schaper u.a.m. Mit Gertrud von Le Fort stand Edith Stein nach 1930 in Kontakt;

sie hat deren Novelle «Die Letzte am Schafott» (1931)22 mit Anteilnahme

gelesen.

Zahlreiche Konversionen fanden auch im näheren und weiteren
Umkreis Edith Steins statt; die Briefe dieser Jahre zwischen 1920 und 1930 nennen

immer wieder Beispiele dafür24. Edith Steins Hinwendung zum Katholizismus

verfolgte keinen diesseitigen Zweck, der Eintritt ins Kloster, im Oktober

1933, war nicht Flucht, sondern die konsequente Realisation einer genuinen

monastischen «Begabung»; ihre geheime Zugehörigkeit zum «corpus
monasticum» haben Freunde aus dem Ordensstand schon Jahre zuvor
gespürt25. Ebenso fühlte Edith Stein auch seit jeher ihre Berufung zum
Leiden, und hier kam ihr die geistige Konzeption des Karmels in bestürzender
Weise entgegen26.

185



«Eine sehr arme und ohnmächtige kleine Esther... »

«Ich muss immer wieder an die Königin Esther denken, die gerade darum

aus ihrem Volk genommen wurde, um für das Volk vor dem König zu
stehen. Ich bin eine sehr arme und ohnmächtige kleine Esther, aber der König,
der mich erwählt hat, ist unendlich gross und barmherzig», schreibt Edith
Stein in einem Brief ihrer Klosterzeit27. Edith Steins Familie fühlte sich durch
den Entschluss der jüngsten Tochter, ins Kloster einzutreten, brüskiert. Die
Frage einer jungen Verwandten «Warum tust du das jetzt?» — nämlich
193 3 28 — ist bedeutungssschwer genug. Verleugnung der angestammten
Gemeinschaft, Verdacht des blossen Opportunismus, des Ausstiegs aus der
jüdischen Geschichte und damit der jüdischen Schicksalshaftigkeit: das waren
die Momente, die zu dieser Frage drängten. Doch bleibt vorerst zu bedenken,
dass dieser Entschluss Edith Stein keinerlei Rettung vor dem Tod in den
Gaskammern anbot; sie blieb auch als Katholikin in den Augen der NS eine
«Nichtarierin». Zudem beweist die immer wieder bezeugte Anhänglichkeit
an die Familie, die Sorge um deren Schwierigkeiten das starke
Gemeinschaftsgefühl Edith Steins.

Ihr Schritt hin zum Katholizismus, zum monastischen Leben, war
vielmehr — so will es mir als christlicher Betrachterin erscheinen — von einer
geheimen Logik angetrieben29, vom «Glauben an die innere Geschichte» eines

Menschen, an einen Sinn und eine Identität, die Edith Stein im Grunde gar
nicht mehr verlieren konnte, weil sie ihr — im Licht des Glaubens besehen —
von jemand anderem gegeben worden war. Ihr Leiden an der Zeit und mit der
Zeit endete keineswegs hinter den Klostermauern, sie blieb im «Herz der
Menschheit», empfand «schneller und tiefer als andere den Zustand der
Menschheit»30. Bis zum Schluss ihres Lebens — und in den letzten Jahren, da
der Schmerz über die politischen Ereignisse sie immer mehr prägte, erst recht
— ist sie eine Tochter des auserwählten Volkes geblieben. Der Gottesknecht
des Jesaja und der Schmerzensmann des Neuen Testamentes: beide leben in
ihrer «theologia crucis». Im Tod zu Auschwitz ist Edith Stein vollends zu
ihrem Volk zurückgekehrt, geschunden wie sechs Millionen Glaubensschwestern

und -brüder, gleichgeworden dem leidenden Gottesknecht (Jes. 53,4)
und dem verlassenen Mann auf Calvaria. In der Passion war sie ganz Jüdin
und ganz Christin, begleitet von Gott, der nach dem Glauben beider Völker
in Leid, Not und Tod Gefährte ist31. «Israel in seiner Zweigestalt»32 ist in der
sterbenden Edith Stein wirksam geworden.

186



ANMERKUNGEN

1. Vorwort zu Clemens Thoma, S. 28.

2. Auf die Sühnetheologie, die Edith Stein im Hinblick auf ihren eigenen möglichen Tod
entwickelt hat, kann hier nicht eingegangen werden. Es bleibt nur festzuhalten, dass
diese einerseits vorkonziliaren Denkschemata der katholischen. Kirche entsprungen
ist, mehr aber noch der Nachfolge des leidenden Gottesknechts (Jes., 53. Kap.)
verpflichtet sein dürfte, wie gleichzeitig dem karmelitanischen Gedankengut des
stellvertretenden Leidens.

3. Diese wird bei den folgenden Zitaten als «A» kurz gekennzeichnet.

4. Im Alter wandelte sich dieseToleranz der Mutter zur rigiden Haltung — bedingt durch
die Zeitereignisse des NS-Staates —, die alles ablehnte, «was über ihren jüdischen
Glauben hinausging» (Briefe Band II, S. 154). Es war dies ihre Art letzter Selbstverge-
wisserung im Zeichen tödlicher Bedrohung.

5. Bezeichnend ist hier, wie sie die Begegnungen mit Metis, «einem strenggläubigen und
gesetzestreuen Juden», schildert. Im Zusammenhang mit dem Trageverbot am Sabbath

und der Art, wie Metis diese einzuhalten und gleichzeitig zu umgehen wusste,
bemerkt sie: «Das war eine der talmudistischen Spitzfindigkeiten, die mich abstiessen»
(A 142).

6. Von einer dreifachen Sachlichkeit — und dies ist bedeutsam für die Durchlichtung von
Edith Steins Wesen — spricht sie viel später in der Einleitung zu ihrer Studie über
Johannes vom Kreuz, zur «Kreuzeswissenschaft»: von der kindlichen, der künstlerischen

und der heiligen Sachlichkeit, die ihm eigen gewesen seien. Die heilige Sachlichkeit

kennzeichnet sie als «die ursprüngliche innere Empfänglichkeit der aus dem Heiligen

Geist wiedergeborenen Seele; was an sie herantritt, das nimmt sie in der angemessenen

Weise und in der entsprechenden Tiefe auf» (zitiert nach H. Conrad - Martius,
a.a.O. S. 82). Die Ausführungen werfen auch ein Licht auf die Geschichte ihrer inneren

Berufung zum karmelitanischen Leben.

7. Sie leisteten gegenüber dem Psychologismus die Überwindung des nur Relativen und
Individuellen im Denken durch Aufweis des zeitlos Gültigen und Notwendigen, aber
nicht mit Hilfe transzendentaler apriorischer Formen, sondern notwendiger Wesenheiten.

Diese Wesenheiten würden «geschaut», und zwar auf dem Weg über die sog.
phänomenologische Reduktion, die das Nebensächliche und nur Faktische ausklammert.

8. Husserl in Göttingen, Rede zur Feier des 100. Geburtstages Edmund Husserls, S. 13.

9. ib., S. 9.

10. In der Rangordnung der Werte werden unterschieden: a) Werte des sinnl. Fühlens od.
des Angenehmen, b) des vitalen Fühlens od. des Edlen, c) des geistigen Fühlens od. des

Schönen, des Rechten und der reinen Wahrheitserkenntnis, d) der absoluten Liebe od.
des Heiligen.

11. Scheler, Sohn bayrisch-jüdischer Eltern, hatte zum Katholizismus konvertiert, löste
sich dann später wieder von ihm, um sich der Gedankenwelt Schopenhauers und
Spinozas zu nähern.

12. Dies ist eine selten ausführliche Selbstaussage Edith Steins.

13. Es ist auffallend, dass Angehörige des Judentums sich ganz besonders der Phänomenologie

zugewandt haben. Hedwig Conrad-Martius, Edith Steins Freundin und selbst

187



eine profilierte Phänomenologin, schreibt im Nachwort zu den an sie gerichteten Briefen

Edith Steins: «Es besteht eine Art natürlicher Bereitschaft des jüdischen Geistes

zur Phänomenologie — wenigstens in einem seiner charakteristischen Typen... zum
jüdischen Geist gehört eine gewisse bedingungslose Radikalität, ...Phänomenologie
aber bedeutet ihrerseits eine Radikalität rein geistiger Sachbereitschaft und Sachhingabe,

wie sie nicht mehr überboten werden kann. Es gehört zu ihr ein völliges
Ausschalten aller Vor-Urteile, alles vorschnellen Urteilens von irgendwelchen traditionell
eingeübten und angewöhnten Begriffszusammenhängen her. Und es gehört zu ihr das

bedingungslose Vermögen eines reinen und ungetrübten Blickes auf die Sache» (S. 68).

14. Ein sehr schönes Zeugnis für Edith Steins ökumenisch zu nennende Offenheit findet
sich auch in der Schilderung der Vorbereitungen zu Erna Steins Hochzeit im mütterlichen

Haus: «Wir stellten den Sessel für Erna an einen Pfeiler zwischen zwei Fenster...
Darüber hing ein Bild des hl. Franziskus von Cima. "Das müssen wir wohl fort tun",
sagte Arno, in dem Gefühl, dass der Heilige wohl kein ganz passender Zeuge bei einer
jüdischen Trauung sei. "Lass es ruhig hängen", erwiderte ich... Es blieb an seinem
Platz... Ich sah auf den hl. Franziskus über Ernas Kopf, und es war mir ein grosser
Trost, dass er da war» (A 164).

15. Vor allen vermisste sie die Möglichkeit selbständigen philosophischen Arbeitens.

16. Eine Habilitation wird zwar von der arischen Abstammung explizit erst in der Reichs¬

habilitationsordnung vom 13. Dez. 1934 abhängig gemacht.

17. Nach Prof. Dr. J. Nota SJ, in «De Linie», Amsterdam, 1.8.1947; P. Nota lernte Edith
Stein Ende des Jahres 1941 im Karmel Echt in Holland kennen und besuchte sie vom
Jan. 1941 bis zum 16. Juli 1942 fünf bis sechs Mal (Hinweis von Waltraud Herbstrith).

18. Ob allerdings schon zur Zeit Edith Steins die jüdische Herkunft der spanischen Heili¬
gen, die heute als gesichert gilt, bekannt war, entzieht sich meiner Kenntnis.

19. «Dein bin ich, geboren zu Dir, / Was verfügst Du zu tun mit mir / Gib mir Reichtum
oder Armut, / Gib mir Trost oder Trübsal, / Gib mir Frohlocken oder Trauer, Süsses

Leben, Sonne ohne Schleier, / Da ich ganz mich hingab: / Was verfügst Du zu tun mit
mir?» (Nach der Uebersetzung von P. Erich Przywara).

20. Briefe Bd. 1, S. 31 (im Zusammenhang mit dem Wegzug von Husserl).
21. Eine der Grundlagen für diese Erneuerung, welche die Rückkehr des autonom gewor¬

denen Menschen zu seiner transzendentalen Bindung wollte, lag in der erst im 20. Jhd.
vollzogenen Rezeption der Werke Kierkegaards. — Ausserdem war die bereits
erwähnte Überwindung des wissenschaftlichen Positivismus einer Erneuerung des
religiösen Bewusstseins überaus gewogen.

22. Gertrud von Le Fort erläutert hier mit sehr viel Verständnis den «Gedanken des stell¬
vertretenden Opfers» innerhalb des karmelitanischen Lebens, einen Zentralgedanken
dieses Ordens, der für die Karmelitin Edith Stein später richtungsweisend in ihrer
«Sühnetheologie» geworden ist, vgl. auch die Anmerkungen auf S. 2 des Manuskripts.

23. Dass daneben auch Konversionen aus opportunistischen Gründen vollzogen worden
sind — im Zeichen des aufkommenden Nationalsozialismus — sei am Rand erwähnt.

24. Eine schöne Bestätigung für die Richtigkeit ihres Entschlusses gibt die Beobachtung
von Edith Steins Freundin, Hedwig Conrad-Martius, nach der Beendigung ihres
Noviziatsjahres: «... die Kindlichkeit, Vergnügtheit und Geborgenheit, die sie jetzt gewonnen

hatte, war, wenn ich das so sagen darf, bezaubernd. Der wundersame Doppelsinn
des Wortes Gratia: Gnade und Grazie, waren hier vereinigt» (a.a.O., S. 74).

25. 1932 schreibt sie in einem Brief vom 2. Weihnachtstag: «Es gibt eine Berufung zum
Leiden mit Christus und dadurch zum Mitwirken mit seinem Erlösungswerk. Wenn

188



wir mit dem Herrn verbunden sind, so sind wir Glieder am mystischen Leib Christi;
Christus lebt in seinen Gliedern fort und leidet in ihnen fort; und das in Vereinigung
mit dem Herrn ertragene Leiden ist Sein Leiden, eingestellt in das grosse Erlösungswerk

und darin fruchtbar...» (Briefe, Bd. I, S. 125).
26. Band II, S. 121.

27. Ab 1933 sind den Juden im ganzen Deutschen Reich systematisch alle Bürgerrechte ge¬

nommen worden. Auguste Stein-Courant, die Mutter, wurde in der Zeit unmittelbar
vor Edith Steins Klostereintritt konkret getroffen durch den am 1.4.1933 einsetzenden
Boykott von Geschäften im Besitz deutscher Staatsbürger jüdischen Glaubens und
jüdischer Abstammung.

28. Die Äusserung von Hedwig Conrad-Martius ist hier mitzubedenken: «Die an letzter
personaler Stelle bei ihr (d.i. E. St.) vorhandene vollkommene Unbeirrbarkeit ihres
Tuns und Leidens, diese unerschütterliche Tapferkeit, dieses unverwandte nur auf ein
einziges Ziel Zustreben — das war Edith Stein» (a.a.O., S. 79 ff.).

29. Jehuda Halevi (1080-1145) bezeichnet das jüdische Volk als Herz der Menschheit, das
schneller und tiefer als andere den Zustand der Menschen empfinde. — Den Hinweis
verdanke ich dem Artikel von Clemens Thoma «Kritik an heutigen Gesprächstendenzen

bei Christen und Juden», Judaica Juni 1982, S. 113.

30. vgl. dazu Clemens Thoma, (Christi. Theologie des Judentums), S. 205, der dies «die
wohl erschütterndste jüdisch-christliche Gemeinsamkeit» nennt.

31. ib. S. 267: die «Zweigestalt» meint die Gemeinschaften der Christusjünger und die Ge¬

meinschaften des Judentums.

LITERATURVERZEICHNIS

Edith Stein: Aus dem Leben einer jüdischen Familie. Kindheit und Jugend. — Nauwe-
laerts, Louvain / Herder, Freiburg 1965 (zitiert als A).
Edith Stein: Selbstbildnis in Briefen, Erster Teil 1916-1934. — De Maas & Waler, Druten
/ Herder, Freiburg 1976.

ib. Selbstbildnis in Briefen, Zweiter Teil, 1934-1942. — a.a.O. 1977.

Edith Stein: Briefe an Hedwig Conrad-Martius. Mit einem Essay über Edith Stein, hrsg.
von Hedwig Conrad-Martius. — München: Kösel-Verlag 1960.

Hilda Graef: Edith Stein, Zeugnis des vernichteten Lebens. — Herder: Freiburg i.Br. 1979

(5. Lizenzausgabe von «Leben unter dem Kreuz», Verlag Josef Knecht, Frankf. a.M.
1954).

Waltraud Herbstrith: Das wahre Gesicht Edith Steins. — München: Gerhard Kaffke
1971.

Helmuth Pleassner: Husserl in Göttingen. Rede zur Feier des hundertsten Geburtstages
Edmund Husserls. Göttinger Universitätsreden. — Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1959.

Clemens Thoma: Christliche Theologie des Judentums. VI. Reihe «Das Buch der
Bücher», Band 4 a/b. — Aschaffenburg: Paul Pattloch Verlag 1978 (mit einer Einführung
von David Flusser).
Juden in Preussen. Ein Kapitel deutscher Geschichte. Hrsg. vom Bildarchiv Preussischer
Kulturbesitz (offizieller Katalog der Ausstellung «Juden in Preussen», Berlin 1981). —
Dortmund: Harenberg Kommunikation 1981 (die bibliophilen Taschenbücher Nr.
259/260).

189


	Edith Stein - Menorah und Christuskreuz : jüdische und christliche Einflussbereiche als Stadien einer inneren Biografie

