Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Edith Stein - Menorah und Christuskreuz : judische und christliche
Einflussbereiche als Stadien einer inneren Biografie

Autor: Eichmann-Leutenegger, Beatrice

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961117

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EDITH STEIN — MENORAH UND CHRISTUSKREUZ

Judische und christliche Einflussbereiche als Stadien einer inneren Biografie

von Beatrice Eichmann-Leutenegger

«Ich sage nun: Hat Gott sein Volk etwa verstossen? Das sei ferne!
Denn auch ich bin ein Israelit, aus der Nachkommenschaft Abrahams,
aus dem Stamm Benjamin. Gott hat sein Volk nicht verstossen, das er
zum voraus ersehen hat».

(Rém. 11,1 f.)

Edith Stein ist als Jiidin geboren worden, hat sich dem Christentum zu-
gewandt und dennoch ihr Judentum nicht verleugnet, auch wenn ihr Schritt
aus judischer Sicht problematisch erscheint und als Renegatentum interpre-
tiert werden kann. Aus christlicher Perspektive dagegen mochte man vermu-
ten, dass ihr Judentum im Tod — mitten unter ihren Glaubensschwestern
und — briidern in Auschwitz — jene Vertiefung erfahren hat, die Edith Stein
zur paradigmatischen Figur einer Symbiose von Judentum und Christentum
stempelt. «Es ware ein grosses christliches Ereignis, wenn viele erkennen
wiirden, dass die Treue Jesu zu seinem jiidischen Volk, sein brennendes Mit-
gefiihl mit dem jiidischen Leid und seine jiidische Hoffnung fiir den Christen
zu der imitatio Christi gehoren konneny», sagt David Flusser!, und Edith
Stein hat diese Erkenntnis bis zur todlichen Konsequenz gelebt. Ihr Juden-
tum ist nicht im Christentum aufgehoben bzw. ausgeloscht worden, sondern
es hat vital weiterbestanden; in Ko6ln wie in Echt hat es sich in einer tiefen Ver-
bundenheit mit dem Leiden ihres Volkes unter der Hitler-Diktatur gedussert.
Der Satz, den Edith Stein ihrer Schwester Rosa nach der Verhaftung in Echt
am 2. August 1942 gesagt hat, legt beredtes Zeugnis ab: «kKomm, wir gehen
fiir unser Volk». Was der jiidisch — christliche Dialog heute anstrebt — ge-
genseitiges Verstindnis und Vertrauen unter Wahrung der je eigenen spiri-
tuellen und kulturellen Identitdt, frei von missionarischem Bestreben und
Uberlegenheitsdenken auf christlicher Seite —, das hat Edith Stein als Per-
son gelebt. Ihre Hochachtung vor dem Glauben ihrer Miitter und Vater wird
gerade fiir den christlich orientierten Betrachter ihrer Biografie wegweisend,
wie er sich selbst auf die historischen Wurzeln d.h. das mit dem Judentum ge-

Beatrice Eichmann-Leutenegger, lic. phil., Literaturkritikerin, versch. Essays tiber
deutsch-jiidische Lyrik. Adresse: Gurtenweg 61, CH-3074 Muri/b. Bern.

176



meinsame Erbe seines Glaubens besinnen konnte, gemdass dem paulinischen
Wort: «...nicht du trdgst die Wurzel, sondern die Wurzel dich» (Rém. 11,
18)2.

Die folgenden Ausfiihrungen versuchen, die jiidischen und christlichen
Einflussbereiche im Leben Edith Steins in etwas schiarferen Umrissen festzu-
halten; dabeli riickt vor allem die Lebensphase bis zur Taufe im Januar 1922
ins Blickfeld der Untersuchung, denn dieser sakramentale Akt bildet jene
Nahtstelle, wo sich Jiidisches und Christliches in der Person von Edith Stein
zusammenfinden. Die spatere Biografie vertieft diese Gemeinschaft — zei-
chenhaft steht hier die Beschiftigung der spaten Edith Stein mit der «scientia
crucis» des Mystikers Johannes vom Kreuz und eben ihr Satz «Komm, wir
gehen fur unser Volk!» —, allein die wesentlichen Pragungen datieren aus
der Zeit vor 1922. Allerdings muss hier gleich angefiigt werden, dass sich
zwar aus den Briefen Edith Steins an ihre Freunde wie auch aus ihrer Auto-
biografie «Aus dem Leben einer jiidischen Familie» (Diese endet allerdings
mit der Promotion am 3. August 1916) manches entnehmen lasst, was pra-
gende Erlebnisse fiir ihr geistiges Leben genauer benennt, dass aber andrer-
seits offenbar bedeutsame Einbriiche — wie z.B. die Lektiire der «Schriften
der heiligen Teresia von Jesu» im Haus von Hedwig Conrad-Martius —
hochstens angedeutet werden. Das Eigentliche bleibt verborgen, denn Edith
Stein in ihrer vielfach von Freunden und Bekannten bezeugten Zuriickhal-
tung und Diskretion hat gerade hier das «mysterium fidei» gewahrt. So kon-
nen auch die folgenden Erlauterungen nur als Anmerkungen betrachtet wer-
den, als Versuch, einzelne Elemente beim Namen zu nennen, die dann aber in
einem verborgenen Akt zusammengefunden haben, um als Ganzes eben
mehr als die Summe der Teile zu bilden und jene Personlichkeit auszufor-
men, als die Edith Stein schliesslich gestorben ist. Und alle Begegnungen,
Anregungen und Kontakte sind nur Bausteine jener «inneren Burg» (Teresa
von Avila), die in Edith Stein immer mehr wirksam geworden ist, ohne dass
deren Entstehen liickenlos nachzuvollziehen ware.

Das Elternhaus

Edith Steins Ort der Kindheit und Jugend ist Breslau, damals Haupt-
stadt der preussischen Provinz Schlesien und zweite Stadt der preussischen
Monarchie, ebenfalls konigliche Residenzstadt. Die Anhédnglichkeit an das
Preussentum, Kennzeichen vor allem fiir das assimilierte Westjudentum, ist
in der Familie Stein, vor allem was die Mutter, Auguste Stein-Courant, an-
geht, sehr lebendig; wie viele Juden fiihlt sie sich spdter von den einsetzenden
Diskriminierungen vor allem auch in «ihrem Deutschtum» betroffen. Edith
Stein selbst ist ebenfalls vom Preussentum in mancherlei Hinsicht beeinflusst

177



worden; zu denken wire hier an ihre Gewissenhaftigkeit, ihr ausgeprégtes
Pflichtgefiihl, ihre Haltung wihrend des Ersten Weltkriegs, wo sie als Frau
selbstverstandlich nicht zuriickstehen will und dem Staat mit dem freiwilli-
gen Dienst als Rotkreuz-Helferin in Mahrisch-Weisskirchen ihre Loyalitét
bezeugt (obwohl gerade fur Eigenschaften wie Gewissenhaftigkeit und
Pflichtgefiihl auch die jidische Herkunft reklamiert werden konnte; eine
sduberliche Trennungslinie ldsst sich da nicht ziehen). Breslau selbst ist um
1892, kurz nach Edith Steins Geburt (am 12. Okt. 1891), vorwiegend evange-
lisch; 190761 bekennen sich dazu (56,9% der Gesamtbevolkerung), 125483
(37,4%) zédhlen zum katholischen Glauben, und auf das Judentum entfallen
17754 Einwohner (5,3%). Das starke katholische Element Obereschlesiens
beriihrt die niederschlesische Hauptstadt kaum, ist auch in den Erinnerun-
gen Edith Steins selten anwesend; in den Augen der Mutter stiess es z.B. auf
Antipathie, weil diese den Katholizismus vorwiegend aus den Begegnungen
mit oberschlesischen Bauern und Dienstmddchen kennenlernte und ihn mit
Wundersucht und naivem Glauben an Magie gleichsetzte.

Besonderes Interesse innerhalb Edith Steins Autobiografie « Aus dem
Leben einer jlidischen Familie»® (zur Hauptsache niedergeschrieben zwi-
schen April und September 1933, also in der Zeit vor dem Eintritt in den Ko6l-
ner Karmel) beanspruchen natiirlich die Schilderungen der hohen jiidischen
Feiertage; Pessach, Neujahrsfest und Versohnungstag, wie sie in der
Stein’schen Familie begangen worden sind. Zentrale Figur war hier die Mut-
ter — der Vater war kurz nach Edith Steins Geburt gestorben —, die der kin-
derreichen Familie ein glaubiges Judentum vorlebte; sie selbst war in streng
orthodoxem Familienkreis grossgeworden. Ihre konsequente Haltung in al-
len Fragen des tdglich gelebten jiidischen Glaubens beeindruckte Edith Stein
sehr, wie man ihren autobiografischen Aufzeichnungen immer wieder ent-
nehmen kann (die religiose Geradlinigkeit und unbedingte Glaubenstreue
der Mutter mochte spédter Edith Steins eigene religiose Haltung und Praxis
beeinflussen). Allerdings wurde auch in der Familie Stein die zerbrockelnde
Ordnung unter der Einwirkung des assimilierten Judentums westlich libera-
ler Pragung offenbar; die dlteren Geschwister, vor allem die Briider, hielten
sich nicht mehr an die strengen rituellen Vorschriften: «Uberhaupt litt die
Weihe des Festes (hier: Pessach) darunter, dass nur meine Mutter und die
jungeren Kinder mit Andacht dabei waren. Die Briider, die anstelle des ver-
storbenen Vaters die Gebete zu sprechen hatten, taten es in wenig wiirdiger
Weise. Wenn der éltere nicht da war und der jlingere die Rolle des Hausherrn
tibernehmen musste, liess er sogar deutlich merken, dass er sich innerlich
iiber all dies lustig machte» (A 39 ff.).

Dagegen zeigten die Vorfahren der Mutter — Edith Stein geht vor allem
auf diesen Teil der Familiengeschichte ein — noch eine fraglose Gebunden-

178



heit an das Judentum. Der Urgrossvater, Joseph Burchard — aus der Pro-
vinz Posen stammend — «war ein sehr strenger Vater und Lehrer. Die Enkel-
sohne mussten zu ihm kommen, um beten zu lernen» (A 5). Die Grossmutter
wiederum, Adelheid Burchard, befolgte in ihrem Haus ebenfalls alle gesetzli-
chen Vorschriften aufs strengste; allerdings war das tégliche Schrift- und
Talmudstudium in ihrem Haus bereits nicht mehr tiblich. Adelheid Burchard
muss eine bemerkenswerte Frau von natiirlicher Herzensbildung gewesen
sein: «Adlige Damen von den grossen Giitern der Umgegend fuhren oft in ih-
ren Wagen vor, um sie zu besuchen und rechneten es sich zur Ehre an, sie als
Freundin zu haben» (A 8). — Die Mutter Edith Steins, Auguste Stein-Cou-
rant, sagte gegeniiber ihrer Tochter aus, dass sie «mit der grossten Begeiste-
rung» dem Religionsunterricht des jiidischen Lehrers in der Schule gefolgt
sei. «Es sei ihnen immer eingepriagt worden, dass sie jede Religion achten,
niemals gegen eine fremde etwas sagen sollten» (A 7). Es war dies eine Tole-
ranz, die nichts mit unverbindlichem Relativismus gemeinsam hatte, son-
dern den angestammten Glauben gegeniiber anderen Bekenntnissen unbe-
dingt hochhielt; die Auseinandersetzungen Edith Steins mit ihrer Mutter
nach der Konversion, noch starker vor dem Klostereintritt, bezeugen dies®.
Wie denn tiberhaupt diese in der Schule gelehrte Toleranz sich wiederum mit
einem stark ausgeprdgten Sinn fur Familieneigenart bzw. Anderssein paarte
und wohl auch mit diesem kollidierte: «...das Urteil >’Die sind ganz anders
als wir’’ bedeutete im Munde meiner Mutter und meiner Schwestern Frieda
und Rosa immer einen entschiedenenTrennungsstrich» (A 21). So hat denn
die Familie Stein partiell die Entwicklung des westeuropéischen Judentums
hin zu grosserer Assimilation vollzogen, andrerseits hat die Mutter bis zu-
letzt, und gerade dann, ein Gefiihl der Eigenart bewahrt. Dennoch stosst
man immer wieder auf Feststellungen Edith Steins, wonach bestimmte jidi-
sche Bekannte weitaus orthodoxer als sie selbst erzogen worden seien. Damit
zeigen sich innerhalb des Lebens einer jlidischen Familie zwischen 1890 und
1920 Abstufungen hinsichtlich des gelebten Glaubens, die fiir nichtjiidische
Betrachter nur sehr schwierig in Konturen zu erkennen sind. Fiir Edith Stein
jedoch bedeutete die Tatsache, dass sich zur Zeit ihrer Kindheit doch eine ge-
wisse Offnung bemerkbar machte, die Méglichkeit, andere Enflussbereiche
wahrzunehmen.

Schule und erste Universitdtsjahre in Breslau

Edith Stein hatte vorerst eine neunklassige héhere Madchenschule be-
sucht, bevor sie nach kurzem Unterbruch 1908 in die Viktoriaschule — und
hier nach einigem weiterfithrendem Privatunterricht gleich in die Oberse-
kunda — eintrat. Insgesamt neun jiidische Schiilerinnen besuchten diese

179



Klasse der als protestantisch geltenden Schule, «aber keine war streng-glau-
big erzogen... Ich habe allerdings auch bei den andern Madchen kaum etwas
von tieferer Frommigkeit bemerkt». (A 100). So datieren aus dieser Zeit der
Pubertit keine wesentlichen Einfliisse inirgendwelcher Richtung auf das gei-
stige Leben Edith Steins; das katholische Breslau z.B. manifestierte sich fir
sie lediglich in optischer Prdsenz: der Dom auf der rechten Oderseite und
«das schone Kloster der Ursulinen» auf dem Ritterplatz werden namentlich
erwihnt. Allein diese Ortlichkeiten blieben ihr fremd, «ich hatte ja dort
nichts zu suchen» (A 136). — Der Mangel an Anregungen mochte den Boden
fiir eine voriibergehende religiose Indifferenz bereiten — sie war in Wirklich-
keit eine quélende Suche —, die ca. ab ihrem 14. Altersjahr einsetzte und bis
zur Gottinger Zeit wahrte.

Man hat fir diese ihre Lebensphase oft den Begriff «Atheismus» ver-
wendet, sie selbst als « Atheistin» bezeichnet; etwas vorschnell, wie ich mei-
ne, auch vielleicht etwas modisch, weil die Edith Stein charakterisierende
Reihe «Jidin, Atheistin, Philosophin, Karmelitin, Martyrerin» eine gewisse
Attraktivitdt garantiert. Vielleicht miisste hier eher der Terminus «Agnosti-
zismus» eingeflihrt werden, um Edith Steins damalige Lebensphase, eine
Epoche der Krise, Ode und Suche, in etwa zu kennzeichnen. Zu Beginn dieses
Stadiums lebte Edith Stein voriibergehend bei ihrer Schwester Else Gordon
in Hamburg. «Die Zeit in Hamburg kommt mir... wie eine Art Puppensta-
dium vor. Ich war auf einen sehr engen Kreis eingeschrankt und lebte noch
viel ausschliesslicher in meiner inneren Welt als zu Hause ... Ich horte und las
auch manches, was mir nicht guttat ... Ausserdem waren Max und Else vollig
ungldubig, Religion gab es in diesem Hause liberhaupt nicht. Hier habe ich
mir auch das Beten ganz bewusst und aus freiem Entschluss abgewohnt...»
(A 90 ff.).

Diese innere Ode ist im folgenden mit Ereignissen der Gymnasialzeit,
mit Bildungsstoff vor allem — von weltanschaulichen Fragen war in der
Schule wenig die Rede —, iiberdeckt worden; auch verlief die dussere Biogra-
fie in einer Atmosphire familidrer Geborgenheit. Gleichwohl hat dieses Ge-
fiihl der Leere — Edith Stein wusste zu jener Zeit wohl weitaus besser, was sie
abstiess?®, als was sie zutiefst anzog —, den Nahrboden fiir eine unterschwelli-
ge Depression bereitet. Bezeichnend ist Edith Steins Reaktion auf folgendes
Ereignis zu Beginn ihrer Studienzeit an der Breslauer Universitdt. Eines
Nachts war die Flamme des Gasofens im Schlafzimmer Edith Steins ausge-
gangen und das Gas ausgestromt. Die herbeigeeilte Schwester Frieda be-
merkte dies und riittelte Edith wach: «Ich erwachte aus einem Zustand siis-
ser, traumloser Ruhe, und als ich zu mir kam und die Situation erfasste, war
mein erster Gedanke: >’ Wie schade! Warum hat man mich nicht fiir immer in
dieser tiefen Ruhe gelassen?’’» (A 145).

180



Die Gottinger Zeit

Von 1911 bis 1913 studierte Edith Stein an der Breslauer Universitit
Psychologie, Germanistik und Geschichte; 1913 wechselte sie nach Gottin-
gen, um bei Edmund Husserl Philosophie zu studieren und sich hier insbe-
sondere mit seinem neuen Arbeitsstil der Phianomenologie auseinanderzu-
setzen. Vorerst war nur an ein einsemestriges Studium an der fremden Uni-
versitdt gedacht; Gottingen fesselte aber Edith Stein bis in den Sommer 1915,
und hier auch erhielt sie entscheidende Anregungen fiir ihre innere Biografie.
Namentlich sind diese von drei Personen ausgegangen; von Edmund Hus-
serl, Max Scheler und Adolf Reinach.

Edmund Husserl (1859-1938) war von Geburt Jude, aber friihzeitig
zum Protestantismus uibergetreten. Seine Prasentation der Phanomenologie
als einer vorurteilsfreien Methode hat Edith Stein in den Bann geschlagen, an
die ihr eigene Sachlichkeit und «heilige Niichternheit» (Holderlin)
appelliert®. Schon wihrend der Breslauer Universititszeit hatte sie seine «Lo-
gischen Untersuchungen» (2 Bande, 1900/01) kennengelernt’. «Eine zur
Freiheit auf allen Gebieten entbundene Wesensschau», eine «restitutio ad in-
tegrum» — als solche hat Helmuth Plessner die phdnomenologische Sicht
der Dinge bezeichnet®. Diese Art zu philosophieren musste eine Studentin
reizen, die wie Edith Stein innerhalb gewisser Einschriankungen bzw. Vorur-
teile aufgewachsen war und so sehr nach Antworten auf geistige Fragen seit
Jahren suchte. Die mit der Phidnomenologie proklamierte «Tendenz zum
Abbau von philosophischen Theorien und *’Ismen’’, Standpunkten und
Prinzipien, der Verzicht auf systematische Einheit gegeniiber der andridngen-
den Fiille konkreter Themen, ... Andacht zum Kleinen, Geduld zum Frag-
ment, Selbstbescheidung gegen das Unermessliche» (so charakterisiert Hel-
muth Plessner die phdnomenologische Arbeit®): Hat nicht die Beschéiftigung
mit der Phanomenologie eine Art religioser Disponibilitdt in Edith Stein ge-
schaffen? Die damit verbundene Erkenntnis der Fiille, der Unermesslichkeit
weist darauf hin, und eine Ausserung wie diese mutet kryptoreligios an: «Ich
war wie ein winzig kieiner Punkt im unendlichen Raum — wiirde aus dieser
grossen Weite etwas zu mir kommen, was ich fassen konnte?» (A 266).

Max Scheler (1874-1928) libte auf die jungen Phanomenologen einen
nicht geringeren Einfluss aus. Sein Werk «Der Formalismus in der Ethik und
die materiale Wertethik» (1913 ff.) — ein entscheidender Beitrag zur Uber-
windung des positivistischen Wertrelativismus'® — wurde in Edith Steins
Gottinger Zeit von den Studenten diskutiert, denn Scheler war von der dorti-
gen Philosophischen Gesellschaft fiir ein paar Wochen zu Gastvorlesungen
eingeladen worden. Seine Art, «geniale Anregungen auszustreuen, ohne ih-
nen systematisch nachzugehen, hatte etwas Blendendes und Verfiihreri-

181



sches. Dazu kam, dass er von lebensnahen Fragen sprach, die jedem person-
lich wichtig sind und besonders junge Menschen bewegen... (A 182). Fur
mich wie fiir viele andere ist in jenen Jahren sein Einfluss weit iiber das Ge-
biet der Philosophie hinaus von Bedeutung geworden... es war die Zeit, in
der er ganz erfillt war von katholischen Ideen und mit allem Glanz seines
Geistes und seiner Sprachgewalt fiir sie zu werben verstand''. Das war meine
erste Beriihrung mit dieser bis dahin vollig unbekannten Welt. Sie fiihrte
mich noch nicht zum Glauben. Aber sie erschloss mir einen Bereich von
«Phdnomenen», an denen ich nun nicht mehr blind vorbeigehen konnte...
Vorlaufig ging ich noch nicht an eine systematische Beschiftigung mit den
Glaubensfragen; dazu war ich noch viel zu sehr von andern Dingen ausge-
fiillt. Ich begniigte mich damit, Anregungen aus meiner Umgebung wider-
standslos in mich aufzunehmen und wurde — fast ohne es zu merken — da-
durch allméhlich umgebildet» (A 183)'2.

Adolf Reinach (1883-1917) war Privatdozent fiir Philosophie und einer
der ersten Trager der sog. Gottinger Schule. Er galt als «Husserls rechte
Hand», war «das Bindeglied zwischen ihm und den Studenten, da er sich vor-
ziiglich auf Menschen verstand, wahrend Husserl darin ziemlich hilflos war»
(A 172). Dieerste Begegnung mit ihm kommentiert Edith Stein mit dem Satz:
«Es war mir, als sei mir noch nie ein Mensch mit einer so reinen Herzensgiite
entgegengekommen... Es war wie ein erster Blick in eine ganz neue Welt» (A
173). Adolf Reinach und seine Gattin Anna, welch letztere in einer spateren
Begegnung einen ebenso nachhaltigen Eindruck auf Edith Stein hinterlassen
sollte, hatten vom Judentum zum Protestantismus konvertiert'* und waren
erfiillt von ihrer neuen geistigen Welt. Dass gerade bei den Reinachs Men-
schen ein- und ausgingen, mit Edith Stein — sie gehorte zum engsten philoso-
phischen Freundeskreis Reinachs — zusammentrafen und sie in ihrer geisti-
gen Umorientierung bestirkten, darf sehr vermutet werden; Briefe und Au-
tobiografie liefern dazu immer wieder entsprechende Andeutungen. Ab-
schliessend schreibt Edith Stein iiber die Go6ttinger Jahre: «Ich hatte in Got-
tingen Ehrfurcht vor Glaubensfragen und glaubigen Menschen gelernt; ich
ging jetzt sogar mit meinen Freundinnen manchmal in eine protestantische
Kirche..., aber ich hatte den Weg zu Gott noch nicht wiedergefunden» (A
229).

Der Lazarettdienst in Mdhrisch-Weisskirchen

Aus dem Jahr 1915 datiert innerhalb der Autobiografie die breite, auf-
schlussreiche Schilderung von Edith Steins sechsmonatigem Aufenthalt als
Rotkreuz-Hilfsschwester im Seuchenlazarett Mihrisch-Weisskirchen. Sie
betreute hier typhuskranke Soldaten der Karpathenfront und bewies in die-

182



ser Eigenschaft eine grosse seelische Starke und Unerschrockenheit. Wah-
rend eines Nachtdienstes erlebte sie jene Szene, die geringfiigig scheinen mag
und doch einen Ausblick auf die kiinftige Welt religiéser Sinngebung eroff-
net: «Alsich die paar Habseligkeiten ordnete, fiel mir aus dem Notizbuch des
Verstorbenen ein Zettelchen entgegen: es stand ein Gebet um Erhaltung sei-
nes Lebens darauf, das ihm seine Frau mitgegeben hatte. Das ging mir durch
und durch» (A 242).

Diesem Lazarettdienst war wiederum eine depressive Phase vorausge-
gangen — allerdings kaum erkennbar fiir Angehorige und Bekannte, da
Edith Steinin der ihr eigenen Scheu die Depression zu verbergen wusste. Aus-
geldst worden war sie durch die Doktorarbeit, «Zum Problem der Einfiih-
lung», die Edith Stein die Provokation philosophischen Denkens vor Augen
stellte und sie mit etwas konfrontierte, «was ich nicht mit meinem Willen er-
zwingen konnte» (A 198). Die unerbittliche Wand der sich auftiirmenden
denkerischen Probleme wollte nicht nachgeben. Die Angst, diese Arbeit
nicht ausfiihren zu konnen, stiirzte Edith Stein in tiefe Verzweiflung. «Ich
konnte nicht mehr iiber die Strasse gehen, ohne zu wiinschen, dass ein Wagen
liber mich hinwegfiihre. Und wenn ich einen Ausflug machte, dann hoffte
ich, dass ich abstiirzen und nicht lebendig zuriickkommen wiirde» (A 198).

Die Zeit der Promotion

Am 3. August 1916 promovierte Edith Stein bei Edmund Husserl in
Freiburg i.Br., wohin dieser kurz zuvor berufen worden war. Die Reise von
Breslau nach Freiburg — Edith Stein hatte nach dem Dienst in Méh-
risch-Weisskirchen wahrend kurzer Zeit an der Breslauer Viktoriaschule un-
terrichtet und sich zugleich auf die Doktorpriifung vorbereitet — gestaltete
sich in mancherlei Hinsicht zur Schicksalsreise. Pauline Reinach, die Schwe-
ster Adolf Reinachs, empfing Edith Stein in Frankfurt am Main. « Wir traten
fiir einige Minuten in den Dom, und wahrend wir in ehrfiirchtigem Schwei-
gen dort verweilten, kam eine Frau mit ihrem Marktkorb herein und kniete
zu kurzem Gebet in einer Bank nieder. Das war fiir mich etwas ganz Neues.
In die Synagogen und in die protestantischen Kirchen...... ging man nur zum
Gottesdienst. Hier aber kam jemand mitten aus den Werktagsgeschéften in
die menschenleere Kirche wie zu einem vertrauten Gesprach. Das habeich nie
vergessen konnen» (A 282). Auch in Heidelberg machte die Doktorandin
Station: «Ich habe das Heidelberger Schloss, den Neckar und die schonen
Minnesidngerhandschriften in der Universititsbibliothek gesehen. Und doch
hat sich wieder etwas anderes tiefer eingepragt...: eine Simultankirche, diein
der Mitte durch eine Wand geteilt ist und diesseits fiir den protestantischen,
jenseits fiir den katholischen Gottesdienst beniitzt wird» (A 282)'¢.

183



Zwischen Promotion und Taufe (1916-1922)

Von 1916 bis 1918 weilte Edith Stein als Husserls Assistentin in Freiburg
i.Br.; sie verliess ihn dann aus Griinden, die sie eingehend in den Briefen die-
ser Jahre erldutert hat'®. Die Zeit zwischen 1919 und 1923 verbrachte sie in ih-
rer Heimatstadt Breslau, beschiftigt mit wissenschaftlichen Arbeiten und
den vergeblichen Bemiihungen um eine Habilitation an einer von Deutsch-
lands Universitaten; hierin standen ihr sowohl das Geschlecht, vor allem
aber ihre Zugehorigkeit zum Judentum hemmend im Weg'¢.

1917 fiel Adolf Reinach im Krieg. Husserls Wunsch war es, dass seine
derzeitige Assistentin ihn bei der Beerdigung vertrat und zudem der Gattin
beim Ordnen des Manuskriptnachlasses half. Edith Stein fiirchtete sich vor
dem Schmerz Anna Reinachs; tatsdchlich war diese einige Tage vollig gebro-
chen gewesen, wurde aber dann von einem tiefen Frieden erfiillt, als sie er-
kannte, dass ihr Gatte nun sein von Gott bestimmtes Ziel erreicht hatte. Thre
Gelassenheit teilte sich jenen mit, die sie zu trosten versuchten — auch Edith
Stein fiihlte sich von der Haltung dieser Frau (sie trat wenige Jahre spéter
ebenfalls zum Katholizismus tiber) tief ergriffen. Sie wurde «durch ihren vol-
lig iberzeugten Glauben an einen Gott der Liebe eher selber zum Trost fiir ih-
res Mannes Freunde'’.

Die Begegnung mit Frau Anna Reinach unmittelbar nach dem Tod ihres
Gatten hat wohl einen der stdrksten Eindriicke hinterlassen; Edith Stein
sprach noch kurz vor ihrem eigenen Tod mit Prof. Nota dariiber und mochte
sich damals, 1917, daran erinnert haben, wie wenig ihr das Judentum ihrer
Kreise hinsichtlich einer Einstellung zu einem Leben nach dem Tod zu geben
vermocht hatte. Jedenfalls schreibt sie in ihrer Autobiografie von einer Beer-
digung aus dem Verwandtenkreis — sie selbst war damals zehn Jahre alt —,
deren Vollzug nichts Trostendes enthielt. «... dahinter stand kein Glaube an
ein persdnliches Fortleben und an ein Wiedersehen nach dem Tode. Als ich
viele Jahre spéter zum erstenmal einem katholischen Leichenbegrabnis bei-
wohnte, machte mir der Gegensatz einen tiefen Eindruck ... wie trostend und
beruhigend waren die Worte der Liturgie, die den Toten in die Ewigkeit gelei-
teten» (A 50).

Finen unbestreitbaren Einfluss auf Edith Stein hatte auch die um einige
Jahre dltere Husserl-Schiilerin Hedwig Conrad-Martius, eine liberale Prote-
stantin, die aber reges Interesse fiir die katholische Mystik bezeugte. Es kam
daher nicht von ungefihr, dass Edith Stein in ihrem Haus auf die Autobio-
grafie der spanischen Kirchenlehrerin stiess, was dann den Ausschlag zur
Konversion geben mochte. Hedwig Conrad-Martius stand auch als Taufpa-
tin an Edith Steins Seite — auch dies ein Signum von «Okumene» avant la da-

184



te. — Dass gerade Teresa von Avila die junge Philosophin zu erschiittern ver-
mochte, beriihrt heute wegen mehrfacher Konkordanzen, die nicht als blosse
Zufille erledigt werden kénnen. Die Spanierin war in ihrem Absolutheitsan-
spruch nicht weniger radikal als Edith Stein und stammte zudem von den
«Marranen», den spanisch-jlidischen Zwangstauflingen zur Zeit der Inquisi-
tion, ab't. Der Karmel wiederum, dem Teresa angehorte und den sie refor-
miert hatte, verwies Edith Stein auf die eigenen Wurzeln, war dieser Orden
doch auf dem Berg Karmel, im heutigen Israel, gegriindet worden. Und Tere-
sas Unbedingtheit, wie sie sich in der bekannten Hymne der Heiligen'® be-
kundet, musste eine Frau wie Edith Stein seltsam treffen und die eigene ge-
gensatzliche Gestimmtheit vor Augen fiihren, wie sie sich im friithen Jugend-
traum gezeigt hat: «In meinen Traumen sah ich immer eine glanzende Zu-
kunft vor mir. Ich trdumte von Gliick und Ruhm, denn ich war iiberzeugt,
dass ich zu etwas Grossem bestimmt sei und in die engen, blirgerlichen Ver-
héltnisse, in denen ich geboren war, gar nicht hineingehdrte» (A 45). Und
noch starker kontrastiert der Satz eines Briefes vom 19.2. 1918: «Im Grunde
ist es der Gedanke, jemandem zur Verfligung zu stehen, den ich nicht vertra-
gen kann»?°.

Edith Steins Taufe selbst fallt in die Jahre des aufkeimenden «renouve-
au catholique», der internationalen katholischen Renaissance zwischen 1920
und 1930, die unterschiedliche nationale Ausformungen zeigte, jedoch ein-
heitlich in ihrer Betonung des religiosen Ordnungsgedankens auftrat?'. Ge-
tragen wurde sie von fiihrenden Dichtern vorab katholischen Glaubens und
besonders von Konvertiten in allen westeuropédischen Landern. Exponenten
waren in Frankreich L. Bloy, Ch. Péguy, P. Claudel, F. Jammes, G. Berna-
nos, F. Mauriac, H. de Montherlant; in England T.S. Eliot, G. Greene, G.K.
Chesterton, B. Marshall, E. Waugh; in Deutschland Gertrud von Le Fort
(Konversion 1926), W. Bergengruen, St. Andres, F. Werfel, R. Schneider, E.
Schaper u.a.m. Mit Gertrud von Le Fort stand Edith Stein nach 1930in Kon-
takt; sie hat deren Novelle «Die Letzte am Schafott» (1931)??> mit Anteilnah-
me gelesen.

Zahlreiche Konversionen fanden auch im ndheren und weiteren Um-
kreis Edith Steins statt; die Briefe dieser Jahre zwischen 1920 und 1930 nen-
nen immer wieder Beispiele dafiir**. Edith Steins Hinwendung zum Katholi-
zismus verfolgte keinen diesseitigen Zweck, der Eintritt ins Kloster, im Okto-
ber 1933, war nicht Flucht, sondern die konsequente Realisation einer genui-
nen monastischen «Begabungy; ihre geheime Zugehorigkeit zum «corpus
monasticum» haben Freunde aus dem Ordensstand schon Jahre zuvor
gespiirt?’. Ebenso fiihlte Edith Stein auch seit jeher ihre Berufung zum Lei-
den, und hier kam ihr die geistige Konzeption des Karmels in bestiirzender
Weise entgegen?t.

185



«Eine sehr arme und ohnmdchtige kleine Esther...»

«Ich muss immer wieder an die Konigin Esther denken, die gerade dar-
um aus ithrem Volk genommen wurde, um fiir das Volk vor dem Konig zu ste-
hen. Ich bin eine sehr arme und ohnméchtige kleine Esther, aber der Konig,
der mich erwéihlt hat, ist unendlich gross und barmherzig», schreibt Edith
Stein in einem Brief ihrer Klosterzeit*’. Edith Steins Familie fiihlte sich durch
den Entschluss der jiingsten Tochter, ins Kloster einzutreten, briiskiert. Die
Frage einer jungen Verwandten « Warum tust du das jetzt?» — ndmlich
1933%% — ist bedeutungssschwer genug. Verleugnung der angestammten Ge-
meinschaft, Verdacht des blossen Opportunismus, des Ausstiegs aus der ju-
dischen Geschichte und damit der jiidischen Schicksalshaftigkeit: das waren
die Momente, die zu dieser Frage drangten. Doch bleibt vorerst zu bedenken,
dass dieser Entschluss Edith Stein keinerlei Rettung vor dem Tod in den Gas-
kammern anbot; sie blieb auch als Katholikin in den Augen der NS eine
«Nichtarierin». Zudem beweist die immer wieder bezeugte Anhédnglichkeit

an die Familie, die Sorge um deren Schwierigkeiten das starke Gemein-
schaftsgefiihl Edith Steins.

Ihr Schritt hin zum Katholizismus, zum monastischen Leben, war viel-
mehr — so will es mir als christlicher Betrachterin erscheinen — von einer ge-
heimen Logik angetriecben?®, vom «Glauben an die innere Geschichte» eines
Menschen, an einen Sinn und eine Identitit, die Edith Stein im Grunde gar
nicht mehr verlieren konnte, weil sie ihr — im Licht des Glaubens besehen —
von jemand anderem gegeben worden war. Ihr Leiden an der Zeit und mit der
Zeit endete keineswegs hinter den Klostermauern, sie blieb im «Herz der
Menschheit», empfand «schneller und tiefer als andere den Zustand der
Menschheit»3°. Bis zum Schluss ihres Lebens — und in den letzten Jahren, da
der Schmerz liber die politischen Ereignisse sie immer mehr préagte, erst recht
— ist sie eine Tochter des auserwéahlten Volkes geblieben. Der Gottesknecht
des Jesaja und der Schmerzensmann des Neuen Testamentes: beide leben in
ihrer «theologia crucis». Im Tod zu Auschwitz ist Edith Stein vollends zu ih-
rem Volk zuriickgekehrt, geschunden wie sechs Millionen Glaubensschwe-
stern und -briider, gleichgeworden dem leidenden Gottesknecht (Jes. 53,4)
und dem verlassenen Mann auf Calvaria. In der Passion war sie ganz Jidin
und ganz Christin, begleitet von Gott, der nach dem Glauben beider Volker
in Leid, Not und Tod Gefihrteist®'. «Israel in seiner Zweigestalt»3? ist in der
sterbenden Edith Stein wirksam geworden.

186



ANMERKUNGEN

1. Vorwort zu Clemens Thoma, S. 28.

. Auf die Stihnetheologie, die Edith Stein im Hinblick auf ihren eigenen moglichen Tod

entwickelt hat, kann hier nicht eingegangen werden. Es bleibt nur festzuhalten, dass
diese einerseits vorkonziliaren Denkschemata der katholischen. Kirche entsprungen
ist, mehr aber noch der Nachfolge des leidenden Gottesknechts (Jes., 53. Kap.) ver-
pflichtet sein durfte, wie gleichzeitig dem karmelitanischen Gedankengut des stellver-
tretenden Leidens.

3. Diese wird bei den folgenden Zitaten als «A» kurz gekennzeichnet.

. Im Alter wandelte sich diese Toleranz der Mutter zur rigiden Haltung — bedingt durch

die Zeitereignisse des NS-Staates —, die alles ablehnte, «was tiber ihren jiidischen
Glauben hinausging» (Briefe Band I1, S. 154). Es war dies ihre Art letzter Selbstverge-
wisserung im Zeichen todlicher Bedrohung.

. Bezeichnend ist hier, wie sie die Begegnungen mit Metis, «einem strenggldubigen und

gesetzestreuen Juden», schildert. Im Zusammenhang mit dem Trageverbot am Sab-
bath und der Art, wie Metis diese einzuhalten und gleichzeitig zu umgehen wusste, be-
merkt sie: «Das war eine der talmudistischen Spitzfindigkeiten, die mich abstiessen»
(A 142).

. Voneiner dreifachen Sachlichkeit — und dies ist bedeutsam fiir die Durchlichtung von

Edith Steins Wesen — spricht sie viel spéter in der Einleitung zu ihrer Studie iiber Jo-
hannes vom Kreuz, zur «Kreuzeswissenschaft»: von der kindlichen, der kiinstleri-
schen und der heiligen Sachlichkeit, die ihm eigen gewesen seien. Die heilige Sachlich-
keit kennzeichnet sie als «die urspriingliche innere Empfanglichkeit der aus dem Heili-
gen Geist wiedergeborenen Seele; was an sie herantritt, das nimmt sie in der angemes-
senen Weise und in der entsprechenden Tiefe auf» (zitiert nach H. Conrad - Martius,
a.a.0., S. 82). Die Ausfiihrungen werfen auch ein Licht auf die Geschichte ihrer inne-
ren Berufung zum karmelitanischen Leben.

. Sie leisteten gegeniiber dem Psychologismus die Uberwindung des nur Relativen und

Individuellen im Denken durch Aufweis des zeitlos Giiltigen und Notwendigen, aber
nicht mit Hilfe transzendentaler apriorischer Formen, sondern notwendiger Wesen-
heiten. Diese Wesenheiten wiirden «geschaut», und zwar auf dem Weg iiber die sog.
phanomenologische Reduktion, die das Nebensédchliche und nur Faktische ausklam-
mert.

. Husserl in Gottingen, Rede zur Feier des 100. Geburtstages Edmund Husserls, S. 13.

9. ib.,5.9.

10.

11.

12,
13.

In der Rangordnung der Werte werden unterschieden: a) Werte des sinnl. Fiihlens od.
des Angenchmen, b) des vitalen Fiihlens od. des Edlen, c) des geistigen Fiihlens od. des
Schonen, des Rechten und der reinen Wahrheitserkenntnis, d) der absoluten Liebe od.
des Heiligen.

Scheler, Sohn bayrisch-jiidischer Eltern, hatte zum Katholizismus konvertiert, [Oste
sich dann spater wieder von ihm, um sich der Gedankenwelt Schopenhauers und Spi-
nozas zu nahern.

Dies ist eine selten ausfiihrliche Selbstaussage Edith Steins.

Esist auffallend, dass Angehorige des Judentums sich ganz besonders der Phinome-
nologie zugewandt haben. Hedwig Conrad-Martius, Edith Steins Freundin und selbst

187



14.

15.
16.

1L

18.

19.

20.
21.

22,

23.

24.

23,

eine profilierte Phdanomenologin, schreibt im Nachwort zu den an sie gerichteten Brie-
fen Edith Steins: «Es besteht eine Art nattirlicher Bereitschaft des jiidischen Geistes
zur Phdnomenologie — wenigstens in einem seiner charakteristischen Typen... zum
judischen Geist gehort eine gewisse bedingungslose Radikalitit, ... Phdnomenologie
aber bedeutet ihrerseits eine Radikalitét rein geistiger Sachbereitschaft und Sachhin-
gabe, wie sie nicht mehr liberboten werden kann. Es gehort zu ihr ein volliges Aus-
schalten aller Vor-Urteile, alles vorschnellen Urteilens von irgendwelchen traditionell
eingeiibten und angewohnten Begriffszusammenhingen her. Und es gehort zu ihr das
bedingungslose Vermogen eines reinen und ungetriibten Blickes auf die Sache» (S. 68).

Ein sehr schones Zeugnis fir Edith Steins 6kumenisch zu nennende Offenheit findet
sich auch in der Schilderung der Vorbereitungen zu Erna Steins Hochzeit im miitterli-
chen Haus: « Wir stellten den Sessel fiir Erna an einen Pfeiler zwischen zwei Fenster ...
Dariiber hing ein Bild des hl. Franziskus von Cima. ’’Das miissen wir wohl fort tun’’,
sagte Arno, in dem Gefiihl, dass der Heilige wohl kein ganz passender Zeuge bei einer
jiidischen Trauung sei. >’Lass es ruhig hidngen’’, erwiderte ich... Es blieb an seinem
Platz... Ich sah auf den hl. Franziskus iiber Ernas Kopf, und es war mir ein grosser
Trost, dass er da war» (A 164).

Vor allen vermisste sie die Moglichkeit selbstdndigen philosophischen Arbeitens.

Eine Habilitation wird zwar von der arischen Abstammung explizit erst in der Reichs-
habilitationsordnung vom 13. Dez. 1934 abhéingig gemacht.

Nach Prof. Dr. J. Nota SJ, in «De Linie», Amsterdam, 1.8.1947; P. Nota lernte Edith
Stein Ende des Jahres 1941 im Karmel Echt in Holland kennen und besuchte sie vom
Jan. 1941 bis zum 16. Juli 1942 finf bis sechs Mal (Hinweis von Waltraud Herbstrith).

Ob allerdings schon zur Zeit Edith Steins die jiidische Herkunft der spanischen Heili-
gen, die heute als gesichert gilt, bekannt war, entzieht sich meiner Kenntnis.

«Dein bin ich, geboren zu Dir, / Was verfiigst Du zu tun mit mir / Gib mir Reichtum
oder Armut, / Gib mir Trost oder Triibsal, / Gib mir Frohlocken oder Trauer, Siisses
Leben, Sonne ohne Schleier, / Daich ganz mich hingab: / Was verfiigst Du zu tun mit
mir?» (Nach der Uebersetzung von P. Erich Przywara).

Briefe Bd. 1, S. 31 (im Zusammenhang mit dem Wegzug von Husserl).

Eine der Grundlagen fiir diese Erneuerung, welche die Riickkehr des autonom gewor-
denen Menschen zu seiner transzendentalen Bindung wollte, lag in der erst im 20. Jhd.
vollzogenen Rezeption der Werke Kierkegaards. — Ausserdem war die bereits er-
wihnte Uberwindung des wissenschaftlichen Positivismus einer Erneuerung des reli-
gidsen Bewusstseins liberaus gewogen.

Gertrud von Le Fort erldutert hier mit sehr viel Verstandnis den «Gedanken des stell-
vertretenden Opfersy» innerhalb des karmelitanischen Lebens, einen Zentralgedanken
dieses Ordens, der fiir die Karmelitin Edith Stein spéter richtungsweisend in ihrer
«Siihnetheologie» gewordenist, vgl. auch die Anmerkungen auf S. 2 des Manuskripts.

Dass daneben auch Konversionen aus opportunistischen Griinden vollzogen worden
sind — im Zeichen des aufkommenden Nationalsozialismus — sei am Rand erwéhnt.

Eine schone Bestdtigung fiir die Richtigkeit ihres Entschlusses gibt die Beobachtung
von Edith Steins Freundin, Hedwig Conrad-Martius, nach der Beendigung ihres Novi-
ziatsjahres: «... die Kindlichkeit, Vergniigtheit und Geborgenheit, die sie jetzt gewon-

~ nen hatte, war, wenn ich das so sagen darf, bezaubernd. Der wundersame Doppelsinn

des Wortes Gratia: Gnade und Grazie, waren hier vereinigt» (a.a.O., S. 74).

1932 schreibt sie in einem Brief vom 2. Weihnachtstag: «Es gibt eine Berufung zum
Leiden mit Christus und dadurch zum Mitwirken mit seinem Erlésungswerk. Wenn

188



wir mit dem Herrn verbunden sind, so sind wir Glieder am mystischen Leib Christi;
Christus lebt in seinen Gliedern fort und leidet in ihnen fort; und das in Vereinigung
mit dem Herrn ertragene Leiden ist Sein Leiden, eingestellt in das grosse Erlosungs-
werk und darin fruchtbar ...» (Briefe, Bd. I, S. 125).

26. Band 11, S. 121.

27. Ab 1933 sind den Juden im ganzen Deutschen Reich systematisch alle Biirgerrechte ge-
nommen worden. Auguste Stein-Courant, die Mutter, wurde in der Zeit unmittelbar
vor Edith Steins Klostereintritt konkret getroffen durch denam 1.4. 1933 einsetzenden
Boykott von Geschéften im Besitz deutscher Staatsbiirger jlidischen Glaubens und jii-
discher Abstammung.

28. Die Ausserung von Hedwig Conrad-Martius ist hier mitzubedenken: «Die an letzter
personaler Stelle bei ihr (d.i. E. St.) vorhandene vollkommene Unbeirrbarkeit ihres
Tuns und Leidens, diese unerschiitterliche Tapferkeit, dieses unverwandte nur auf ein
einziges Ziel Zustreben — das war Edith Stein» (a.a.0., S. 79 ff.).

29. Jehuda Halevi (1080- 1145) bezeichnet das jiidische Volk als Herz der Menschheit, das
schneller und tiefer als andere den Zustand der Menschen empfinde. — Den Hinweis
verdanke ich dem Artikel von Clemens Thoma «Kritik an heutigen Gespriachstenden-
zen bei Christen und Juden», Judaica Juni 1982, S. 113.

30. vgl. dazu Clemens Thoma, (Christl. Theologie des Judentums), S. 205, der dies «die
wohl erschiitterndste jiidisch-christliche Gemeinsamkeit» nennt.

31. ib. S. 267: die «Zweigestalt» meint die Gemeinschaften der Christusjiinger und die Ge-
meinschaften des Judentums.

LITERATURVERZEICHNIS

Edith Stein: Aus dem Leben ciner jlidischen Familie. Kindheit und Jugend. — Nauwe-
laerts, Louvain / Herder, Freiburg 1965 (zitiert als A).

Edith Stein: Selbstbildnis in Briefen, Erster Teil 1916-1934. — De Maas & Waler, Druten
/ Herder, Freiburg 1976.

ib. Selbstbildnis in Briefen, Zweiter Teil, 1934-1942. — a.a.0. 1977.

Edith Stein: Briefe an Hedwig Conrad-Martius. Mit einem Essay iiber Edith Stein, hrsg.
von Hedwig Conrad-Martius. — Miinchen: Kosel-Verlag 1960.

Hilda Graef: Edith Stein, Zeugnis des vernichteten Lebens. — Herder: Freiburgi.Br. 1979
(5. Lizenzausgabe von «Leben unter dem Kreuz», Verlag Josef Knecht, Frankf. a.M.
1954).

Waltraud Herbstrith: Das wahre Gesicht Edith Steins. — Miinchen: Gerhard Kaffke
1971.

Helmuth Pleassner: Husserl in Gottingen. Rede zur Feier des hundertsten Geburtstages
Edmund Husserls. Gottinger Universitdtsreden. — Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1959.

Clemens Thoma: Christliche Theologie des Judentums. VI. Reihe «Das Buch der Bii-
cher», Band 4 a/b. — Aschaffenburg: Paul Pattloch Verlag 1978 (mit einer Einfiihrung
von David Flusser).

Juden in Preussen. Ein Kapitel deutscher Geschichte. Hrsg. vom Bildarchiv Preussischer
Kulturbesitz (offizieller Katalog der Ausstellung «Juden in Preussen», Berlin 1981). —

Dortmund: Harenberg Kommunikation 1981 (die bibliophilen Taschenbiicher Nr.
259/260).

189



	Edith Stein - Menorah und Christuskreuz : jüdische und christliche Einflussbereiche als Stadien einer inneren Biografie

