
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 40 (1984)

Artikel: Karl Barth und die Juden 1933/34 : auch ein Beitrag zu einem
umstrittenen Aspekt der "Theologischen Erklärung" von Barmen

Autor: Busch, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KARL BARTH UND DIE JUDEN 1933/341
AUCH EIN BEITRAG ZU EINEM UMSTRITTENEN
ASPEKT DER «THEOLOGISCHEN ERKLÄRUNG»

VON BARMEN

von Eberhard Busch

Karl Barth und die Judenfrage 1933/34 — mein Thema könnte auch
heissen: Warum fehlt in der «Theologischen Erklärung» der Bekenntnissynode

in Barmen im Mai 1934 ein direktes Wort für die Juden? Oder besser:
Ist aus diesem Schweigen die Berechtigung einer christlichen Gleichgültigkeit
in der Judenfrage und gegenüber dem Antisemitismus zu schliessen? Aber da
Barth der Hauptverfasser und eigentliche Theologe der Barmer Erklärung
ist, richtet sich diese Frage vor allem an ihn.

Dass dort ein solches Wort für die Juden unterlassen blieb, dass er —
anders als Dietrich Bonhoeffer2 — die Judenfrage «im Kirchenkampf jedenfalls

öffentlich (z.B. in den beiden von mir verfassten Barmer Erklärungen
von 1934) nicht ebenfalls als entscheidend geltend gemacht» habe, das hat
Barth im Alter als seine Schuld bekannt3. Dieses Schuldbekenntnis fügt sich

gut ein in das heute vorherrschende Bild von der Rolle Barths bei den Anfängen

der Bekennenden Kirche 1933/34. Nach Klaus Scholder war der Grund
für jene Unterlassung Barths «kein zufälliges Übersehen, sondern eine be-
wusste Konsequenz» seiner Konzentration auf die theologische Existenz in
der Kirche4. Nach Wolfgang Gerlach sind durch den Einfluss, den Barth —
auch mit seinem (angeblichen) Desinteresse in der Judenfrage — auf die
Bekennende Kirche gewonnen habe, dann sogar Ansätze in ihr zu einem Bekennen

in dieser Sache abgeklemmt worden: «Der Arierparagraph (sc. die
Ablehnung eines kirchlichen Arierparagraphen) war in der Pfarrernotbunderklärung

(sc. vom Sept. 1933) in den Rang des status confessionis erhoben
worden. Das war Bonhoeffers Handschrift. In der Barmer Erklärung fehlte
eine Verpflichtung gegenüber dem Volk Israel. Das war Barths
Handschrift»5. Und «leider» sei die Bekennende Kirche hier, statt Bonhoeffer,
Barth gefolgt6. Das Bild ist ungefähr klar. Ich möchte hier nun freilich hinter
seine Richtigkeit, obwohl es durch Barths Schuldbekenntnis gedeckt
erscheint, ein Fragezeichen setzen. Es geht mir dabei um mehr als um eine blos-

Eberhard Busch, Dr. theol., Verfasser von «Karl Barths Lebenslauf», München 1975,
Pfarrer in CH -4813 Uerkheim/AG.

158



se historische Gerechtigkeit, geschweige um eine Unfehlbarkeit Barths. Es

steht dabei, wie ich meine, gerade auch das Verständnis der Barmer Erklärung

auf dem Spiel.

1. Barth 's Stellung nach und vor 1933/34

Zunächst: Problematisiert man Barths Haltung an diesem Punkt, so
kann sich das nur auf 1933/34 beziehen. Seit 1935, als er allerdings in die
Schweiz vertrieben war, rief er die Bekennende Kirche öfters direkt auf —
nicht nur allgemein zu politischem Widerstand, sondern gerade auch zum
Einstehen für die Juden — und zwar betont nicht nur für die Judenchristen7.
Als Beispiel seine Erklärung nach der Reichspogromnacht: Die «antisemitische

Pest» mit dem durch sie bewirkten himmelschreienden «unsagbaren
Jammer» sei der eine, entscheidende Grund, dem Nationalsozialismus «auf
der ganzen Linie ein entschlossenes Nein entgegenzustellen». Die beschlossene

«physische Ausrottung gerade des Volkes Israel», die «Verbrennung
seiner Synagogen und Thorarollen», die «Perhorreszierung... des 'Judengottes'»

ist also als solche auch ein Angriff auf die christliche Kirche «in ihrer
Wurzel». «Was wären, was sind wir denn ohne Israel?». Ja, Antisemitismus
ist Antichristentum, der prinzipielle Antisemit ist der Antichrist. Denn —
und Barth wendet hier den in der kirchlichen Tradition antijüdisch gebrauchten

Begriff der Verwerfung umgekehrt gegen den Antisemitismus: «Wer den
Juden verwirft..., der verwirft» Jesus Christus8. Wo hat auch nur im ausser-
deutschen Christentum noch einmal einer die Notwendigkeit des Widerstandes

gegen den Nazistaat entscheidend nur mit dessen Antisemitismus begründet?

Barths Sätze sind in ihrer inneren Logik wohl kühn, indem hier
ausgerechnet der Jesus Christus, der doch als Stein des Anstosses zwischen Juden
und Christen stand, vielmehr als die unzerstörbare, unentrinnbare
Verbindungsbrücke zwischen beiden gilt. Und das so sehr, dass die Kirche sich selbst
aufheben würde, wenn sie jetzt nicht unzweideutig für die Juden und gegen
den NS-Antisemitismus einsteht. Nebenbei möchte ich hier einfügen: darin
steckt auch in nuce ein Konzept für einen zu führenden Dialog zwischen
Juden und Christen. Er ist von da aus nicht so zu führen, dass man in gegenseitiger

(sogenannter) «Toleranz» die unterscheidenden Glaubensweisen nivelliert,

sondern so, dass auf jeder Seite versucht wird, die eigene Sache ernster
zu nehmen als zuvor, in Selbstkritik, in Busse, dass man das zuvor nicht oder
nicht recht genug getan hat. Barth hat im Alter erklärt, es gebe nur ein ganz
ernstliches ökumenisches Problem, der Bruch zwischen Kirche und Synagoge.

Wenn er nun auf die ihn auch interessierende Frage nach der Überwindung

des Bruchs zwischen Katholiken und Protestanten antworten konnte,

159



die Katholiken müssten katholischer und die Evangelischen evangelischer
werden, so liesse sich auf die Frage nach dem Gebotenen angesichts des

Bruchs von Synagoge und Kirche Entsprechendes sagen: die Juden müssten
jüdischer und die Christen christlicher werden9. Je mehr die Christen ihre
Bindung an ihren Elerrn Jesus Christus nicht «mildern», sondern intensivieren

und sich darauf konzentrieren, desto mehr — dessen war Barth offenbar
überzeugt — werden sie nicht von den Juden weg, sondern auch zu ihnen hin
geführt. Nicht zuletzt darum ist gerade keine christliche Judenmission zu
betreiben, indem die Christen ja selber sozusagen ihre «Christianisierung»
immer auch noch erst recht vor sich haben. Das nur nebenbei zum Verständnis,
dass für Barth das starke Hervorheben der zentralen Gestalt Jesu Christi
nicht eine Trennung von den Juden meinte und bedeutete, sondern den
Zugang zur Verbindung mit ihnen in sich schloss. Christozentrik hiess 1942
jedenfalls bei ihm: die Kirche «bekennt sich, indem sie sich zu Jesus Christus
bekennt,... zu der Substanz aller Hoffnung der Väter, aller Mahnungen und
Drohungen des Mose und der Propheten, aller Opfer der Stiftshütte und im
Tempel, jedes Buchstabens in den heiligen Büchern Israels»10.

Ist die Einsicht, dass der Antisemitismus von Christen nur abzulehnen
ist, Barth erst nach 1933/34 gekommen? Blicken wir jetzt auf die Zeit vor
1933, so muss man zunächst sagen, dass sein «natürlicher Mensch» wohl,
woher auch immer, eine unterschwellige Aversion gegen Juden hatte. Es gibt
dafür wohl einige Belege". Man kann das auch seiner noch später vertretenen

These entnehmen, der Antisemitismus habe, so verwerfliche Konsequenzen

er auch daraus ziehe, doch ein zutreffendes Gespür für das bis ins Physische

Befremdliche der Juden12.

Bedenklicher war wohl, dass in Barths beiden «Römerbriefen» der Jude
überhaupt keinen Platz hatte, er ist dort bis zur Unkenntlichkeit entmythologisiert

zum Typus einer allgemeinen religiösen Haltung13. «Israel» ist nur
Chiffre für die «Kirche», die als Hort der «Religion» unter negativem Urteil
steht. Man muss wohl sagen: dabei und damit wird die neuprotestantische
Judenpolemik zur Kirchenpolemik, was freilich zeigt, dass der Begriff
«Israel» bei Barth unterschwellig negativ besetzt ist. Immerhin ist zweierlei von
Barths «Römerbriefen» her in seine spätere Israellehre mitgegangen: a) der
Gedanke der Solidarität — nämlich vom Gedanken her: beide liegen gleichsam

im selben Spital krank, und b) der eben schon angedeutete Gedanke: die
Polemik, die wir gern gegen die andere Seite richten, muss sich immer
notwendig zuerst gegen uns selbst richten. Doch bleibt es auch so richtig: in den
zwanziger Jahren hatte Barth noch keine konkrete Israellehre. Freilich hat er
sich aber schon angesichts des damals grassierenden Antisemitismus klar
davon distanziert. So — um nur einige Beispiele zu nennen — 1928 in einem mit
Tillich u.a. herausgegebenen Aufruf, dass der Antisemitismus «mit der

160



christlichen Gesinnung unvereinbar» und eine «Versündigung an Christus»
ist14. So 1929 in einem Interview, in dem der kuriose, viel Ärgernis erregende
Satz fiel: Gegen den Antisemitismus würde er sich sogar mit Teufels
Grossmutter verbünden15. Ich weise auch auf eine weniger bekannte Stelle in seiner
Ethikvorlesung 1928 hin, wo es, ausdrücklich auch inbezug auf den
Antisemitismus, heisst: es gebe heute in Europa gar kein durch gemeinsames Blut
begründetes Volkstum mehr, und er fügt ahnungsvoll hinzu: «Man kann den
modernen Staat... nicht schwerer gefährden, als wenn man um dieses
Namens (sc.des Volkstums) willen eines der in ihm vereinigten und aufgegangenen

Volkstümer gegen das andere... mobil macht»16. Aber, fährt, Barth
fort, selbst wenn es heute noch ein durch gemeinsames Blut verbundenes
Volkstum gebe, so brauche dieses gerade dann der der Öffnung und Begrenzung

durch den Gedanken der Menschheit, die in ihm allemal konkret vertreten

sei durch den «Fremdling in deinen Toren» (ex. 20,10). Und Barth zitiert
dazu das schöne Wort nicht zufällig des jüdischen Philosophen Cohen:
«Und der Fremdling bleibt nicht der Gastfreund, für den auch Zeus ein
besonderes Ressort hatte, sondern er wird zum Vertreter des Menschen unter
den Völkern»17. Kurz, trotz des Mangels einer konkreten Israellehre gab es

für Barth vor 1933 nur ein blankes Nein zum Anisemitismus. So dass wohl
doch auch in dieser Beziehung sein späteres Diktum gilt: Schon am 30.
Januar 1933 «brauchte (ich) mich gar nicht zu besinnen, dass ich es abzulehnen
hatte»18.

2. Wider den kirchlichen Arierparagraphen

Es ist freilich richtig, Barth scheint etwas später als z.B. Bonhoeffer den

Angriff des Flitlerstaates speziell auf die Juden bemerkt zu haben. Er befand
sich in dem kritischen April 193 3 (Judenboykott vom 1. April und das

Beamtengesetz vom 7. April, das u.a. auch jüdische Beamte diskriminierte) nicht
in Berlin wie Bonhoeffer, der zudem durch betroffene Verwandte alarmiert
war, sondern zur Erholung von anstrengenden Vorlesungen und Vortragsreisen

in abgelegenen italienischen Dörfern. Aber dass er dann bald,
vielleicht mehr als Bonhoeffer, die Fülle der Nazi-Unrechttaten gewahrte —
eben nicht nur gegenüber den Juden, sondern auch gegenüber der Presse, der

politischen Linken usf. —, das heisst ja nicht, dass er damit schon das
Unrecht an den Juden verharmlost oder übersehen habe. Er hat es schon gesehen

und ernstgenommen19.

Jedenfalls ist die zitierte These Gerlachs nicht richtig, dass Barth nicht
auch angesichts der Übernahme des staatlichen Arierparagraphen in die

Ordnung der Kirche den status confessionis für gegeben gesehen habe. Dass
die Kirche in diesem Fall vielmehr «aufgehört habe, christliche Kirche zu

161



sein», hat er tatsächlich mehrfach öffentlich erklärt, z.B. in dem Heft
«Theologische Existenz heute», der meistgelesenen theologischen Schrift
von 193320, und auch in der ersten Barmer Erklärung bei der reformierten
Bekenntnissynode im Januar 19342'. Dass das in der Barmer Erklärung vom
Mai 1934 nicht expressis verbis wiederholt wurde, sondern nur noch — nämlich

in der dritten These — eingeschlossen war22, das liegt übrigens auch daran,

dass der kirchliche Arierparagraph inzwischen gesetzlich klar aufgehoben

war. Wie man sich auch klar machen muss, dass der Staat gerade in diesen

Monaten überhaupt in seinem Antisemitismus wieder zurückhaltend
geworden war — damit man nicht in verstecktem Anachronismus fragt: warum
hat «Barmen» zum Unrecht an den Juden geschwiegen? — wobei man aber
unbewusst an die später begangenen Verbrechen denkt.

Doch wie ist nun die heute vielzitierte Stelle in Barths Brief vom 11.
September 1933 an Bonhoeffer — unmittelbar nach der Einführung eines
kirchlichen Arierparagraphen für Preussen — zu verstehen? Barth widerspricht
da Bonhoeffers Absicht zum Kirchenaustritt wegen des kirchlichen
Arierparagraphen mit dem Argument: es müssten dazu noch «schlimmere
Abweichungen» und ein «Zusammenstoss an einer noch zentraleren Stelle»
erfolgen23. Man liest heute oft daraus heraus, dass Barth hier die Misshandlung

der Juden für nicht so schlimm und zentral gehalten habe. Das nenne ich
nicht fair zitiert. Barth ist ja mit Bonhoeffer völlig eins: der Paragraph ist
«untragbar»; der «status confessionis» ist damit in der Tat gegeben und
gegenüber einer ihn bejahenden Kirche gibt es nur «die schärfste prinzipielle
Haltung». Was zwischen beiden einzig zur Rede steht, ist die Frage: jetzt
Kirchenaustritt deswegen und Gründung einer Freikirche — ja oder nein? Und
da meint Barth : nicht wir haben die Kirche zu verlassen; den anderen ist unter
Protest deutlich zu machen, dass sie sie verlassen haben. Bei Kirchenaustritt
könnten wir ja nicht mehr in der Kirche dagegen kämpfen. Und — wir können

noch in der Kirche dagegen kämpfen. Es müsste noch Schlimmeres
passieren, dass wir das nicht mehr könnten. Aber dann werden wir nicht «austreten»,

sondern ausgeschlossen... — Ich kann es nicht anders sehen: jene
inkriminierte Stelle bezieht sich allein auf die Gestalt der jetzt nötigen Opposition.
Sie sagt nicht: der Arierparagraph ist nicht so schlimm, sie sagt: die Situation
in der Kirche ist nicht so schlimm, um ihn nicht noch wieder beseitigen zu
können. Wie Barths nächster Brief an den nach London ausgewichenen
Bonhoeffer vollends klarstellt24, hörte Barth aus Bonhoeffers Brief nicht so sehr
die Solidarität mit den judenchristlichen Pfarrern heraus als eine Resignation,

den jetzt z.B. wegen des Arierparagraphen notwendig gewordenen
Kampf in der Kirche zu kämpfen. Allein dagegen redete Barth an.

162



3. Das Problem der Zweireichelehre

Freilich, der Eindruck einer gewissen Zurückhaltung Barths ist dennoch
nicht unzutreffend. Denn er meinte nun in der Tat, dass das nötige Nein zu
diesem Paragraphen nicht schon die nötige Klärung in der Kirche bedeute.
Im November 1933 sagte er: Solange nicht die falsche Lehre der Deutschen
Christen umfassend aus der Kirche ausgeschieden sei, «solange würde es...
gar nichts helfen, wenn etwa der unselige Arierparagraph übermorgen gänzlich

in der Versenkung verschwinden würde»25. Um den Sinn dieses Satzes zu
ermessen, muss man sich aber nun vergegenwärtigen, dass Barth sich 1933 so
scharf wie gegen die Deutschen Christen auch gegen die «Jungreformatorische

Bewegung» wandte, die sich immerhin doch zur Abwehr der deutsch-
christlichen Gefahr in der Kirche gebildet hatte. Wenn er ihr gleichwohl
vorwarf, sie sage «heimlich» dasselbe wie die Deutschen Christen26, so hatte er
dabei deren Aufruf vom 9.5.1933 vor Augen und speziell deren Art von
Zweireichelehre, laut der die Kirche den Staat in seinem Bereich gewähren
lassen und laut der der Staat umgekehrt die Kirche in ihrem Bereich gewähren
lassen soll. So sagt der Aufruf einerseits ein «freudiges Ja» zum Hitlerstaat,
verwahrt sich andererseits gegen staatliche Eingriffein die Kirche, z.B. durch
Ausschluss von Nichtariern aus der Kirche. In dem Sinn trat dann diese

Gruppe bei den Kirchenwahlen im Juli 1933 an mit der Parole: «Kirche muss
Kirche bleiben», womit, spitz gesagt, wieder gemeint war: Sicherung der Kirche

vor Schmälerung ihres Bestandes an Bekenntnis und Rechten durch den

Staat — ein Anliegen das aber kombinierbar und kombiniert blieb mit jenem
«freudigen Ja» zum Nazistaat.

Und nun ist zu sagen: Barths schroffes Nein zu dieser Gruppe zielte gerade

auch auf diese Kombinierbarkeit ihrer Kirchlichkeit mit einem Ja zum
neuen Staat. Und das heisst, ihm ging es offenbar von Anfang an gerade
nicht — wofür man ihn wohl oft gelobt oder getadelt hat — um jenes blosse

«Kirche muss Kirche bleiben», gerade nicht um «die Vorstellung von der
formalen Selbständigkeit der Kirche gegenüber dem Staat und den politischen
Einflüssen», was er vielmehr als Kernstück der Jungreformatoren
bezeichnete27. Sicher, auch er konnte sagen: Kirche muss Kirche, Theologie
muss Theologie bleiben. Aber das Verständnis dessen bei ihm hängt schlechthin

daran, dass man begreift, dass er damit zugleich das Verständnis derselben

Parole bei den Jungreformatoren aufs bestimmteste ablehnte. Seine

Ablehnung der Jungreformatoren war nicht ein Missverständnis, sondern an
deren Verständnis hängt das Verständnis des Sinnes seines ganzen
Kirchenkampfes. Und was er da ablehnte, ist jetzt klar. Sein Kampf 1933/34 galt dem

Ringen um ein kirchliches Reden und Handeln, das als solches jede
Kombinierbarkeit mit einem Ja zum neuen Staat grundsätzlich ausschloss. Man
könnte auch sagen, es standen sich auf beiden Seiten zwei verschiedene Auf-

163



fassungen von «Bekennen» gegenüber: dort in dieser Gruppe ging es um
Wahrung und Sicherung des kirchlichen Bekenntnisstandes vor dem Staat,
hier bei Barth um die Befähigung zu aktuellem Bekennen, notfalls auch
gegenüber oder gar gegen den Staat. Und in seiner Sicht hat sein Ringen eben
darum dann in der Barmer Erklärung kirchliche Anerkennung und Gültigkeit

bekommen. Also, pointiert gesagt: wer Barths Kampf gegen die
Jungreformatoren für falsch hält, kann schwerlich den Sinn verstehen, in dem
Barth die Barmer Erklärung vom Mai 1934 verfasste.

Was Barth schon im Juni 1933 als das Problem bei jenem Eintreten bloss
für eine «formale Selbständigkeit der Kirche» ansah, das bestätigte sich ja
dann exemplarisch bei den innerkirchlichen Diskussionen um den kirchlichen

Arierparagraphen im Herbst 1933. Die meisten Gutachten28 dazu laufen

(mehr oder weniger) auf der Linie, die W. Künneth, führendes Glied der
Jungreformatoren, bereits im April abgesteckt hatte29: der kirchenrechtliche
Status der Judenchristen in der Kirche fällt ins Ressort der Kirche, die politische

Behandlung der Juden im staatlichen Leben fällt ins Ressort des von den
Christen zu bejahenden Staates. So erklärte nun z.B. Georg Merz: Der NS-
Staat «Mag... durch volkspolitische Erwägungen genötigt sein, (den Juden)
den Eingang in das natürliche Volk zu versagen. Der lutherische Christ...
kann auch dies Gesetz bejahen». Aber infolge des allgemeinen Priestertums,
in das auch Juden «durch die Taufe» aufgenommen würden, dürfe die Kirche

Judenchristen nicht vom Amt ausschliessen, wennschon sie sich heute
zurückhalten sollten wegen «der schwierigen Lage, "in die sie die Kirche vor
dem Volke bringen"»30.

Auf derselben Linie lief aber nun auch der Pfarrernotbund, der in jenem
Herbst in Protest u.a. gegen den kirchlichen Arierparagraphen entstand und
in dem ein gut Teil jener Jungreformatoren führend waren. In der
Verpflichtungserklärung für die Mitglieder des Notbunds wandte man sich wohl gegen
die «Verletzung des Bekenntnisstandes» durch Verfolgung von Pfarrern und
eben auch durch Anwendung eines kirchlichen Arierparagraphen. Aber wie
das gemeint war, offenbarten die «Sätze zur Arierfrage in der Kirche» des

Notbundleiters Martin Niemöller — nämlich etwa im Sinn der These von
Merz31. Und dass hier weiter überhaupt nach dem Muster jener gezeigten Art
von Zweireichelehre gedacht wurde, machte vollends das Flugblatt des
Notbundes vom November 1933 klar mit seiner Erklärung: seine «Staatstreue»
sei «unerschüttert»32.

Man versteht von da aus Barths Satz nach seiner ersten Begegnung mit
dem Notbund am 30. Oktober 193333: er habe dort «alles, was ich im Sommer
gegen die... Jungreformatoren auf dem Herzen hatte in erschreckender Weise

bestätigt gefunden». Und man versteht von da aus, warum für Barth mit
der gewiss nötigen Ablehnung des Arierparagraphen noch nichts gewonnen

164



war. Solange nämlich dabei das kirchliche Bekennen mit einem Ja zum Staat
kombiniert war, solange war die Kirche nicht frei gegenüber dem Staat und
solange blieb ihr Bekennen faktisch nur Wahrung des «Bekenntnisstandes»,
d.h. kirchliche Selbstsicherung, und das unter gleichzeitiger Gutheissung des

staatlichen Treibens, z.B. in puncto Rassegesetzgebung. Die eingangs zitierte
These Gerlachs enthält also meines Erachtens einen groben Fehler, indem sie

die Notbunderklärung gegenüber dem kirchlichen Arierparagraphen
automatisch ineinssetzt mit einer «Verpflichtung gegenüber dem Volk Israel».
Eine solche Verpflichtung war die Erklärung gerade nicht. Sie war kein Wort
für die Juden, sie war ein Wort gegen die Verletzung der Kirchenordnung
und des «Bekenntnisstandes». In dem Kontext, in dem sie stand, und in der
Art, in der sie begründet war, überliess sie ja die nichtchristlichen Juden
vielmehr dem staatlichen Treiben, dass sie ausdrücklich guthiess. Überspitzt
gesagt: die Art und Weise, in der sich die kirchliche Mitte damals überhaupt
gegen einen kirchlichen Arierparagraphen wandte, hinderte sie geradezu, zu
einer «Verpflichtung gegenüber dem Volk Israel» zu stehen. Und dass sie zu
den Judenchristen stand, das beruhte auf der älteren kirchlichen Auffassung,

dass Judenchristen gar keine Juden mehr seien, dass das Taufwasser
ihr Judesein abwasche — eine Auffassung, die durch die Nazilehre von der
rassischen Begründung des Judeseins freilich etwas ins Wanken geriet, was
sich in der Aufforderung etwa von Niemöller und Merz zeigte, die Judenchristen

müssten sich heute in der Kirche zurückhalten34.

4. Widerstand durch die Bindung an das eine Wort Gottes

Eben bei jener ersten Begegnung mit dem Notbund berührte Barth
genau diesen wunden Punkt, indem er sagte: «Was sagt die Kirche zu dem, was
in den Konzentrationslagern geschieht? oder was zu der Behandlung der
Juden? »3 5. « Ist die Kirche nicht mitschuldig daran, weil sie geschwiegen hat?...
Wer das Wort Gottes zu verkündigen hat, der muss zu solchen Vorgängen
sagen, was das Wort Gottes sagt»36. Man muss diese Worte streng im Ohr
behalten, um zu begreifen, dass Barths Kirchenkampf offenbar dem Ziel galt,
die schweigende Kirche instandzusetzen, eine auch in dem Sinn bekennende
Kirche zu werden, dass sie auch gegenüber dem Unrecht an den Juden nicht
mehr schweigt. Die tiefe Erschütterung Barths darüber, dass die Kirche freilich

vorderhand nahezu ganz unfähig ist, auch hier zu bekennen, bestimmte
die Linie nun seines Kirchenkampfes in der Weise, dass er im Grunde einfach
nach drei Grundsätzen verlief: 1.) die Kirche ist zurückzurufen zur Verkündung

allein des Wortes Gottes, 2.) die Kombination ihrer Verkündigung mit
einem Ja zum Hitlerstaat wird nur so, aber so unbedingt und von selbst
aufhören, und 3.) — mit jenem Zitat: «Wer das Wort Gottes zu verkündigen

165



hat, der muss zu solchen Vorgängen sagen, was das Wort Gottes sagt»;
der wird also zu den vorfallenden Ungeheuerlichkeiten u.a. inbezug auf die
Juden nicht schweigen.

Überzeichne ich damit Barths Einstellung? Es finden sich ja Äusserungen

von ihm aus dieser Zeit, die man oft so verstanden hat, als hätte doch
auch er jene angedeutete Art von Zweireichelehre vertreten bzw. als hätte er
derart zum Rückzug in den Elfenbeinturm «theologischer Existenz» geblasen,

dass er damit faktisch einen Freibrief für staatliche Willkür ausgestellt
hat. Ich nenne zwei der markantesten Äusserungen. 1) Sein Satz im Heft
«Theologische Existenz heute» von J uni 193 3, es gelte gerade j etzt Theologie
zu treiben, «als wäre nichts geschehen»37. Die Polemik dieser Schrift gegen
die Jungreformatoren sollte einem freilich eigentlich schon verbieten, den
Satz in jener Weise zu verstehen. Tatsächlich war der Satz, gerade jetzt zu
tun, «als wäre nichts geschehen», die denkbar schroffste Kampfparole gegen
das Diktat der damals in der Kirche ausgerufenen «neuen Gottesstunde von
1933». Der Satz erklärt: es ist nichts mit dieser «Gottesstunde»; sie bedeutet
und gebietet uns — nichts! Und von jenem Diktat rief Barth nun allerdings
weg zum allein verbindlichen Wort Gottes, aber damit nicht in einen
Elfenbeinturm, sondern das in der Meinung, wie er gleich hinzufügte: «dass das

Wort Gottes Alles und Jedes aus dem Feld schlägt, was ihm widerstehen
mag»38. Und dass heisst, «darum kann die Kirche, kann die Theologie auch
im totalen Staat keinen Winterschlaf antreten, kein Moratorium und auch
keine Gleichschaltung sich gefallen lassen. Sie ist die naturgemässe Grenze
jedes, auch des totalen Staates»39. Mit anderen Worten, im Wort Gottes hat
die Kirche, wenn sie sich allein daran binden lässt, gerade jetzt — wie Barths
häufige Formel lautet — ein «geistliches Widerstandszentrum»40.

Eine zweite ähnliche Äusserung: Im Dezember 1933 erklärte Barth: «Ich
widerstehe einer heute beim Nationalsozialismus ihre Zuflucht suchenden

Theologie, nicht der nationalsozialistischen Staats- und Gesellschaftsordnung»4

1. So hätte vielleicht auch Künneth reden können. Aber wenn der Satz
tatsächlich sagt, wie er auf Anhieb tönt, so hätte sich Barth schon sehr
widersprochen, wenn er nur wenige Monate später der Bekennenden Kirche die
«Illusion» vorwarf, «als ob der eigentliche Gegner einer Bekennenden Kirche

nicht der nationalsozialistische Staat als solcher sei»42. In Wirklichkeit
liegt die Pointe jenes Satzes in seiner folgenden Begründung: nicht aus
klösterlicher Gleichgültigkeit widerspreche er nicht dem Hitlerstaat, sondern
«einfach darum, weil ich überzeugt bin, dass die Kirche gegenüber Staat und
Gesellschaft der übergeordnete, der überlegene Bereich ist, dass die eigentlichen

Entscheidungen auch über Staat und Gesellschaft nicht in Staat und
Gesellschaft, sondern in der Kirche fallen»43. Das ist deutlich nicht die
Zweireichelehre der Jungreformatoren, sondern eine, ich möchte sagen, «theokra-
tisch-christokratische» Sicht von Kirche und Staat. Zwar nicht, indem die

166



Kirche die Welt beherrscht, aber indem sie, wie Barth im selben Zusammenhang

sagt, einfach Kirche ist, das heisst: indem sie sich allein vom Wort Gottes

regieren lässt, ohne daneben andere Ansprüche anzuerkennen, fallen in
ihr Entscheidungen auch inbezug auf den Staat — und zwar nun offenbar so,
dass sie dann faktisch zum Unrecht im Staat nicht mehr schweigen wird.

Es leidet für mich keinen Zweifel, dass Barth genau in diesem Sinn dann
auch die Barmer Erklärung vom Mai 1934 verfasst hat. Denn das brachte
Barmen: eine Bindung der Kirche und ihrer Verkündigung an das eine Wort
Gottes in Jesus Christus — und das in einer Weise, dass diese Bindung nicht
mehr kombiniert und kombinierbar war mit der Bindung an «andere Ereignisse

und Mächte, Gestalten, Wahrheiten». (These 1). Und nach These 2 hat
das tatsächlich nicht nur innerkirchliche Relevanz — «als gebe es (andere)
Bereiche», in denen wir «anderen Herren zu eigen wären» und nicht unter
dem Gebot des einen Herren stünden. Vielmehr (These 5) ist der Kirche
aufgetragen, in diesen anderen Bereichen (ohne zu verwischen, dass es andere
Bereiche sind), also in Staat und Gesellschaft «an Gottes Reich, an Gottes
Gebot und Gerechtigkeit» zu erinnern.

Es ist zum Verständnis dieser Thesen und speziell der ersten schlechterdings

entscheidend, dass sie nicht sozusagen der Absolutheitsanspruch einer
triumphalistischen Kirche waren44, sondern das Bussbekenntnis einer irrenden

Kirche. Der Ton war nicht der : wir haben das eine Wort Gottes und können

das nun z.B. den Juden siegreich um die Ohren schlagen, sondern: wir
Christen sind nicht dort gewesen, bei dem doch für uns allein verbindlichen
Wort Gottes, wie es in der Heiligen Schrift bezeugt wird. Von da aus erklärt
sich mir übrigens Barths sonst rätselhafte Zustimmung zu Asmussens
kommentierendem Vortrag in Barmen45, nämlich so, dass er aus dem in manchen
Tönen wenig erfreulichen Vortrag nur eines, eben das Genannte heraushörte.

Barth hat ja später, wenn er Asmussen dafür lobte, meines Wissens immer
nur einen Satz von Asmussen erwähnt46: die Kirche bekenne mit These 1 ihre
Schuld für den seit Jahrhunderten die Kirche verwüstenden Irrtum. Eben
dieser für Barth wichtige Satz stellte nach ihm klar, dass «Barmen» als
solches kirchliches Bussbekenntnis zu versetehen ist41.

Es ist weiterhin davor zu warnen, leichtfertig von einem «Schweigen»
der Barmer Erklärung zur Judenfrage zu reden. Es gibt verschiedene Arten
des Schweigens. Es gibt ein Schweigen der Zustimmung, bei dem nichts zur
staatlichen Behandlung der Juden gesagt wird, weil man es gutheisst und
nichts daran auszusetzen hat. Es gibt auch ein Schweigen der Gleichgültigkeit,

bei dem man so mit anderen Dingen, etwa mit der Sicherung der eigenen
Interessen, beschäftigt ist, dass man die christliche Stellungnahme offen lässt
und verschiedene, wenn nicht gegensätzliche christliche Einstellungen für

167



möglich hält zu dem, wie der Staat mit den Juden umgeht. Hat die Barmer
Erklärung (warum auch immer) nicht ausdrücklich die Judenfrage genannt,
so lässt sich immerhin klar sagen, dass ihr Schweigen weder dieser noch jener
Art war. Nimmt man ihren Text so, wie er lautet, dann erlaubt er weder eine

Zustimmung noch eine Indifferenz gegenüber dem damaligen Antisemitismus.

Denn der Text schneidet die entscheidende Wurzel ab, aus der die
damalige christliche Zustimmung oder Indifferenz in dieser Sache kam, nämlich

das, was Barth die «natürliche Offenbarung» nannte und besonders in
These 1 verwarf48. Wo nicht mehr, wie das bei der Annahme einer natürlichen

Offenbarung Gottes der Fall ist, gesehen wird, dass Gott sich nicht
einfach überall offenbart, sondern an einem bestimmten Ort, im Raum seines

im Alten Testament bezeugten erwählten Volkes, da kann man dann Gottes
Willen eben auch im Gesetz des deutschen Volkes oder in der geschichtlichen
Stunde des Führers zu erkennen behaupten, wie es in der Kriche damals über
die Reihen der Deutschen Christen hinaus geschehen ist, um dann solche
Erkenntnis irgendwie mit dem biblischen Evangelium zu verbinden. Und wo
man wiederum solche Erkenntnis behauptet, da wird damit praktisch bereits
das Alte Testament und die Erwählung des in ihm bezeugten Volkes ausgehöhlt.

Der christliche Antisemitismus war also eine Blüte am Unkraut der
Lehre von der natürlichen Gottesoffenbarung. Mit dem Angriff auf dieses

Unkraut war mithin der Antisemitismus in der Wurzel angegriffen.

Kurz, «Barmen» ist keine Kompromissformel, sondern klarer
Ausdruck von Barths Verständnis einer Bekennenden Kirche, mit deutlichen
Implikationen für ein Einstehen zugunsten der Juden. Das höchst Verwunderliche

aber ist, dass dieses Verständnis, für das Barth bisher ziemlich einsam
gekämpft hatte, hier nun die «einmütige» Zustimmung einer Mehrheit fand,
darunter von vielen, die sich bislang mehr oder weniger auf der gezeigten
Linie der Jungreformatoren bewegt hatten. Da fragt sich natürlich, ob die Barmer

Einmütigkeit eine tatsächliche oder nur eine scheinbare war? Das musste
sich alsbald z.B. eben an der Stellung zur Judenfrage zeigen, die immerhin ja
dort nicht direkt genannt war. Dass sie — ohne dass die Erklärung sachlich
gleichgültig gegen den Antisemitismus war, geschweige ihn guthiess — nicht
direkt genannt war, dafür gab es, wie gesagt, einige äussere Gründe auf Seiten

Barths. Wichtiger ist, hier nun auch noch einmal das ebenfalls schon Gesagte
ins Auge zu fassen, dass der Text im Sinn, in dem ihn Barth verfasste, im
Kontext seines Bemühens gelesen werden muss, eine Kirche, die er im ganzen
nicht dafür für fähig hielt, nun doch in die Lage zu bringen, in der sie nicht
mehr würde schweigen können, auch an diesem Punkt nicht. Insofern brachte

«Barmen» mehr, als man damals erwarten konnte: nämlich die Klarstellung

der für die Kirche und ihre Verkündigung und ihren Dienst allein
verbindlichen Bindung an das eine Wort Gottes in Jesus Christus und damit die
Klarstellung der sachlichen Voraussetzung, unter der das Bekennen der Kir-

168



che mehr und anderes ist als ein Sichern des eigenen Bestandes, nämlich das
Reden und Handeln von einem «geistlichen Widerstandszentrum» aus.

5. Die Judenpredigt

Von da aus ist erneut und jetzt erst recht zu sagen, dass die Nichterwähnung

der Judenfrage in der Barmer Erklärung jedenfalls nicht bedeutet, dass

die Stellung zu ihr offengelassen oder ins freie Belieben der christlichen
Meinungen gestellt worden wäre. Es war ja eine Grundthese Barths, dass eine
allein an das Wort Gottes nach der Schrift gebundene Kirche frei gegenüber
dem Staat wird, so frei, dass ihr Bekennen von selbst faktisch einen Widerspruch

gegen staatliches Unrecht in sich schliesst. «Wer das Wort Gottes zu
verkündigen hat, der muss zu solchen Vorgängen (sc. wie der Misshandlung
der Juden) sagen, was das Wort Gottes sagt», hat es eben geheissen. Nun, da
sich die Kirche in Barmen in ihrer Verkündigung an das eine Wort Gottes
gebunden hat, würde sie also nicht mehr zur Misshandlung der Juden schweigen

können.

Dass das keine vage Hoffnung war, dafür hatte Barth bereits öffentlich
einen Beweis vorgelegt: in seiner sofort gedruckten Predigt vom 10.12. 1933

über Römer 15, 5ff., die eine Verbreitung fand wie kein anderes evangelisches

Wort für die Juden in der Hitlerzeit49. Wie mit einem Schlage fand
Barth hier nun selber jene bei ihm vorher so noch nicht gegebene konkrete
Israellehre. Aber seine Predigt ist ein Wendepunkt nicht nur in seiner eigenen
Erkenntnis von Israel, sondern sogar in der deutschen Theologiegeschichte
in dieser Sache überhaupt. Barths Vorbemerkung, dass er sich dieses Thema
nicht ausgesucht, sondern dass der Text ihn dazu genötigt habe50, bedeutet
keine Abschwächung seiner folgenden ebenso tiefen wie mutigen
Aussagen51. Im Gegenteil, das ist die Angel in der Tür seiner Aussagen. Für
ihn ist die Nötigung des Textes geradezu der Beweis dafür, dass tatsächlich
die Bindung der Kirche allein an das Wort Gottes, «wie es in der Heiligen
Schrift bezeugt wird», notwendig zu einem Wort für die Juden werden mus-
ste. Wenn man anders als in solcher Nötigung über die Judenfrage rede, sagt
er in der Predigt, sei man «auf dem Markt» und so komme man zu allerlei
willkürlichen Meinungen über die Juden, aber nicht zu einem notwendigen
Annehmen der Juden, und «das Wort Gottes schweigt dann wohl»52. Aber
wenn es nicht schweigt, sondern redet und denn auch gehört wird, dann kann
man auch zur Missachtung und Misshandlung der Juden nicht schweigen.

Mit dem Pochen auf den biblischen Text ist klar, dass sich Barth der
Zugang zur Judenfrage theologisch erschloss. Das heisst, die Frage der christlichen

Stellung zu den Juden stellte sich ihm nicht mehr (wie den meisten
damals sonst) erst indirekt und nachträglich auf dem Umweg des christlichen

169



Verhältnisses zum Staat; sondern vom Wort Gottes her ist das christliche
Verhältnis zu den Juden ein direktes und besonderes. Ich raffe Barths unerhört

dichte Aussagen in vier Sätzen zusammen53 :

1 Die Verbundenheit der Christen mit den Juden ist unentrinnbar, weil
Jesus Christus Jude war. Dieses Volkes Blut floss in seinen Adern. Seine

«Art» hat er angenommen, heisst es provozierend. Das erklärt gerade das
damals als pudendum Empfundene zu einem credendum. Und damit wird die
damalige Rede von einem «artgemässen Christentum» kritisch ins Gegenteil
gekehrt — durch die Zumutung an die Christen, wie Barth bald in Kirchliche
Dogmatik 12 sagte, in einem «letztlich geradezu entscheidenden Sinn selbst
Jude zu werden»54. Das heisst, die eigentliche theologische Frage ist nicht: ob
wir Christen die Juden aufnehmen, sondern allein die: ob wir zu ihnen auch
noch hinzu aufgenommen werden. Und also liegt das Heil für die Christen
nicht darin, dass es von den Juden weg zu uns übergegangen ist, sondern darin,

dass wir umgekehrt zurückgehen müssen, wie Barth sagt, «mitgenommen
oder hineingenommen» werden von Jesus in seinen «Bezirk», zu seinem
Volk55.

2) Das Besondere der Juden — hier nun kein Wort von «Blut und Rasse»

— besteht eben darin, dass sie erwählt sind, trotz ihrer in ihrer eigenen
Bibel sehr offen genannten Sünden. Ihr Besonderes liegt nicht in irgendwelchen
Vorzügen, die die Menschen dieses Volkes haben und derer sie sich rühmen
mögen, sondern liegt in dem Vorzug, den Gott dem Volk aus unverdienter
Gnade gibt. Ihr Besonderes liegt darum auch darin, dass sie uns andere durch
ihre Existenz daran erinnern, «dass es etwas Besonderes» — «dass es Gnade
ist», wenn Gott Menschen erwählt. Der Antisemitismus nimmt im Kern nicht
Anstoss an den Juden, sondern an ihrem «Gott der freien Gnade»56.

3) «Das Heil kommt von den Juden» (Joh. 4,22)57, und zwar
wunderlicherweise dadurch, dass Israel den Christus genau so verworfen hat, wie es

alle Völker auch genau so getan haben würden. Das nimmt der Gottesmord-
theorie ihre Pointe. Ja, Barth korrigiert hier gleich an zwei weiteren Punkten
die christliche Tradition: a) Der Verwerfung Christi seitens dieser Menschen
entspricht keine göttliche Verwerfung dieses Volks. Gerade kraft der Vergebung

des Gekreuzigten bleiben sie das erwählte Gottesvolk, b) Nicht an sich
die Verwerfung Christi durch die Juden ermöglicht es der Kirche, anstelle der
Juden Gottesvolk zu sein — das wäre das, was Barth später als spezifisch
«christlichen Antisemitismus» abgelehnt hat58 —, sondern die (auch für die
Juden gültige) Vergebung Christi erlaubt es den Christen, nun auch zum
Volk Gottes hinzuzukommen, obwohl sie keinerlei Vorzug vor den Juden
haben.

Wenn es einen Vorzug gibt, dann haben ihn nur die Juden. Das bestätigt
den schönen Satz von B. Klappert: Man kann nicht das «sola gratia» prokla-

170



mieren und Antisemit sein59. Von hier aus auch der Versuch einer Antwort
auf P. Lapide: Der «Christomonismus», den er Barth und speziell der Barmer

Erklärung vorwirft und den er für die Wurzel eines gefährlich
beschränkten und beschränkenden Denkens hält, — oder sagen wir besser, da
Barth dieses Wort entschieden abgelehnt hat: die zentrale Stellung Jesu Christi

bedeutet jedenfalls im Neuen Testament keine Einengung des Denkens, so
dass man darum dagegen zur Korrektur eine andere, bessere, nämlich eine
universalistische Linie betonen müsste. Vielmehr hat Barth ja das wieder aus
dem Neuen Testament hervorgehoben, dass gerade der eine Jesus Christus
der Garant des Universalismus der Gnade ist, die zuerst den Juden, dann
aber zu ihnen hinzu allen Menschen gilt: 1. Joh. 2,2; Joh. 3,16!.

4) «Nehmet euch einander auf» (Rom. 15,7) — als «strenger, unerbittlicher

Befehl für das Verhältnis von Juden und Heiden60! Der Aufnahme der
Heiden zu den Juden ins Volk Gottes muss also eine Aufnahme der Juden
durch die Christen entsprechen. Das darf auch durch das nicht verhindert
werden, was man sich einander vorhalten mag. Denn — und hier folgt einer
der einsichtigsten Sätze zu der ganzen Frage in der damaligen Zeit — Jesus

«sieht uns als Juden im Streit mit dem wahren Gott und als Heiden im Frieden

mit den falschen Göttern, aber er sieht uns beide vereint als 'Kinder des

lebendigen Gottes'»61. Also können wir einander «nur noch die Hände
geben..., um miteinander die Treue Gottes an uns... zu preisen». Und das halte
zusammen wie keine Volksgemeinschaft und kein Staat. Das hiess in der Zeit
damals sinngemäss: mit diesem Zusammenhalt muss die Kirche jetzt hervortreten,

sie hat jetzt die Mission des Zusammenhaltes, des Die-Hand-Gebens
da, wo der Staat trennt.

Ich rede jetzt nicht von der Diskussionsbedürftigkeit dieser Thesen
Barths, sondern sage nur: ihre Stosskraft geht jedenfalls klar in die Richtung,
die damals eine wegen jüdischer Verwandtschaft beunruhigte Predigthörerin
heraushörte und die ihr Barth folgendermassen bestätigte: «dass man im
Glauben an Christus... die Missachtung und Misshandlung der Juden, die
heute an der Tagesordnung ist, einfach nicht mitmachen darf.»62. Und ich
betone nochmals das mir hier Entscheidende, dass für Barth das
Ernstmachen mit dem dann in Barmen bekannten alleinverbindlichen Wort Gottes

ein solches Einstehen für die Juden — nicht nur einschliessen konnte,
sondern notwendig einschliessen musste.

6. Christliches Schuldbekennen

So selbstverständlich das nach allem Gesagten offenbar für Barth war,
Tatsache ist aber nun, dass «Barmen» kaum in dieser Weise wirksam gewor-

171



den ist. Liest man z.B. den Artikel von G. Merz über «Barmen» im Evang.
Kirchenlexikon63, der damals als Vertreter der kirchlichen Mitte dabei war,
so drängt sich die Vermutung auf und erhärtet sich nahezu zur Gewissheit,
dass eine Einmütigkeit dort doch nur sehr teilweise gegegeben war — was
wohl auch Barth übersehen hat. Ich vermute, dass die Mehrheit der Delegierten

die Erklärung gerade nicht in dem gezeigten Sinn verstanden hat, sondern
— ich meine: gegen den Wortlaut! — wohl nur als Bestätigung der ja vorher
schon vorherrschenden, bei den Jungreformatoren und im Pfarrernotbund
verbreiteten Ansicht: einerseits sei der Bereich der Kirche und ihres
Bekenntnisstandes vor dem Staat zu schützen, andererseits greife sie ihm nicht in sein
Amt. Barth sah erst einiges später mit wachsender Unruhe, dass die in Barmen

formierte Kirche gegenüber viel staatlichem Unrecht, namentlich an den
Juden, eine schweigende Kirche blieb64. Sie habe das Unrecht nicht nur
«nicht verhindern können», sondern «leider nicht einmal verhindern
wollen»65. Und ihre Schuld bestehe dabei in einem «An-Ort-Treten in der einst
gebotenen Ausgangsstellung»66, statt dass ihre Glieder «von da aus...
weitergegangen sind»67 hin zu einer Opposition gegen das Unrecht. 1964 aus Anlass
von 30 Jahren Barmen zog Barth dann eine verheerende Bilanz: «Barmen»
sei kein Wendepunkt der jüngsten Kirchengeschichte; es habe, dem dort
erhobenen Anspruch zuwider, weder die Kirche geeint, noch zur Konzentration

auf das eine Wort Gottes gesammelt, noch ein Politikum im Widerstand
gegen das Unrecht bedeutet68.

Es widerstrebt jedoch der «theologischen Existenz» Barths, für eine solche

Entwicklung einfach andere anzuklagen — so auf dem Ton: Hätte man
nur auf mich gehört! Er hat vielmehr das überwiegende Nichtbekennen der
Bekennenden Kirche inbezug auf die Juden im Alter als eine sehr konkrete
Frage nach seinem eigenen Versagen in den zwei Jahren seines direkten
Dabeiseins im deutschen Kirchenkampf verstanden — als Frage nach seiner
Schuld daran, dass die von ihm verfasste Barmer Erklärung die evangelische
Kirche faktisch doch nicht instandgesetzt hat, an diesem Punkt zu bekennen.
Man kann freilich mit solchem Schuldbekenntnis auf zweierlei Weise umgehen.

Wenn mir z.B. der alte Barth einmal sagte, er habe die meisten Teile der
Bibel nie verstanden, so kann ich entweder erschrocken sagen: Was soll dann
ich erst sagen, wenn es so schon am grünen Holze ist! — oder ich kann sagen:
Da seht, er hat es selber zugegeben, dass er ein Stümper ist! Entsprechendes
gilt von seinem Schuldbekenntnis in der Judenfrage: Man kann es in
erschrockener Mitbetroffenheit hören, angeregt zu eigener Bussfertigkeit,
oder man kann es als Unbeteiligter gegen ihn zitieren. Indem ich das Erstere
vorziehe, bemerke ich: Wenn Barth seine höchstpersönlich eigene Schuld am
Grauen des Judenmords bekannt hat69, so sagt mir das: auch wenn ich eine
böse Entwicklung nicht gewollt habe (und das meine ich nun gezeigt zu
haben, dass Barth für den Antisemitismus damals weder blind war noch dass er

172



ihn guthiess) —, aber auch das ist mir nachher, wenn die böse Entwicklung
dennoch eingetreten ist, kein Grund zur Ausrede und Entschuldigung. Oder
um es noch direkter zu sagen: man kann es erklären, warum das Wort «Jude»
in der Barmer Erklärung fehlte. Aber es gibt sehr verständliche Unterlassungen,

die gleichwohl schwere Unterlassungsstmöfe« sind. Eine solche ist, dass
in der Barmer Erklärung das eine, unüberhörbare, unzweideutige, solidarische

Wort fehlt: Jude!

ANMERKUNGEN

1. Der folgende Text ist der Wortlaut eines Vortrages, der am 12. Febr. 1984 in Maria
Laach im Rahmen einer Tagung des rheinischen Arbeitskreises Kirche und Judentum
aus Anlass des 50jährigen Jubiläums der Barmer «Theologischen Erklärung» vom
Mai 1934 gehalten wurde. Der Abdruck schliesst auch einige ad-hoc-Antwortversuche
auf den vorangehenden Vortrag von Prof. Pinchas Lapide über das Defizit von «Barmen»

bezüglich der Juden ein. Wie ich seinem Aufsatz «Barmen — und die Juden? Eine

Defizitanzeige», in der NZZ vom 26-/27.5.1984, Nr. 122 gern entnehme, hat er
inzwischen seine im Februar vorgetragene, schroffere Sicht des hier verhandelten Themas

differenziert und modifiziert. Ferner habe ich im folgenden dankbar einige
Anregungen aus dem dort teilweise dargebotenen Vortrag von Berthold Klappert übernommen:

Barmen I und die Juden, gedruckt in: Bekennende Kirche wagen. Barmen
1934-1984, hrsg. von J. Moltmann, München 1984, S. 59ff. Mein Vortrag ist im übrigen

das Gerippe einer geplanten grösseren Arbeit über das Thema.

2. Vgl. die beiden Texte von 1933 — in: Ges. Schriften, II, München 1965, S. 44ff u. 62ff.
In welchem Masse hier die Judenfrage «öffentlich» als entscheidend geltend gemacht
worden ist, ist mir noch nicht aus der Sekundärliteratur darüber ganz deutlich geworden.

3. K. Barth, Briefe 1961-1968, Zürich 1975, S. 403.

4. K. Scholder, Die Kirchen und das Dritte Reich, Bd. 1, Frankfurt/Berlin/Wien 1977,
S.558.

5. W. Gerlach, Zwiespältig in der «Judenfrage». Bonhoeffers Mut und die Furcht der
Kirchenkämpfer, in: Luth. Monatshefte, 18. Jg. 1979, S. 463f.

6. A.a.O., 466.

7. K. Barth, Zum Kirchenkampf. Beteiligung, Mahnung, Zuspruch, ThExh NF FI. 49,
München, 1956, S. 34.

8. K. Barth, Eine Schweizer Stimme, Zollikon 1945, S. 90.

9. Vgl. hierzu auch K. Barth, KD II/2, S. 225: «Das und nur das hat die Kirche Israel (unter

dem beide überspannenden Bogen des Bundes!) vorzuhalten: Es ist zu wenig
Israel!».

10. A.a.O..
11. Vgl. auch K. Barth, Briefe 1961-1968, S. 421.

12. Vgl. etwa K. Barth, KD 1/2, S. 566f.

173



13. Vgl. dazu die ausführliche Analyse der einschlägigen Passagen der «Römerbriefe»
Barths von 1919 und 1922 bei F. W. Marquardt, Die Entdeckung des Judentums für
die christliche Theologie. Israel im Denken Karl Barths, München 1967.

14. Text in dem von R. Geis undH. J. Kraus hrsg. Sammelband: Versuche des Verstehens.
Dokumente jüdisch-christlicher Begegnung aus den Jahren 1918-33, Theol. Bücherei
33, München, 1966, S. 255.

15. Nach mündlicher Mitteilung Barths an den Verfasser.
16. K. Barth, Ethik I 1928, Zürich 1973, S. 326.

17. A.a.O., S. 331.

18. Bei E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, München 1975, S. 236.

19. Belege bei W. Koch, Karl Barths erste Auseinandersetzungen mit dem Dritten Reich,
in: Richte unsere Füsse auf den Weg des Friedens. H. Gollwitzer zum 70. Geburtstag,
München 1979, S. 509ff.

20. Heft 1 der gleichnamigen Schriftenreihe, München 1933, S.25.

21. K. Barth, Gottes Wille und unsere Wünsche, München 1934, S. 14.

22. So sagte es H. Asmussen ausdrücklich in seinem kommentierenden Vortrag «über die
Theologische Erklärung zur gegenwärtigen Lage der Deutschen Evangelischen
Kirche», neugedr. in: Die Barmer Theologische Erklärung. Einführung und Dokumentation,

hrsg. von A. Burgsmüller und R. Weth, Neukirchen 1984, S. 51.

23. D. Bonhoeffer, Ges. Sehr. II, S. 128ff.
24. A.a.O., S. 134ff.
25. K. Barth, Lutherfeier 1933, ThExh 4, München 1933, S. 4.

26. K. Barth, Für die Freiheit des Evangeliums, ThExh 2, München 1933, S. 13.

27. Theol. Ex. heute, (Heft 1), S. 32.

28. Zum Teil gesammelt bei H. Liebing, Die Marburger Theologen und der Arierpara¬
graph in der Kirche, Marburg 1977.

29. Vgl. K. Scholder (siehe Anm. 3), S. 349.

30. G. Merz, Zur theologischen Erörterung des Arierparagraphen, in: Zwischen den Zei¬

ten, 11. Jg. 1933, S. 533.

31. In: JK, Jg. 1, Nov. 1933, S. 269ff., teilweiseabgedr. in: Der ungekündigte Bund, hrsg.
von D. Goldschmidt u. H.J. Kraus, Stuttgart 1962, S. 213f.

32. H. Prolingheuer, Der Fall Karl Barth. Chronographie einer Vertreibung 1934-1935,
Neukirchen 1977, 2. Aufl. 1984, S. 15f.

33. K. Barth, Lutherfeier, S. 5.

34. In den in Anm. 29 und 30 genannten Texten.
35. H. Prolingheuer, S. 18.

36. K. Scholder, S. 687.

37. K. Barth, Theol. Existenz heute (H. 1), S. 3.

38. A.a.O., S. 4.

39. A.a.O., S. 40.

40. A.a.O., S. 36 u.ö.
41. K. Barth, Die Kirche Jesu Christi, ThExh H. 5, München 1933, S. 8.

42. H. Prolingheuer, S. 19.

43. Vgl. Anm. 41.

44. So schien P. Lapide in Maria Laach die 1. Barmer These zu verstehen.

45. Vgl. oben Anm. 22.

174



46. Vgl. z.B. K. Barth, KD 11/1, S. 197.

47. So beginnt die 1. Theolog. Erklärung an der reform. Synode in Barmen im Jan. 1934
ausdrücklich mit den Worten: «Angesichts der kirchlichen Ereignisse des Jahres 1933

gebietet uns das Wort Gottes, Busse zu tun und umzukehren». (K. Barth, Gottes Wille,
— vgl. Anm. 21 —, S. 9).

48. Das stellt besonders erhellend Klappert in dem in Anm. 1 genannten Aufsatz heraus,
S. 70ff.

49. K. Barth, Die Kirche Jesu Christi, ThExh H. 5, München 1933, 2. Aufl. 1934. Da dem
Kaiserverlag die Unterlagen durch den Krieg zerstört wurden, konnte er nicht
Auskunft geben, wie gross die Auflagenhöhe war.

50. A.a.O., S. 3.

51. K. Scholder, S. 558 deutet es wohl so.

52. K. Barth, Die Kirche Jesu Christi, S. 17.

53. Vgl. zum folgenden auch die eindringliche Analyse der Predigt durch F.W. Marquardt
in dem in Anm. 12 genannten Buch, S. 86ff.

54. S. 566.

55. K. Barth, die Kirche Jesu Christi, S. 13.

56. A.a.O., S. 15.

57. A.a.O., S. 16.

58. K.Barth, KD II/2, S.318f.
59. So in dem in Maria Laach gehaltenen Vortrag.
60. K. Barth, Die Kirche Jesus Christi, S. 16.

61. A.a.O., S. 17.

62. E. Busch, Karl Barths Lebenslauf, München 1975, S. 247.

63. EKL Bd. 1, Sp. 309ff.
64. Vg. Anm. 6.

65. K. Barth, Eine Schweizer Stimme, S. 261 f..
66. A.a.O., S. 83.

67. A.a.O., S. 260.

68. K. Barth, Texte zur Barmer Theologischen Erklärung, hrsg. v. M. Rohkrämer, Zürich
1984, S. 213ff.

69. Vgl. Anm. 3.

175


	Karl Barth und die Juden 1933/34 : auch ein Beitrag zu einem umstrittenen Aspekt der "Theologischen Erklärung" von Barmen

